
Wiener Slawistischer Almanach 36 (1995) 79-118 

Thomas Grob 

„AUCH ICH WAR IN ARKADIEN GEBOREN..." 
UTOPISCHE FLUCHTPUNKTE IN RUSSISCHEN LITERARISCHEN 

KINDHEITSERINNERUNGEN 

...не умирай, мой детский, первобытный рай! 

(Vjac. Ivanov, Mladencestvö) 

I. Zwischen Arkadien und Utopia: Der „utopische Fluchtpunkt" erinnerter 
Kindheit 

Die Vorstellung, daß die Kindheit - als allgemeine wie als eigene - mit Arkadien 
gleichzusetzen sei, bildet sich in breitem Maßstab im europäischen 18. Jahr­
hundert heraus1 und erfährt in der Romantik ihre stärkste Ausprägung und Pro­
duktivität: „Wo Kinder sind, da ist ein goldnes Zeitalter", heißt es bei Novalis,2 

und Jean Paul prägte den Aphorismus: „Die Erinnerung ist das einzige Paradies, 
aus dem wir nicht vertrieben werden können".3 In der russischen Literatur treten 
ausgeprägte Kindheitsbilder - erst recht in erzählerisch-literarischer Funktion -
relativ spät auf, umso gewichtiger aber seit Tolstojs Kindheit, die eine eigene, bis 
über die ganze Moderne hinaus wirksame Traditionslinie auslöst. Die folgenden 
Betrachtungen gelten den kaum beachteten arkadisch-utopischen Implikationen 
ausgewählter Kindheitstexte und beschränken sich dabei auf Beispiele literarisier-
ter autobiographischer Form bis zu Belyj und Pasternak, wo die dargestellten 
Entwicklungen gewissermaßen an einen Endpunkt gelangen. Als Textgrundlage 
dienen die als kanonisch geltenden literarisierten Autobiographien Tolstojs (Det-
stvo, 1852), S. T. Aksakovs (Detskie gody Bagrovo vnuka, 18574), Saltykov-
Söedrins (Posechonskaja starina, 1887-1889), Belyjs (KotikLetaev, 1917/18, als 
Buch 1922) und Gor'kijs (Detst\>o, 1914), ergänzt aus Gründen der Plastizität ge­
wisser Entwicklungslinien durch Karamzins Rycar' naSego vremeni (1802/ 
1803), Gercens Zapiski odnogo molodogo öeloveka (1840/41), Cechovs Step* 
(1888) und Pasternaks Detstvo Ljuvers (geschr. 1918, publ. 1922), die zwar nur 
teilweise Erinnerungsstrukturen aufweisen, jedoch durchgehend autobiogra­
phische Elemente zumindest implizit verwenden.5 

Gerade das »paradiesische' Erbe, so eine erste Hypothese, gestaltet diese Texte 
stark mit und verbindet sie - über die Mythisierung bestimmter Einzelelemente 



80 Thomas Grob 

hinaus6 - untereinander. Wenn in der Textbetrachtung von ,Fluchtpunkten' die 
Rede sein wird, dann meint dies ein das Erzählen beeinflussendes und gleichzeitig 
an diesem ablesbares axiologisches Zentrum, das nicht in der Textwelt realisiert 
werden kann - eben so, wie zeichnerische perspektivische Fluchtpunkte die 
Gestaltung bestimmen können, ohne selbst auf dem Bild anwesend zu sein. Alle 
hier besprochenen Texte erweisen sich als utopiehaltig in ihrer starken Aus­
richtung auf einen idealen Ort oder Zustand, der sich selbst der Darstellung, ja der 
Benennung entzieht. Diese Orte sind unterschiedlich definiert und lokalisiert, und 
auch die Art der textstrukturierenden Wirkung dieser Fluchtpunkte wird sich stark 
unterscheiden. Keiner unserer Beispieltexte verklärt die ,reaLe' Kindheit zur arka­
dischen Idylle, zur abgeschlossenen utopischen Gegenwelt.7 

Textsortenspezifisch für autobiographisierte Texte unseres Genres ist die dop­
pelte Erzählhaltung, das erinnernde Erzählen und das perspektivierte Erleben aus 
»kindlicher' Sicht. Erst im Dreieck von eigentlicher Erzählerstimme, evoziertem 
Kind und verklammernder Erinnerung, die implizit, oft aber auch explizit die 
Authentiztät des Erzählten garantiert, entwickelt sich in unseren Beispieltexten ein 
Geschehen, das im Hinblick auf abwesende, im Wortsinn utopische Fluchtpunkte 
perspektiviert ist.8 Die Lokalisierung dieser abwesenden Bedeutungszentren, bei 
der immer auch die Funktionalisierung des Literarischen selbst in den Blick ge­
nommen werden muß, soll in ihrem typologischen und chronologischen 
Zusammenhang betrachtet werden. Als Frageraster wird dabei ein thematisches 
Netz dienen, das an die zuerst unternommene exemplarische Lektüre des 
Aksakov-Textes anknüpft und dann in paradigmatischen Längsschnitten durch 
die anderen Texte verfolgt wird. So sollen in spiralförmiger Bewegung die 
Spuren literarischer Utopisierung freigelegt und schließlich in einigen Aspekten 
zusammengefaßt werden. 

Die literarisierte oder, nach A. Wachtel, „Pseudo-" Autobiographie9 zeichnet sich 
durch gewisse fast paradoxe Eigenheiten aus. Besonders zwei vSpannungsfelder 
sind für das utopische Funktionieren literarisierter Kindheitserinnerungen konsti­
tutiv. Erstens beruhen sie auf der äußeren Einheit von erwachsenem Erzähler und 
kindlichem Helden bzw. Reflektor, damit auf der Einheit des per se - denn dies 
macht erst den Reiz des Kindlichen - Verschiedenen. Das erinnerte kindliche Ich 
kann nur ein Fremdes sein,10 das dank des erinnernden Erzählgestus doch als 
Eigenes beglaubigt wird. Kindheit definiert sich damit genuin als Verbindung von 
Realität und Nicht-Ort, womit die phantasierte, illusionierte oder auch problema-
tisierte Einheit dieser Perspektive von der Belastbarkeit des Erinnerungsbegriffs 
abhängt. 

Zweitens liegen dem literarischen Kindheitsbild unserer Texte zwei kulturge­
schichtlich vorgegebene, an sich gegensätzliche Konzeptionen zugrunde: Kindheit 
ist einerseits traditionell die Phase des Menschen als educandum - eine 



Utopische Fluchtpunkte in russischen literarischen Kindheitserinnerungen 81 

Vorstellung, ohne die aufklärerische Tradition (geschweige pädagogisches Den­
ken) nicht auskommen kann und die potentiell auf der Utopisierung einer indi­
viduellen wie letztlich auch gesellschaftlichen Zukunft basiert. Gleichzeitig ist sie 
aber in der (oft einseitigen) Nachfolge Rousseaus die verklärte Zeit vor der Dege­
nerierung durch die Zivilisation, das Kind daher dem Erwachsenen vorbildlich 
und überlegen; nur aufgrund dieses Gedankens kann Kindheit ihr arkadisches 
Erbe antreten. Schon bei Rousseau (sowohl innerhalb des Emile wie auch, radi-
kalisiert, in der Differenz von Emile und Confessions) ergibt sich aus diesen 
Spezifika eine komplexe Dynamik, die unsere Texte stark prägen, gleichzeitig 
auch voneinander abgrenzen wird. 

Die thematisch-bildliche Dimension des Arkadischen bzw. Paradiesischen hat 
ihre eigene funktionale Spezifik. Paradiesbilder schweben in ihrer religiösen 
Tradition - etwa als Dialektik von Eden und Neuem Jerusalem - , besonders aber 
seit dem Beginn der Neuzeit in einem Spannungszustand zwischen nicht zu resti­
tuierender Vergangenheit und sich daraus ableitendem Anspruch auf die Zukunft; 
diese Doppelgesichtigkeit findet sich in unserem Genre als Utopisierung von 
Vergangenheit wieder. Konkret gehört zum komplexen ideengeschichtlichen 
Erbe literarischer Autobiographien nach Rousseau - neben dem Anspruch, das 
Wesen bzw. die Idealität des Menschen an sich zu diskutieren - nicht zuletzt eine 
gesellschaftsutopische Dimension (so ist es bezeichnend, daß Rousseau gerade im 
Emile Piatons Staat zur „schönsten Abhandlung über Erziehung" erklärt11). Der 
Bezug zur ,arkadischen' Tradition ist noch offensichtlicher, und Texte über Kind­
heiten geraten bis hin zum romantischen Musterbeispiel von Jean Pauls Selber-
lebensbeschreibung nicht zuletzt zur Auseinandersetzung mit der Idylle; genau an 
diesem Punkt setzt die Genealogie unserer Texte ein. 

Wenn auch Karamzins Rycar' nasego vremeni kein autobiographisierter Text ist, 
so ist er hier doch als lange wirksame Folie einzubeziehen. Hier stellt sich das 
Problem der Kindheit, als allgemein akzeptiertes Paradebeispiel des Idyllischen 
eingeführt,12 explizit literarisch: 

Но что говорить о младенчестве? Оно слишком просто, слиш­
ком невинно, а потому и совсем нелюбопытно для нас, испор­
ченных людей. Не спорю, что в некотором смысле можно на­
звать его счастливым временем, истинною Аркадиею жизни; но 
потому-то и нечего писать об нем (Karamzin, 586). 

Karamzin beschreibt im folgenden, entgegen seinen Beteuerungen, unter ironi­
schem Vorzeichen genau diese »unliterarische' kindliche Idylle. Dabei handelt 
sein Text tatsächlich weniger von der Idylle als von ihrem Verlassen, damit von 
ihrer Vergänglichkeit: 



82 Thomas Grob 

Роза вянет, терние остается, [...] Что ж нам делать? Плакать, у 
кого есть слезы [...] (589). 

Das hier zugrundeliegende statische Arkadien-Bild, der für immer verlorene 
Raum des Idealen, der nur ein Innen und ein Außen (etwa in Form des Unschul­
digen vs. Erotischen) kennt, wird sich in unseren späteren Texten dynamisieren. 
Insgesamt vollzieht das Bild des Kindheitsparadieses Entwicklungen, die der 
Geschichte des neuzeitlichen utopischen Denkens folgen; es werden dies in 
unserem Fall insbesondere die Verzeitlichung,13 die Verinnerlichung und Sub-
jektivierung, die Asthetisierung sein. Theoretisch sind all diese Faktoren bereits 
am Vorabend des 19. Jahrhunderts formuliert, am deutlichsten wohl bei 
Schiller: ̂  

Sie sind, was wir waren; sie sind, was wir wieder werden sollen. Wir 
waren Natur wie sie, und unsere Kultur soll uns, auf dem Wege der 
Vernunft und der Freiheit, zur Natur zurückführen. Sie sind also 
zugleich Darstellung unserer verlorenen Kindheit, die uns ewig das 
Teuerste bleibt (Über naive und sentimentale Dichtung, 1795), 

Auf Schiller - genauer auf dessen Gedicht Resignation („Auch ich war in 
Arkadien geboren, / Auch mir hat die Natur / An meiner Wiege Freude zuge­
schworen, / Auch ich war in Arkadien geboren, / Doch Tränen gab der kurze 
Lenz mir nur...") - bezieht sich denn auch, mit etwas Verspätung, Gercen in sei­
nen Zapiski odnogo molodogo celoveka: 

И я в Аркадии родился! (Gercen, 275).15 

Und in Belyjs Kotik Letaev, am andern Ende gleichsam der hier skizzierten 
Entwicklungslinie utopisierter Kindheit, erklingt das Echo darauf: 

И я - ходил в Рае (Belyj, 555). 

IL Exemplarische Lektüre: S. T. Aksakovs Detskie gody Bagrova-vnuka 
(1857) 

Von den Pseudo-Autobiographien unserer Reihe ist der Text Aksakovs der in 
ideologischer16 Hinsicht durchsichtigste, was mit dem ursprünglichen Plan, für 
Kinder zu schreiben, zusammenhängen mag: 

Behind the chronological fagade, however, is a carefully modulated 
and structured text based on spatial and personal contrast (primarily 
on binary oppositions like city/country, mother/father) and temporal 
continuity (the rhythmic flow of the seasons, the cycles of life from 



Utopische Fluchtpunkte in russischen literarischen Kindheitserinnerungen 83 

birth to death). These spatial and temporal worlds are bound together 
by the image of the road» (Wachtel 1990:75).17 

Wachtel, der die weitgehende inhaltliche Strukturiertheit dieses Textes betont, 
führt einige dieser Isotopien aus, wobei der Gegensatz von Stadt und Land be­
sonders in bezug auf Mutter und Vater bzw. auf das wechselnde Verhältnis des 
kleinen Sergej zu ihnen im Vordergrund steht (79f.). Dabei hat er diesen zugrun­
deliegende Kulturmodelle im Auge, welche die spezifischen Kindheitsmythen der 
Gattung transportieren und Sergej zum Typus des „Russian gentry child" machen 
sollen (82): 

The contrast between rural and urban, between the patriarchal Russian 
estate and the more Westernized city, is quite significant for nine­
teenth-century Russian literature in general. For gentry pseudo-auto­
biography and autobiography, it is perhaps the central theme (Wachtel 
1990:78). 

In Aksakovs Fall ist dieser Kulturkonflikt nicht nur allgemein genrespezifisches 
Thema, sondern er wird zum wichtigsten textstrukturierenden Faktor. Im folgen­
den wird eine im Text angelegte, noch stringentere Lektüre im Hinblick auf ein 
ideologisches Ganzes versucht, die über die Suche nach geeigneten thematischen 
Paradigmen den Blick auf utopische Größen freimachen soll und damit auf 
Dimensionen des Textes, die über einen sozialen Entwurf hinausgehen und auch 
seine eigene Literarizität betreffen. 

Die Binarität der den Bagrov-Enkel umgebenden Welt (Stadt vs. Land, Mutter 
vs. Vater) erstreckt sich auf fast alle relevanten Textelemente. Gilt Ufa als 
Prototyp des Städtischen, gehört es entsprechend dem mütterlichen Bereich an, 
während umgekehrt Bagrovo die ureigene Domäne des Vaters darstellt, in die 
sich die Mutter nur mit größter Mühe einleben kann. Bagrovo ist somit auch der 
wichtigste Ort für das Kind, mit der Natur vertraut zu werden, während der 
Garten in Ufa in Konkurrenz mit der ,richtigen* Natur immer mehr an Reiz ver­
liert. Betont wird mit auffälliger Regelmäßigkeit, wie sehr diese beiden 
Lebensbereiche mit bestimmten Tätigkeiten verbunden sind: Die Lektüre und das 
Spiel mit der Schwester in Ufa, das Angeln (zunehmend die Jagd) und überhaupt 
der Aufenthalt in der Natur mit Bagrovo und den ihm analogen Orten wie 
Sergeevka. 

Diese Dualität erstreckt sich auf die Perspektive auf die soziale Welt. Schon 
bei der ersten Reise nach Bagrovo wird eingehend beschrieben, wie die Mutter, 
noch ganz Repräsentantin des verwestlichten Städtischen und Aufgeklärten, auf 
die Landarbeiter reagiert: Ihr geht jeglicher Sinn für die Schönheit der ländlichen 
Arbeitsidylle ab, sie kann soziale Degradierung und Ungerechtigkeit nicht hin­
nehmen und mag sich in die patriarchate Ordnung nicht fügen - nicht einmal in 



84 Thomas Grob 

ihre Esskultur. Kritischer fast als ihre Ablehnung wird ihre Gleichgültigkeit ge­
wissen Dingen gegenüber registriert, etwa wenn der Junge von seinen ländlichen 
Erlebnissen erzählt: 

Я с восторгом описывал крестьянские работы и с огорчением 
увидел, уже не в первый раз, что мать слушала меня очень рав­
нодушно (Aksakov, 454).^ 

Das doppelweltliche Universum, in dem der kleine Bagrov aufwächst, konnotiert 
die vom Kind zunehmend geliebte Natur (das Natürliche) mit dem althergebracht 
Russischen - deshalb muß die Mutter ein ablehnendes Verhältnis auch zur 
volkstümlichen Erzähl- und Liedkultur haben. ,Natur* wird jedoch auch mit dem 
Ungebildeten und teilweise sogar Unzivilisierten19 in Verbindung gebracht, wäh­
rend das städtische Leben aus dieser Perspektive als Gefängnisaufenthalt er­
scheint.20 Deutlich wird dies nicht zuletzt in der Beschreibung des reichen Gutes 
Curasovo, das signifikanterweise mehrmals als,städtisch* bezeichnet wird und in 
axiologischer Ambivalenz verbleibt, während das dessen schlechte Seiten poten­
zierende Prunkgut mit dem sprechendem Namen Durasov beinahe zum Ort des 
Bösen gerät. Schon fast selbstverständlich erscheint, daß das pervertierte 
Landleben Curasovos zwar von einer gut ausgestatteten Bibliothek profitiert, da­
für aber in sozialer Hinsicht bedenkliche und vom Erzähler selbst ausführlich 
kommentierte Mißstände aufweist (478ff.). 

Die strukiuriende Wirkung dieser kulturellen Opposition kann hier nicht in alle 
Details verfolgt werden. Bedeutsam ist, daß sich die binäre Struktur nicht auf 
einen Ost-West-Widerspruch reduzieren läßt. Zwar sind die verstädterten Güter 
mit westlich-exotischen Dingen ausgestattet,21 doch insgesamt wird das 
Westliche als solches ausgeklammert. Am augenfälligsten kommt dies in der ein­
gehend besprochenen Lektüre des Jungen zum Ausdruck, die ganz zur Domäne 
der Mutter gehört. Sergej bekommt die meisten seiner Bücher vom Nachbarn 
Anickov, dessen patriotische Gesinnung außer Frage steht.22 Mit überraschender 
Konsequenz besteht Serezas Lesestoff aus russischen Texten vornehmlich des 18. 
Jahrhunderts. Hier wird der Vergleich mit anderen Texten (insbesondere der 
Vorläufer Karamzin und Gercen) zeigen, daß diese Einschränkung demonstrati­
ven Charakter besitzt und einer Tabuisierung westlicher Einflüsse gleichkommt. 

Trotz aller Konsistenz der ideologischen Dualität durch sämtliche Erzähl­
ebenen von den Gefühlen des Jungen bis hin zur begeisterten erzählerischen 
Naturbeschreibung präsentiert der Text kein in sich ruhendes axiologisches 
Schema. Schuld daran trägt die Reflektorfigur des Kindes, die einen keineswegs 
linearen Weg zurücklegt und passagenweise in der Hingabe zur Mutter nachläßt 
und mehr dem Vater zustrebt, dann jedoch immer wieder auch die umgekehrte 
Bewegung vollzieht. Diese Wechsel verlaufen einigermaßen synchron zu den -
im Verhältnis auch zum kinderfeindlichen Curasovo - wenig eindeutig und sta-



Utopische Fluchtpunkte in russischen literarischen Kindheitserinnerungen 85 

tisch konnotierten Aufenthaltsorten Ufa und Bagrovo. In diesem Wechsel ent­
wickelt sich spiralförmig besonders die Einstellung zu Bagrovo, wo der kritische 
moralische Rigorismus der Mutter anfangs vom unvoreingenommenen Kinder­
blick geteilt wird23 und sich nur langsam der pragmatischen Position, die vor 
allem durch den Vater vertreten wird, annähern will. Die kindliche Sicht Serezas 
ist nicht zuletzt definiert durch seine Fähigkeit zur Einfühlung, und dieser Blick 
setzt kritische Akzente am Bild der (groß)väterlich-natürlichen Ordnung. Deutlich 
wird dies beispielsweise in Sergejs mißglücktem Schultag, aber auch in Bagrovo 
selbst: 

[...] бабушка посмотрела на свет и [...] схватила одной рукою 
девочку за волосы, а другою вытащила из-под подушек ремен­
ную плетку и начала хлестать бедную девочку... Я убежал. Это 
напомнило мне народное училище, и я потерял охоту сидеть в 
бабушкиной горнице (451). 

So gibt es, von der eigentlichen nicht-menschlichen Natur abgesehen, weder den 
idealen Ort, noch die idealen Figuren in dem Text,24 und ein Kompromiß der bei­
den Welten liegt nicht im direkten Horizont der Darstellung. Lesen und Angeln 
wechseln sich beständig ab und behalten ihre Unvereinbarkeit und Zugehörigkeit 
zur jeweils anderen Lebenswelt. Der Junge findet im Laufe seines Reifeprozesses 
nicht zu Zuständen des Gleichgewichts, sondern kippt von einem Ungleichge-
wichtszustand in den anderen, wobei eine Bewegung zu wachsender Gelassenheit 
im Umgang mit den Lieblingsbeschäftigungen zu beobachten ist, die mit 
wachsender Naturnähe, der Annäherung an den Großvater vor und mit dessen 
Tod und anderen axiologisch relevanten Entwicklungen in Analogie steht. Die 
Dichotomie der Wertmaßstäbe wird nicht aufgelöst, unterliegt jedoch der 
Perspektivierung durch eine ganzheitliche, synthetisierte Vorstellung, die sich 
nicht realisiert, wohl aber als Verlängemng dieser übergeordneten Entwicklung zu 
interpolieren ist; diese Synthese bildet somit einen utopischen Fluchtpunkt im 
obigen Sinn. 

Versucht man diese utopisierte Position allerdings zu explizieren, verliert sie 
sogleich ihre Faszination und Wirkungskraft, besteht sie doch etwa in der 
Synthese des (nationalen) Kulturellen mit dem Natürlichen,25 des Aufgeklärt-
Humanistischen mit dem sozial Verantwortlichen und doch Traditionsbewußten. 
Diese Formeln besitzen in ihrer Allgemeinheit kaum analytischen oder projektiven 
Wert und widersetzen sich deshalb einer eigentlichen Formulierung, geschweige 
denn einer konkreten textlichen Realisierung; erst im literarisierten Spiel der 
Perspektiven und Entwicklungen lassen sie sich - somit utopisch verschoben -
repräsentieren. Und doch entspricht dieses Synthesemodell offenbar der Sicht S. 
T. Aksakovs auf den Großvater Bagrov - nachdem dieser, auch dies ist konstitu­
tiv, der Vergangenheit angehört: 



86 Thomas Grob 

Ты [gemeint ist sein Sohn Ivan, Th. G.] опаснее даже Кон­
стантина, что и доказывается твоими же словами, что „Степан 
Михаилович теперь бы не годился ". Он бы отлично годился, да, 
между нами, он невозможен теперь.26 

Das abwesende axiologische Zentrum findet thematisch und erzählerisch gleich­
sam stellvertretende Instanzen. Das zentrale textstrukturierende Motiv der doroga, 
des Wegs und der Reise, bezeichnet die Bewegung von einem dieser semantisier-
ten Orte zum anderen und somit eine konkrete Spur ihrer utopischen Synthese. 
Deshalb wird das Reisen eigenwertig, d.h. jenseits seiner Funktion, zum anderen 
Ort zu gelangen, thematisiert: Bereits zu Anfang wird ihm heilende Wirkung zu­
geschrieben,27 und später verhilft es zu den intensivsten Erfahrungen im negati­
ven wie positiven Sinn. 

Auf der übergreifenden erzählerischen Ebene markiert den utopischen Flucht­
punkt der Gestus der Erinnerung, der das Utopische wieder in Präsenz zu ver­
wandeln vorgibt. Die ideologische Dominanz des Erinnerns zeigt sich etwa im 
bedeutungsvollen Moment, als das Erleben des Jungen dem harmonisierten Ort 
am nächsten kommt, indem er zum „Teil der Natur" wird. Sogleich wird anstelle 
des Erlebens die Erinnerung daran thematisiert: 

Ничего тогда не понимая, не разбирая, не оценивая, никакими 
именами не называя, я сам почуял в себе новую жизнь, сделался 
частью природы, и только в зрелом возрасте сознательных 
воспоминаний об этом времени сознательно оценил всю его 
очаровательную прелесть, всю поэтическую красоту (502). 

In der (als solche verschleierten) Paradoxie der Idealisierung des Vergangenen, 
die erst auf der Basis des Vergangenseins gerechtfertigt werden kann, bekommt 
die Verbindung von Kindheitsverklärung und Festhalten an einem positiven 
Entwicklungs- und Sozialisierungskonzept für die Menschwerdung ihren Sinn 
und ihre didaktische Konnotation. Im Gegensatz zu Rousseaus Emile gilt hier die 
Verklärung und Mythisierung nur noch der Erinnerung, und kaum der Kindheit 
selbst. Auch für Aksakov gilt, daß die Kindheit »eigentlich4 die glücklichste 
Lebensphase des Menschen darstellt, und auch bei ihm leitet sich daraus eine Art 
moralischer Imperativ für den Umgang mit den Kindern ab, der textlich allerdings 
erst in den Vospominanija Gestaltung erfährt. Doch die glückliche Kindheit hat 
sich in einen Bereich jenseits der Realisierbarkeit verschoben, und die Kritik am 
Erwachsenen ist nur eine am Erwachsenen, der seine eigene Kindheit verloren 
hat: 

О, где ты, волшебный мир, Шехеразада человеческой жизни, с 
которым часто так неблагосклонно, грубо обходятся взрослые 
люди, разрушая его очарование насмешками и преждевремен-



Utopische Fluchtpunkte in russischen literarischen Kindheitserinnerungen 87 

ными речами! Ты, золотое время детского счастия, память ко­
торого так сладко и грустно волнует душу старика! Счастлив 
тот, кто имел его, кому есть что вспомнить! У многих проходит 
оно незаметно или нерадостно, и в зрелом возрасте остается 
только память холодности и даже жестокости людей (Aksakov, 
t. 2, S. 12f.). 

Dieser erzählerische Einschub in den Vospominanija bestätigt nicht nur die 
Relevanz der glücklichen Kindheit - die in der Anspielung auf das Goldene 
Zeitalter zum direkten Erben arkadischer Bildlichkeit wird - für das spätere, zur 
Erinnerung befähigte Erwachsenenalter. Diese Haltung legitimiert auch den 
Erzähler und die Handlungsträger des Bagrov-Stoffes, erhebt die Erinnerung an 
Serezas Kindheit zur modellhaften und vorbildlichen („est' cto vspomnit'"). 
Sowenig die Diskrepanz von verklärter Kindheit und Realität im Zentrum liegt, 
sowenig wird dieses Kind als solches zum exemplarischen. Dies kann nur sein 
Umfeld leisten, der exemplarische Kontakt von mütterlicher und väterlicher 
Kultur und ganz besonders die Möglichkeit zum erinnernden Rückblick auf den 
alten Bagrov und seine Welt. Sergej Bagrovs Kindheit repräsentiert die ganze 
Kultur in ihrer Gespaltenheit und der Möglichkeit, in der Wahrnehmung ihrer 
Herkunft und gleichzeitig im Rahmen aufgeklärten humanistischen Denkens eine 
Perspektive zu finden. Erst dadurch, das heißt in der Allgemeinheit und sozialen 
Rechtfertigung und somit als utopisch »geladener4, wird der private Akt der 
Erinnerung in diesem Modell als literarischer legitimiert. In diesem Sinne steht der 
nostalgische Ton dieses Erzählens weniger für den privaten Blick eines älteren 
Autors („starik") auf seine längst vergangene Kindheit, als vielmehr für die Suche 
nach einer Möglichkeit, aus dem Blick auf den Nicht (mehr) -Ort neue, 
individuelle wie gesellschaftlich-soziale ethische Werte zu schöpfen. Aus den 
erwähnten Gründen der mangelnden Darstellbarkeit des Eigentlichen kann dies 
nur in der Literarisierung geschehen: Der künstlichen Präsenz im Gestus des 
durch den kindlichen Blick belebten Erzählens kommt die Rolle zu, die paradoxe 
Anlage dieses Unterfangens in der literarischen Illusion aufzuheben. Der 
utopische Gehalt der ideologischen Struktur kann sich bereits hier - wenn auch 
nur implizit und fast versteckt - nur ästhetisch realisieren. Der »Fluchtpunkt' des 
Verfahrens liegt dennoch sehr wohl im Realen. 

Damit ist die Funktion der Literarisierung der erinnerten kindlichen Erlebnis­
welt bezeichnet, und deren Konnex zum utopisierten - damit gleichzeitig näher­
und weitergerückten - Kindheitsbild beweist sich im Vergleich etwa zu Karam-
zins Rycar' oder Gercens Zapiski. Einzelne Elemente sind schon dort vorhanden, 
bilden aber noch keine stabilen semantischen Oppositionen im Hinblick auf über­
geordnete Weltmodelle; auch entsteht zwischen erinnerndem literarischen Gestal­
ten und geneigtem Leser noch keine Fluchtlinie, die so klar auf einen idealen 
menschlichen Ort hinzeigt. 



88 Thomas Grob 

III. Paradigmatische Themenkreise 

Serezas Kindheit (detstvo) endet mit acht Jahren vor dem Aufbruch zu einem 
Besuch der „neuen reichen Stadt" Kazan', und die Trauer (gore), die das Kind 
dabei empfindet, weist auf einen sinnträchtigeren Abschied als nur den von der 
Schwester (Aksakov, 582). Die hier beigezogenen Texte unterscheiden sich 
schon in der zeitlichen Definition der Kindheit entsprechend ihren verschiedenen 
Absichten erheblich; Tolstoj etwa läßt seine Kindheit mit zehn Jahren erst begin­
nen. Viele thematische Elemente erscheinen aber an zentraler Stelle durch unsere 
ganze Textkette hindurch, und so sollen im folgenden einige der bei der vorge­
führten Aksakov-Lektüre gestreiften thematischen Aufhänger als paradigmati-
sches Raster dienen, welches die Kohärenz der vergleichenden Textbetrachtung 
ermöglicht, die Texte dabei in ihrem utopischen Gehalt konturiert und diachrone 
Verschiebungen sichtbar macht; es sind dies die Themen der Lektüren, des empa-
thischen Blicks des Kindes und des kindlichen Verhältnisses zur Natur. 
Schließlich ist auch die Frage anzugehen, wie die Texte selbst Erinnerung und 
Kindheit thematisieren und wie ihre literarische Form damit korrespondiert. 

1. LEKTÜREN: DER EINBRUCH DER KULTUR IN DAS ICH 

Die Frage nach der Lektüre der erinnerten Kindfiguren gehört zu den meistdisku­
tierten in unseren Texten und steht beispielsweise bei Gercen thematisch ganz im 
Zentrum; gerade an ihr zeigt sich auch der gemeinsame diskursive Raum, in den 
diese Texte sich einschreiben. Vorgeprägt ist das Problem vor allem bei Rous­
seau, der offenbar das Verbot insbesondere nachahmender Dichtung von Piatons 
Staat m seine ideale Kindheit überträgt. „Bücher" erscheinen in dieser gesell­
schaftsutopischen Konnotation als Inbegriff des vom Kind ganz fernzuhaltenden 
Unnatürlichen; entsprechend müssen die einschlägigen Stellen weniger päda­
gogisch-didaktisch als kulturkritisch gelesen werden: 

Stelle ich mir [...] ein zehn- bis zwölfjähriges kräftiges, vollentwik-
keltes Kind vor, so kommt mir kein unangenehmer Gedanke, sei es 
für die Gegenwart oder für die Zukunft. Ich sehe das Kind überströ­
mend, lebhaft und munter, sorglos, ganz dem Dasein hingegeben, im 
Genuß seiner übersprudelnden Lebensfülle. [...] Die Uhr schlägt, 
welche Veränderung! Im Nu wird sein Auge trüb, seine Heiterkeit 
verschwindet. [...] Ein strenger, verdrießlicher Mann nimmt den 
Knaben an der Hand und sagt ernst: „Gehen wir, jünger Herr!" und 
führt ihn fort. In ihrem Zimmer sehe ich Bücher, nichts als Bücher 
(Rousseau 1991:150). 



Utopische Fluchtpunkte in russischen literarischen Kindheitserinnerungen 89 

Emile befindet sich im Alter zwischen zehn und zwölf Jahren auf dem „Gipfel der 
Kindheit" (154) - Gercen wird dies fast wörtlich wiederaufnehmen28 - , Kontakt 
mit Büchern hatte er bisher, obwohl er lesen kann, keinen.29 Später wird man ihm 
erst Robinson Crusoe zugestehen, da dieser Roman die natürliche Erziehung ver­
körpere, während den verhaßten Büchern in einer Neuformulierung des 
Platonischen Lügentopos vorgeworfen wird: „Sie lehren nur, von dem zu reden, 
was man nicht weiß" (179). Das Buch wird so metonymisch konnotiert mit dem 
Einbruch der Kultur in die Natur, der gesellschaftlichen Wirklichkeit in die Idylle 
des freien und natürlichen kindlichen Menschen; es wird zum Bild für die unauf­
haltsamen Kräfte, die das Paradies der Kindheit der Zerstörung preisgeben. 

Keiner der hier im Blick stehenden russischen Texte übernimmt diese Haltung, 
so sehr der Konflikt von Buch(kultur) und Naturerlebnis etwa bei Aksakov aus­
gearbeitet ist. Schon Karamzin vollzog mit seinem Rycar' nasego vremeni eine 
sentimentalistische Umdeutung: Bücher, zudem ausgerechnet Romane, werden 
konnotiert mit der Entwicklung der Gefühlswelt30 und des „nravstvennoe 
cuvstvo" (Karamzin, 593). Trotzdem bleibt ihre Funktion deswegen ambig, weil 
Bücher neben der Phantasie besonders mit der Neugierde verbunden sind. 
Letztere wiederum stellt einerseits eine angeborene menschliche Eigenschaft 
dar,31 führt andererseits jedoch letztlich zum Verlassen der paradiesischen 
Kindheit.32 Auch Gercen fühlt sich noch bemüßigt, die Romane in Schutz zu 
nehmen, wobei er ihnen explizit eine gewisse Gefährlichkeit zuschreibt.33 

Wird das Problem des Lügens von Romanen (auch in der Form des Lügens 
des noch unreifen Lesers) bei Gercen und noch Aksakov diskutiert, verschiebt 
sich die Fragestellung auf prägende Weise bei Tolstoj, der sonst die Frage des 
Einflusses von Büchern auf die kindliche Seele unterdrückt und Lektüren nur 
beiläufig erwähnt. Das Problem taucht auf, als Nikolaj ein Gratulationsgedicht für 
seine Großmutter verfassen will (ein bezeichnenderweise unkindlich genannter 
Wunsch). Der kindliche Dichter verwirft die literarische Tradition (erwähnt wer­
den Dmitriev und Derzavin) und orientiert sich an einem Gedicht seines djad'ka 
Karl Ivanoviö, das auch zitiert wird. Wichtigstes Kriterium Nikolajs ist der 
Gefühlsgehalt (trogatel'noe cuvstvo), doch im Gegensatz zum Vorbild gerät er in 
einen moralischen Konflikt, weil er seine Liebe zur Großmutter mit derjenigen zu 
seiner Mutter verglich: 

Зачем я написал: как родную мать! ее ведь здесь нет, так не 
нужно было и поминать ее; правда, я бабушку люблю, уважаю, 
но все она не то... зачем я написал это, зачем я солгал? По­
ложим, что это стихи, да все-таки не нужно было (Tolstoj, 47). 

Lügen erscheint als etwas Unkindliches, und diese Szenen deuten im Text denn 
auch voraus auf das Verlassen des ganzheitlichen kindlichen Selbstgefühls. 
Tolstoj ist trotz der moderneren, individualistischeren Behandlung hier rousseau-



90 Thomas Grob 

istischer als die meisten anderen Texte. Der moralische Aspekt trifft sich dabei mit 
einem neuen, metapoetischen, und es zeichnet sich ein anti-ästhetizistisches litera­
risches Programm des jungen Autors ab, das mit der auf Authentizität pochenden 
autobiographischen Form des Textes selbst korrespondiert. Das Kind erscheint 
dabei in seiner natürlichen Moralität als Paradigma des Wahrhaftigen, das einem 
rhetorischen Sprachgebrauch entgegensteht. 

Einen vergleichbaren antiästhetizistischen Gestus zeigt später trotz aller 
Umdeutung Gor'kij in Detstvo. Wurde in Saltykovs Posechonskaja starina in 
dem, wie sich noch zeigen wird, für diesen Text typischen negierenden Gestus 
der stetige Kontakt des Kindes mit Literatur als untypisch erklärt - in seinem Fall 
wird später allerdings die Bibel eine programmatische moralische Wende auslösen 
-, wendet Gor'kij dieses Manko des Kindes aus ungebildeter Umgebung in eine 
neue Mythisierung des volksliterarischen Kulturgutes, das verteten wird von der 
babuska, der Leitfigur des kindlichen Entwicklungsprozesses.34 Hier wird das 
Volkstümliche, Autochthone, Einfache und allgemein Zugängliche zum verbin­
denden Glied zwischen Persönlichkeitsentwicklung und utopisierter Kulturpro­
jektion, wobei das Feindbild des Künstlichen mit demjenigen des sozial Elitären 
(und damit auf neue Weise tendenziell Unrussischen) zusammenfällt. Auch 
Aleksejs Austritt aus der Märchenkultur und der Übergang zu Büchern wie 
Robinson Crusoe (sie!)35 wird diese Positionen nicht aufheben. 

Gor'kijs Text vollzieht hier, indem die Lektüre weniger als Einbruch von 
außen in einen allgemeinen kindlichen Raum denn als individueller Akt der 
Aneignung des Heranwachsenden selbst begriffen wird, am Rande auch einen 
modernen perspektivischen Wechsel, der sich vor allem an Pasternaks Detstvo 
Ljuvers ablesen läßt. Zenja Ljuvers ist nicht nur Prisma einer poetisierenden 
Wahrnehmung durch des Erzählers Mund, sondern auch durchgehend eine inter­
essierte Leserin. Thematisiert werden nicht nur die ihr für den Unterricht 
„aufgegebenen" Lektüren, sondern auch, was sie sich - in Übertretung elterlicher 
Regeln - selbst aus dem Bücherschrank holt. Besonders intensiv ist der Kontakt 
mit den unkindlich genannten Märchen und mit Lermontov beschrieben; in beiden 
Fällen vermischt sich ihre aktuelle Wahrnehmung mit dem eben Gelesenen. 
Gerade an der Einstellung zur Literatur wird ganz zum Schluß ihr Emanzipations­
prozeß vorgeführt, der Zenja ganz aus der Kindheit hinausführt: Sie verweigert 
ihre Lektion und stellt Lermontov „in die Reihe der Klassiker" ins Regal. Die 
Frage müßte gestellt werden, inwiefern sie gerade in diesem Akt mit dem 
Kindlichen auch das Poetische aufgibt, war es doch der Demon, der sie in der 
Phantasie am meisten berührt hatte.36 

Pasternak hat das ursprünglich zugrundeliegende Muster der Idylle verlassen 
und den idealtypischen Ort seines poetisch-kindlichen Erlebens ganz in den pro­
blematischen Raum der Selbstwerdung gestellt. Die Literatur hat sowohl ihren 
erzieherischen wie ihren bedrohenden Aspekt verloren, ist in gewissem Sinne gar 



Utopische Fluchtpunkte in russischen literarischen Kindheitserinnerungen 91 

nicht mehr dem Außen zuzuordnen, sondern stellt den bevorzugten Bereich dar, 
in dem sich das poetische »kindliche* Bewußtsein Zenjas spiegeln und bereichern 
kann. Bei Belyj, desen Kotik für eigene Lektüre zu klein ist, geschieht Analoges, 
wenn der Vater ihm die biblische Paradiesgeschichte vorliest, die sich im kindli­
chen Bewußtsein mit sprachlichen und gegenständlichen Realien des Umfeldes 
zur absolut eigenen Vorstellung von Gut und Böse verbindet („o starom Adame, 
о rae, ob Eve, о dreve, zemle! - obo mne: о dobre i о zle", 538). Diese 
Vertrautheit zwischen dem Dichterischen - oder, bei Belyj, dem vom Text selbst 
dichterisch nachvollzogenen Mythischen - und dem Kindlichen wird sich anhand 
der folgenden Paradigmen präzisieren. 

2. EMPATHIE: DAS GEFÜHL FÜR DEN ANDEREN ALS IDEALES MENSCHSEIN 

Ein ebenso verbreitetes Paradigma der Darstellung kindlicher Reifung ist die 
Frage nach der kindlichen Fähigkeit zur Einfühlung in andere Lebewesen. Für 
den modernen, von psychologischen Sichtweisen geprägten Leser ist die Fähig­
keit des Kindes, im Vergleich zum zivilisierten' Erwachsenen sowohl außeror­
dentliches Mitgefühl (etwa Tieren gegenüber) wie auch außerordentliche Brutalität 
zu zeigen, geläufig. Das literaturgeschichtliche Bild des Kindes tendiert meist zum 
einen oder anderen Pol und tabuisiert den anderen, was nicht zuletzt insofern von 
Bedeutung ist, als die Fähigkeit zum Mitleid zu den großen positiven menschli­
chen Werten unserer Kulturgeschichte gehört und als sostradanie bekanntlich ge­
rade im hier interessierenden Zeitraum russischer Literatur literarisch wirksam 
wird. 

Auch das Mitleid finden wir prominent bereits im Emile, und zwar als zentra­
len Wert, von dem sich etwa die Liebe zur Gerechtigkeit ableitet (Rousseau 
1991:261); es bleibt jedoch ein ,sekundäres', späteres Vermögen, dessen 
Entwicklung des Fingerspitzengefühls des Erziehers bedarf (224ff.). Der Grund 
dafür könnte darin liegen, daß es Phantasie voraussetzt (man muß „uns aus uns 
selbst heraustreten lassen", ebd.), was dem Kind nach Rousseau noch abgeht. So 
wird das Mitleid erst im vierten Teil thematisiert, der die Reifung behandelt; die 
Kindheit selbst ist bei Rousseau ein egoistischer Zustand. 

Je mehr allerdings kindliches Sein zum arkadisch-utopischen Ort wahren 
Menschseins wird, desto weniger kann man der Bestimmung des Kindlichen auf 
die als wesentlich betrachteten menschlichen Werte verzichten. Kann die 
Lektüreerfahrung der autobiographisierten Ichfiguren als textlich-thematisches 
Paradigma für unterliegende Kulturmodelle genommen werden, so steht das 
Thema der Fähigkeit zur Einfühlung in direktem Bezug zum idealtypischen Bild 
menschlichen Seins und Handelns. Die Frage nach dem Kind und der Empathie 
stellt sich in zwei Aspekten: als Frage nach empathischer Fähigkeit überhaupt und 



92 Thomas Grob 

als solche nach dem ,Objekt4 der Einfühlung. Beides, so zeigt sich, deutet in kon­
kreter textlicher Gestaltung auf sensitive und utopisch geladene Bereiche hin. 

In unseren Beispielen stehen sich, in Abhängigkeit vom beschriebenen 
Zwiespalt zwischen dem »Fortschritts-' und dem ,DegenerierungsmodelT von 
Kindheit, zwerEmpathiebegriffe gegenüber: Sie erscheint einerseits als zu erwer­
bende soziale Kompetenz, andererseits als kindliche Eigenschaft, die sich im fort­
schreitenden Umgang mit der Realität abschleift. Es ist der an der individuell-mo­
ralischen Entwicklung besonders interessierte Tolstoj, der das Thema ins semanti­
sche Zentrum verlegt. Karamzin hatte zwar die emotionsbildende Funktion von 
Literatur, Frau und Natur gewürdigt, doch bleibt bei ihm die Liebe, „durch die 
und für die seine Seele geformt wurde", trotz der Opposition zur zestokosf und 
der Erwähnung des Lebens „für den anderen" ein in sich ruhender Selbstwert als 
Sentiment, Empfindung. Von einer spezifisch kindlichen Neigung kann keine 
Rede sein, auch nicht in Gercens Zapiski, die das Gefühlspathos eher auf roman­
tische Jugendträumereien konzentrieren. Tolstoj hingegen bringt das Problem in 
die-Eröffnungsszene ein und steckt damit, noch diskret, eines der wichtigen 
Felder ab, auf denen sich die moralische Entwicklung abspielen wird. Im kleinen 
Kolja ist, wenn auch bedroht, angelegt, was ihm viel später als immer unerreich­
bareres Ziel der eigenen Persönlichkeitsbildung erscheinen wird.37 

Tolstojs Kindheit beginnt mit einem (noch harmlosen) moralischen Konflikt. 
Der Zehnjährige wird von seinem leicht tolpatschigen djad'ka unsanft geweckt 
und macht seinem Ärger innerlich Luft. Die liebevolle Gutmütigkeit Karl Ivanycs 
vermag ihn allerdings schnell zu besänftigen, und er stimmt in ein reuevolles 
Loblied des „überaus lieben" alten Mannes ein. Deshalb muß er ihn aber belügen 
und einen schlechten Traum vorschützen, was ihm - für ganz kurze Zeit - dunkle 
Gedanken beschert. In dieser kleinen, bereits durch ihre Position am Textanfang 
aber bedeutsamen Szene sind wichtige programmatische Punkte verborgen, dar­
unter die Absage an das Modell einer simplen und statischen Kindheits-Idylle, 
vor allem aber die Anlage der wichtigsten menschlichen Eigenschaften im noch 
unverdorbenen Kind. Dieses überwindet mit Leichtigkeit seinen egoistischen 
Unmut und verwandelt ihn in Liebe und - was uns entsprechend gesucht erschei­
nen mag - kindliches Mitleid: 

[...] бедный, бедный старик! Нас много, мы играем, нам весело, 
а он - один-одинешенек, и никто-то его не приласкает (Tolstoj, 
6). 

Dieses Mitleid realisiert sich später im Sujet, wenn der alte Mann seine Stelle ver­
lieren soll oder wenn seine Lebensgeschichte erzählt wird. Und gerade an der 
Entwicklung der kindlichen Empathie macht Tolstoj auch deutlich, welche ICräfte 
den Jungen von seinem Naturzustand ehtfernen. Anhand einer anderen Szene 
wird erörtert, wie es möglich ist, daß Kinder einen armen und schwächlichen 



Utopische Fluchtpunkte in russischen literarischen Kindheitserinnerungen 93 

Spielgefährten sadistisch quälen können, schlimmer: daß sich die kindliche Ich-
Figur auf die Seite der Stärkeren schlägt. 

Куда девалось чувство сострадания, заставлявшее меня, 
бывало, плакать навзрыд при виде выброшенного из гнезда гал-
ченка, или щенка, которого несут, чтобы кинуть за забор, или 
курицы, которую несет поваренок для супа? (62f.) 

Der Erzähler bezeichnet diese Erlebnisse als einzige dunkle Schatten auf seinen 
Kindheitserinnerungen (63); der Grund dafür gehört zu den Faktoren, die die 
Kindheit selbst zu Fall bringen: 

Неужели это прекрасное чувство было заглушено во мне лю­
бовью к Сереже и желанием казаться перед ним таким же мо­
лодцом, как и он сам? Незавидные же были эти любовь и 
желание казаться молодцом! (63) 

Was hier an der Kindheit rührt, ist eine Versuchung in präziser Analogie zum 
biblischen Urbild, das zum Verlassen des Paradieses führt. Das Kind weiß nicht 
um die Überlegenheit seines Zustandes, es ist dazu verdammt, diesen verlassen zu 
wollen zugunsten eines anderen, der sich als ungleich niedriger erweist. Auf die­
ser unauflöslichen Dialektik basiert Tolstojs Verklärung der Erinnerung, wobei 
diese - im Gegensatz zu derjenigen Aksakovs - das Kindsein selbst nicht auf­
wiegen kann:38 

Странно, отчего, когда я был ребенком, я старался быть похо­
жим на большого, а с тех пор, как перестал быть им, часто 
желал быть похожим на него. [...] Не пройдя еще через те 
горькие испытания, которые доводят взрослых до осторожно­
сти и холодности в отношениях, мы лишали себя чистых на­
слаждений нежной детской привязанности по одному только 
странному желанию подражать большим (58f). 

Hier geht es um mehr als um Kindheitsnostalgie oder um die aufklärerische Frage 
nach dem Werdeprozeß des wahren erwachsenen Menschen. Erwachsensein ist 
an sich ein defizitärer Zustand, der volle Mensch eine ins Utopische gerückte 
Vorstellung, Erinnerung in ihrer literarischen Form nur ein Hinweis auf den 
eigentlichen, ästhetisch nicht zu schaffenden Ort der Versöhnung des Menschen 
mit sich selbst und seiner Umgebung. 

Das Verlassen der Kindheit hat, dem Versuchungsmodell entsprechend, auch 
seine lustvollen Seiten. Kolja wird auch seinen geliebten djad'ka später verraten, 
indem er sich vor anderen über ihn lustig macht. Dies geschieht sinnträchtig bei 
seinem ersten Kontakt mit dem Ballsaal, den er als souveränes, rousseauistisch-



94 Thomas Grob 

freies und selbstbewußtes Kind betritt und gedemütigt, im Gefühl allgemeiner 
Verachtung wieder verläßt. Diese metonymische Landschaft des »Gesellschaft­
lichen' führt auch direkt zum ersten eigentlichen Liebesverrat, der in seiner dra­
matischen Formulierung fast mehr an eine Anna Karenina erinnert als an einen 
kleinen Jungen, dessen Liebe zu einem bisherigen Vorbild verblaßt: 

Я в первый раз в жизни изменил любви и в первый раз испытал 
сладость этого чувства. Мне было отрадно переменить изно­
шенное чувство привычной преданности на свежее чувство 
любви (75). 

Der Zustand, der dies ermöglicht und anzeigt, daß die Kindheit im Grunde schon 
verlassen ist, hat einen präzisen Namen, der erst die konsequente Konnotierung 
des Kindlichen mit dem Vor-Erotischen begründet: „Ich bin verliebt" (76). 

Dieses Verhältnis von Kindheit, Erinnerung und Empathie wirkt als Ausgangs­
lage in den Folgetexten nach, jedoch nicht ohne grundsätzlichen Änderungen un­
terworfen zu werden. Wir haben bei Aksakov gesehen, daß er zwar die Vor­
stellung einer naturgegebenen kindlichen Empathie übernimmt, dabei aber - in­
dem er sie in sozialer Hinsicht mit der aufgeklärten Mutter konnotiert - ein gewis­
ses Abweichen davon aus sozialpragmatischen Gründen sehr wohl als Fortschritt 
deuten kann. Bei Saltykov wird es vor allem darum gehen, den Mythos des für 
soziales Leid empfindsamen Kindes zu zerstören. Die gefühllose und brutale 
Welt, in der Kinder leben, entwickelt in ihnen nicht eine empathische Fähigkeit, 
sondern stumpft sie im Gegenteil ab, und die ausführliche Beschreibung der men­
schlichen Tragödien muß ganz auf Anleihen aus der kindlichen Sicht - und damit 
auf die wichtigsten literarischen Verfahren des Genres - verzichten: 

И мы, дети, были свидетелями этих трагедий и глядели на них 
не только без ужаса, но совершенно равнодушными глазами. 
Кажется, и мы не прочь были думать, что с ,подлянками' иначе 
нельзя (Saltykov, 34).39 

Kinder sind in dieser desillusionierten Sichtweise nicht mehr die Antipoden des 
,kalten* Erwachsenen, sondern dessen Präfiguration: Sie sind, ebenso wie dieser, 
Gefangene der Gewöhnung und Abstumpfung, des Alltags. Impliziert ist damit, 
daß erst die Veränderung sozialer Verhältnisse gefühlsfähige Menschen produzie­
ren wird - das Paradies der Kindheit ist das einer anderen, zukünftigen Realiät. 
Hier hat das kindliche Arkadien ganz in Utopien umgeschlagen. Dennoch klingt 
die Vorstellung des gefühlvollen Kindes utopisch verschoben bei Saltykov noch 
nach, nun - wie die Vorstellung der glücklichen Kindheit - im Status einer selten 
realisierten Eigentlichkeit. Die beschriebenen Erinnerungen sind zwar, wie betont 



Utopische Fluchtpunkte in russischen literarischen Kindheitserinnerungen 95 

wird, typisch, aber nicht in einer Vorbildlichkeit, sondern in ihrer Darstellung des 
falschen Lebens, das sich als Unnatur entlarvt: 

[...] мы только по имени были детьми наших родителей, и 
сердца наши оставались вполне равнодушными ко всему, что ка­
салось их взаимных отношений. Да оно и не могло быть иначе, 
потому что отношения к нам родителей были совсем неестест­
венные (26). 

Hier kommt Kindheit nicht mehr dazu, sich selbst verlassen zu wollen und zu 
müssen, denn sie ist eigentlich keine - oder keine eigentliche. Das kindliche 
Paradies wird nicht als Vorstellung, jedoch als Realität gezielt negiert, und die 
Dekadenz liegt nicht im Erwachsensein gegenüber der Kindheit, sondern in der 
realen Kindheit gegenüber der natürlichen: 

Но ежели несправедливые и суровые наказания ожесточали 
детские сердца, то поступки и разговоры, которых дети были 
свидетелями, развращали их (28). 

Die Empathie des Kindes scheint mit der Einfühlung in das Kind und damit der 
Perspektivierung des Erzählens kongruent zu sein. Bei Saltykov ist das ,reale* 
Kind nicht Vorbild des Empathischen und seine literarisierte Darstellung keine 
vorbildliche Fremderfahrung, sondern der Text beschreibt ohne jegliche Perspek­
tivierung für typisch angesehene Verhältnisse: Die Wertung des sostradanie 
bleibt bestehen, bezieht sich nun aber - über einen eigentlichen De-Litera-
risierungsprozeß - auf die angestrebte Wirkung beim Leser. Abstrakt formuliert 
ist es dennoch (auch) das Kind, auf dessen Schultern die Hoffnung für eine bes­
sere Zukunft ruht: 

[...] мне жаль детей не ради каких-нибудь социологических 
обобщений, а ради их самих. [,..] я верил и теперь верю в их 
живоносную силу; я всегда был убежден и теперь не потерял 
убеждения, что только с их помощью человеческая жизнь 
может получить правильные и прочные устои. [...] воспиты­
вайте в себе идеалы будущего [...]. Не давайте окаменеть и 
сердцам вашим (72). 

Bei Gor'kij, auf dieser Ebene Saltykovs Konzept nah, führen demgegenüber die 
dramatischen, in auffallend brutalisierter Beschreibung wiedergebenen Erlebnisse 
das Kind zur verstärkten Fähigkeit des Mitgefühls40 und zur aktiven Ablehnung 
alles Gewalttätigen.41 Dabei haben sich fast unmerklich auch utopische 
Positionen verschoben, und seine Aufmerksamkeit gilt ganz dem aufwachsenden 
Individuum und seinem Entwicklungsprozeß. Alle Spuren der Nostalgie, die dem 



96 Thomas Grob 

Genre inhärent schien, sind aus dem Blick auf diese Entwicklung verbannt, und 
es wird nicht, wie bei Saltykov, an den Leser appelliert, sondern diesem die 
Einfühlung in ein Ich geboten, das die widrigen Verhältnisse überwindet; dazu 
dient wieder eine literarisierte, insbesondere perspektivierte Form. Der utopische 
Fluchtpunkt dieser Geschichte liegt nicht nur ganz in der Zukunft, sondern auch 
in der literarisierten Figur des sich von den schlechten Verhältnissen abhebenden 
Erzählers bzw. Autors. So wird - in der Kindheitsphase - weniger das soziale 
Unglück thematisiert als Aleksej Peskovs Reaktion darauf; die unterliegende so­
ziale Utopie ist konstitutiv und doch sekundär gegenüber dem Nietzscheanisch 
geprägten Durchsetzen des einzelnen gegenüber den Widrigkeiten der Umgebung. 

In den modernen Texten steigert sich diese Individualisierung, die wir analog 
auch in der Lektürefrage beobachteten, der utopischen Dimension zu einem 
Motiv, das demjenigen der Empathie auf den ersten Blick entgegenzustehen 
scheint. Es dominiert eine übergreifende kindliche Ablehnung der Welt, die sich 
in Begriffen des Unbefriedigtseins und der Sehnsucht (toska, unynie etc.) aus­
drückt, in Begriffen also, die auf die Differenz der Realität zu einer diffus blei­
benden anderen Welt verweisen. Dies zeigt sich auch bei Gor'kij, in dessen 
Kindfigur sich kontinuierlich eine Haltung der Abneigung gegenüber der generell 
abstoßenden Umgebung aufbaut. Dabei ist es gerade die empfindsame kindliche 
Sicht, die die Weltflucht provoziert: 

Смотреть на все это было невыносимо тошно, злая скука 
грызла сердце (176).42 

Die nicht konkret motivierte traurige Sehnsucht ist als Grundgefühl des Kindes, 
vor der die Erwachsenen als oberflächliche und unsensible Verstümmelungen des 
Menschseins erscheinen, prototypisch ausgeprägt in Cechovs Step': 

В то время, как Егорушка смотрел на сонные лица, неожиданно 
послышалось тихое пение. {...] Песня тихая, тягучая и 
заунывная, похожая на плач и едва уловимая слухом, [...] ему 
стало казаться, что это пела трава; в своей песне она, полу­
мертвая, уже погибшая, без слов, но жалобно и искренно 
убеждала кого-то, что она ни в чем не виновата. [...} К 
Егорушке вдруг вернулась его скука (Cechov, 24f.). 

Schon Gercen hatte die Einsamkeit seines Kindes thematisiert, aber als Mangel, 
der sich im konkreten Verhalten der sozialen Umgebung begründet. Hier hinge­
gen erscheint die unmotivierte toska bzw. skuka als Form der Einsamkeit, die der 
kindlichen Welt immanent ist und der erwachsenen Welt als Ganzes gilt. Eine 
Extremposition wird in dieser Frage Belyjs Kotik Letaev einnehmen, wo die 
schwierige »Ankunft* des Kindes aus vorweltlichen Gefilden unter Ausblendung 



Utopische Fluchtpunkte in russischen literarischen Kindheitserinnerungen 97 

aller sozialen Aspekte als Prozeß der Sprach- und Konzeptbildung im Ich model­
liert wird und das Kind (oder für das Kind die Welt) zum vollständig Fremden 
wird. So weit gehen Cechov und der ihm hier erstaunlich nahestehende Pasternak 
nicht. 

Bei Cechov zeigt sich, daß wir uns mit dieser Fremdheitsproblematik noch im 
Empathieparadigma befinden. Scheinbar paradoxerweise paart sich typisch kindli­
che Empathie mit der auffälligen Distanz des Kindes zur Erwachsenenwelt, die es 
nicht versteht und von der es nicht verstanden wird, auf die es deswegen mit 
Gleichgültigkeit, Angst oder im besten Fall mit Faszination blickt: 

И эти люди, и тени вокруг костра, и темные тюки, и далекая 
молня, каждую минуту сверкавшая вдали, - всё теперь пред­
ставлялось ему нелюдимым (sic!) и страшным (83). 

Seine Außenseiterposition gegenüber der Erwachsenenwelt bleibt oberflächlich 
unmotiviert, und nur dem Leser erschließen sich inhaltliche Zusammenhänge in 
Form einer Einsicht in Beziehungen von Macht und Gewalt, auch in Leere und 
Enttäuschung menschlichen Daseins. Demgegenüber besteht zu allem Natürlichen 
(Nicht-Menschlichen) eine direkte emotionale Verbindung, die sogar die häufig 
vermerkten Peitschenhiebe gegenüber den Pferden in neuem Licht erscheinen las­
sen, und es ist bezeichnend, daß EgoruSka im obigen Zitat denkt, es sei das Gras, 
das singe. Dabei ist die Natur als Projektionsfläche seiner skuka keineswegs die 
heile Welt erfüllten Glücks für ihn - ihre ,arkadische' Funktion erfüllt sie nur 
aufgrund der inneren Bindung, die den beteiligten Erwachsenen ganz abgeht. 

Die emotional-perspektivische Solidarität und Vertrautheit zwischen Kind und 
Natur bestimmt weitgehend die Erzählhaltung von Step', die sich keineswegs auf 
die kindliche Sicht beschränkt, EgoruSka aber so konsequent als wahrnehmenden 
Reflektor in die Darstellung einwebt, daß klare Grenzen zwischen der Sichtweise 
des Erzählers und derjenigen des Kindes oft nicht zu ziehen sind; die deutliche 
Poetisierung der natürlichen Umgebung erscheint damit konkret als Form ver-
kindlichter Wahrnehmung. Letzteres findet sich noch ausgeprägter bei Pasternak, 
wo diese im Wortsinn ver-fremdete Wahrnehmung bereits der Welt an sich gilt43. 
In der bis ins Extrem synthetisierten,-gleichermaßen verkindlichten wie poetisier-
ten Perspektive Pasternaks verfließt die Opposition zwischen Natur und men­
schlicher Gesellschaft, bei Cechov als Gegenüberstellung von Kind und 
Erwachsenem wiederaufgenommen, vollständig; es existieren nur noch das (in 
seiner Verfremdung als außergewöhnlich erkennbare) betrachtende Ich und die 
umgebende Objektwelt. Kindliche (bzw. erinnernde) Empathie fragt nicht primär 
nach sozialen Unterschieden und rationalen Begründungen, geschweige denn 
nach moralischen Maßstäben, sondern entdeckt die universale Kohärenz bzw. - in 
der Terminologie der berühmten Jakobson-Analyse - Metonymik des Seienden in 
sich und mit dem Ich, das Fließen und die Vorläufigkeit konzeptueller Welter-



98 Thomas Grob 

fassung. In diesem Prozeß entwickelt sich das Selbt-Bewußtsein des Ichs, das 
damit auch zum Verständnis des ebenso universal verstandenen Anderen finden 
kann, was das Motto des zweiten Teils des Erzählung („Postoronnij") bildet. 

Damit rekonstituiert sich das Poetische, das sich vornehmlich in der doppelten 
Erzählhaltung von kindlichem Sein, von Erinnerung und Außensicht des Dichters 
entfaltet, als philosophisches, aber auch als ethisches Verfahren44 - das ,metony-
mische' Wahrnehmen Zenja Ljuvers ist nicht zuletzt auch die Fähigkeit einer um­
fassenden Form der Empathie gegenüber der Gegenstandswelt.45 Unsere Texte, 
die besonders nach Tolsoj alle spezifisch kindliche Empathie thematisieren bzw. 
in Sujet oder Perspektive realisieren, zeigen in der Wandlung der 
Einfühlungsgegenstände den Blick auf die Verschiebungen in der utopischen 
Schreibweise: Aus dem kindlichen Arkadien und dem nostalgischen Blick darauf 
ist über die Stufe einer psychologisch-moralischen und sozialen Konkretisierung 
- die gleichzeitig den arkadischen Raum utopisiert in die Realität des einzelnen 
versetzt - ein an sich unzugänglicher utopischer Raum wahren Seins geworden, 
der nicht mehr auf moralisch-ethische, soziale oder andere formulierbare Para­
digmen zurückbezogen werden kann, sondern gerade in seinem radikalen 
Anderssein seinen Anspruch auf Universalität behält. Dieser Raum des Kindlich-
Utopischen, und dies wird die Verschiebung des Naturbegriffs nochmals ver­
deutlichen, ist dabei selbst ein - das Ethische einschließendes - ästhetisches 
Konzept. 

3. NATUR: DER SEMANTISCHE RAUM DES KINDLICH-UTOPISCHEN 

Die Funktionalisierung von ,Natur', die damit bereits angesprochen ist, folgt 
analogen Entwicklungslinien. ,Natur* stellt den ureigenen Ort der arkadischen 
Kindheitsvorstellung in ihrem bukolisch-idyllischen Erbe dar; Karamzin bei­
spielsweise beginnt seine Kindheitsbeschreibung mit dem Lob der Mutter als er­
ster Erziehungsinstanz, die er mit der Natur selbst gleichsetzt, und beruft sich auf 
den Anfang von Rousseaus Emile. Fast unmerklich verschiebt er dabei dessen 
Naturbegriff; er behauptet, die Eindrücke der äußeren Natur seien der angebore­
nen сuvstviteTnost' (die auch Rousseau erwähnt46) gemäß, und er preist das 
kindliche Naturverhältnis als vorzivilisatorisch unverdorbenes: 

[...] как мать была единственным его лексиконом; [...] как он, 
зная уже имена всех птичек, которые порхали в их саду и в 
роще, и всех цветов, которые росли на лугах и в поле, не знал 
еще, каким именем называют в свете дурных людей и дела их 
(Karamzin, 588f.). 



Utopische Fluchtpunkte in russischen literarischen Kindheitserinnerungen 99 

Karamzin ist hier im Dienste seines literarischen Diskurses ,rousseauistischer' als 
Rousseau selbst, der es als Torheit bezeichnet, einem Kind, dem noch Erfahrung 
und Phantasie fehlen, Natureindrücke vermitteln zu wollen: 

Wie soll der Duft der Blumen, der Reiz des Grün, der feuchte Dampf 
des Taus, der weiche und sanfte Gang über einen Rasen seine Sinne 
entzücken? Wie kann ihn der Gesang der Vögel erschauern lassen, 
wenn ihm die Sprache der Liebe und der Lust noch unbekannt ist? 
Wie soll ihn ein neuer Tagesanbruch hinreißen, wenn seine Phantasie 
ihn noch nicht auszumalen vermag? (Rousseau 1991:160)47 

Besonders Aksakov wird sich Karamzins Semantisierung der äußeren Natur zu­
nutze machen, etwa indem er ihr eine heilende Wirkung zuschreibt und sie später 
mit bestimmten sozialen und ethischen Maßstäben assoziiert. Dabei löst sie sich 
bei ihm von der Mutter und geht zum Vater über, steht doch nun die Opposition 
von moderner, gebildeter (eleganter) Stadtkultur und einfacher, traditioneller 
(patriarchaler) Landkultur über derjenigen von Gefühl und Rationalität, die 
Konkurrenz der Kulturmodelle über dem Diskurs um den wahren Menschen und 
Bürger. Jedenfalls bleibt es die Natur selbst - jetzt in diesem weiteren Sinne - , die 
ihre Wirkung auf den aus der mütterlichen Stadt- und Buchkultur stammenden 
Jungen ausübt, ja ihn in bedrohliche Aufregungszustände versetzt, an denen er 
menschlich zu wachsen hat; dieses Wachstum wiederum kann man direkt an sei­
nem zunehmenden Naturverständnis ablesen. Tolstoj, der die Opposition von 
Stadt und Land (das verbunden bleibt mit der ersten Kindheit und ganz besonders 
mit der Mutter) ebenfalls stark auszeichnet, erwähnt ebenfalls beiläufig die 
Wirkung der Natur auf das Kind, und auch er parallelisiert die Natur - unrous-
seauistisch - mit dem bäuerlichen Leben: 

Говор народа, топот лошадей и телег, веселый свист перепелов, 
жужжание насекомых [ . . . ]- всё это я видел, слышал и чувст­
вовал (Tolstoj, 23). 

Tolstoj steht auch hier den Confessions näher als Emile, und so überträgt er die 
Naturvorstellung ganz auf das Menschliche. Wenn sein Erzähler bemerkt, die 
„moralische Natur des Menschen" sei lebendiger als die „physische" (92), so 
handelt es sich um einen allgemeinen Grundsatz, der stark textstrukturierende 
Kraft besitzt. Das erste Jagderlebnis des Jungen dient denn auch nicht dem 
Kontakt mit der Natur, sondern endet als moralisches Lehrstück, indem die kind­
liche Ungeduld die Hasenjagd vermasselt und Nikolaj beschämt wird („Bo£e moj, 
6t6 ja nadelal!", 25); ebenso folgerichtig wird die zweite Reise nach Moskau mit 
der Gewitterszene vornehmlich deswegen ausführlich beschrieben, weil sie (über 
stark beängstigende Eindrücke und die Anteilnahme an fremdem Unglück!) zur 



100 Thomas Grob 

Einsicht führt, daß seine Familie nicht der Nabel der Welt ist; dies wird als mo­
ral' naja peremena zum eigentlichen Ende der Kindheit. 

Saltykov beschränkt sich auch in der Frage der Natur darauf, die Mythisierung 
in der Nachfolge von Tolstoj und Aksakov zu destruieren, indem er sie für unty­
pisch erklärt. Er gesteht ein gewisses Neidgefühl bei der Aksakov-Lektüre ein, 
seien sie doch als Kinder ganz von der ohnehin öden Natur ferngehalten worden, 
und von Jagd sei überhaupt keine Rede gewesen (Saltykov, 35); später merkt er 
auch seine kindliche Gleichgültigkeit gegenüber Reiseeindrücken an (219). 
Gor'kij hingegen greift wiederum auf die literarisierte Tradition und besonders 
Tolstoj zurück. In der spätkindlichen Phase Aleksejs, in der er sich von der 
Familie absondert, richtet er sich in einer selbstgebauten Hütte im Garten ein. Da 
findet er den Zugang zur Natur, die auf ihn wiederum ,heilend', wirkt, indem sie 
sein Selbstvertrauen stärkt und so seiner inneren Kräftigung, die ganz im Zentrum 
des Erzählens steht, dient: 

Это было самое тихое и созерцательное время за всю мою 
жизнь, именно этим летом во мне сложилось и окрепло чувство 
уверенности в своих силах. Я одичал, стал нелюдим (Gor'kij, 
172f.). 

Für die andere, radikal moderne Linie, die auch hier von Cechovs Step' ausgeht, 
ist der Perspektivenwechsel entscheidend, wie wir ihn bereits beobachtet haben: 
Nicht mehr die Natur ist es, die als stabile Umgebung das Ich beeinflußt, sondern 
das kindliche Ich wird in seiner spezifischen Wahrnehmung der Natur - der Welt 
überhaupt - gezeigt. Beide Modelle bedürfen eines erwachsenen Erzählers, der 
(momentweise) die kindliche Perspektive einnimmt. Im Falle Cechovs, Paster­
naks48 und auch Belyjs aber, die nicht die Natur, sondern den Blick ins Zentrum 
rücken, kann sich dies nicht mehr auf eine momentweise, illusionistische 
Perspektivierungstechnik beschränken, wie sie Tolstoj für die russische Literatur 
entwickelt hat. Dieses den Texten gemeinsame Vorhaben beruht auf der 
(allerdings graduell verschiedenen) Verschmelzung der Sichtweisen, auf der 
Verkindlichung der dichterischen Position - wie umgekehrt auf der Poetisierung 
des (auserwählten) Kindes.49 

Darin impliziert ist ein anderer, im letzten Abschnitt ebenfalls bereits ange­
sprochener Aspekt: Natur verliert ihre semantische Oppositionalität zu Stadt, zu 
Kultur, aber auch zu bestimmten sozialen Schichten, Kulturkreisen, und damit 
ihre genrespezifische Wirksamkeit. Entscheidend ist nur noch der Gegensatz von 
Innen und Außen, von Ich und Welt und natürlich die Wirkung der letzteren auf 
das noch ungefestigte erstere, gemessen an Sinneseindrücken und Versprach-
lichungen. Mit der dominanten Blickrichtung kehrt sich aber auch das utopische 
Gefälle um 180 Grad: Was den früheren Texten die ,Natur' war (und sei sie so­
zial oder moralisch definiert), ist nun weniger das Außen als das - bei Cechov 



Utopische Fluchtpunkte in russischen literarischen Kindheitserinnerungen 101 

noch mit der Natur parallelisierte - kindliche Innen. War das Kind seit Tolstoj 
auch verfremdendes Paradigma, so wird es jetzt zum Repräsentanten eines nicht 
nur neutralen, frischen und unverbrauchten, sondern geradezu vorkulturellen, 
prähistorischen Blicks auf die Kultur; dabei läßt Kindheit, auch in der Emphase 
des Erzähltons, alle Spuren des Idyllischen ganz hinter sich. Hier realisiert sich 
literarisch, was lange vorher schon - etwa als Philosophem der Analogie von 
onto- und phylogenetischer Entwicklung - in westlichem Denken angelegt ist. 
Doch erst eine radikal moderne Poetik läßt sich so weit in das unzivilisierte Sehen 
ein, und nur sie kann umgekehrt - aus späterer Sicht gesehen - noch den Glauben 
aufbringen, die utopische Vorstellung eines nicht vorgeprägten Sehens lasse sich 
im poetischen Individuum literatursprachlich verwirklichen, sei es in einer lyri­
schen ,wahren Sprache4, oder als wahre, »natürliche' Sicht auf die Welt. Diesen 
im beschriebenen Sinne ästhetisierten Ort der konkreten Utopie suchen die radika­
len modernen Varianten im wenn nicht unberührten, so doch sich ursprüngliche 
Poetizität erhaltenden isolierten und als kindliches ver-fremdeten Ich, das im Text 
selbst seine adäquate Repräsentation findet. Realität in Form alltäglicher Sprache 
und Wahrnehmung kann in dieser Sicht nur als Trägerin des verkommenen, 
falschen Daeins erscheinen. 

4. „ERINNERUNG", KINDHEITSMODELLE, LITERARIZITÄT 

Erinnerte Kindheit ist in unseren pseudo-autobiographischen Texten, so belegen 
diese Beispiele, strengen Gestaltungsprinzipien unterworfen. Die Auswahl an 
Szenen, die altersmäßige und inhaltliche Definition der Kindheitsphasen, die ge­
nauen, realistischerweise keinem Gedächtnis anlastbaren Beschreibungen - all 
dies macht den Text zu einem Artefakt, das an sich nicht der distanzierenden 
Erzählerkommentare bedürfte. Die doppelte Erzählhaltung garantiert nur vorder­
gründig Authentizität. In erster Linie zeigt sie die Distanz zum Lebensbereich des 
kindlichen Ichs an, markiert den dominierenden Blick von außen und post festum, 
die Unzugängliclikeit des kindlichen raumzeitlichen Ortes; diese Vorstellung der 
inneren Verbundenheit mit einem unerreichbaren idealen Ort hatte ja auch den ur­
sprünglich als memento mori zu verstehenden Satz des Et in Arcadia ego („Sogar 
in Arkadien war ich" - nämlich der Tod) kulturgeschichtlich zum neuzeitlich­
nostalgischen und egozentrischen „Auch ich war in Arkadien" werden lassen,50 

das das hier interessierende Genre weitgehend begründet. Bei der historischen 
Betrachtung der Differenzen in den Formen des kindlichen Arkadien / Utopien 
hat man auch zur Kentnis zu nehmen, wie die Texte selbst den kindlichen Ort und 
den Bezug dazu, die Erinnerung, thematisieren. Gerade letztere kann bisweilen, 
wie wir es bei Aksakov gesehen haben, anstelle der Kindheit selbst zum eigentli­
chen Ort des Glücks werden. 



102 Thomas Grob 

Karamzin, bei dem die Melancholie zum Leitmotiv wird, erwähnt zwar das 
„süße Gefühl" (sladkoe cuvstvo, 594) der Kindheitserinnerungen. Dieses bleibt 
jedoch bei aller positiven Konnotierung in der Traurigkeit über den Verlust der 
Idylle gefangen.51 Dem entspricht der metaliterarische Subtext, in dem das verlo­
rene Paradies der Kindheit der verlorenen Gestaltbarkeit der Idylle entspricht. 
Hier schlägt keine Erinnerung helfende Brücken, und folgerichtig ist das ideale 
Kind das Neugeborene,52 das sich dem erinnenden Zugriff ohnehin nicht ergibt. 

Gercens Zapiski finden nicht von ungefähr zur pseudo-autobiographischen 
Form: Bei ihm evoziert schon die Einleitung nicht eigentlich ein Pathos des 
Kindlichen oder der Erinnerung, sondern eines der Individualität, die - mit einem 
ungenauen Zitat aus Heines Reisebildern53 - als eigenes Universum mit einer ent­
sprechend relevanten Geschichte verteidigt werden soll. Zwar werden die ange­
nehmen Erinnerungen thematisiert („S kakim vostorgom vstrecu ja ka^doe 
vospominanie", 259); keinen Moment haben wir es aber mit einer nostalgischen 
Dekadenztheorie zu tun im Prozeß „ot rebjaceskoj neposredstvennosti, ot etogo 
pokojnogo sna na lone materi do soznanija, do trebovanija ucastija vo vsem 
celoveceskom, do samobytnoj zizni" (258f.). Dies alles lohnt als Geschichte 
(istorija, ebd.), erinnert zu werden, bevor es dem Vergessen anheimfällt. Welche 
Distanz zu Tolstoj, der das an seine Kindheitsphase anschließende otrocestvo in 
den schwärzesten Farben malt, wenn Gercen das Herauswachsen aus der 
Kindheit beschreibt: 

Прелестное время в развитии человека, когда дитя сознает 
себя юношею и требует в первый раз доли во всем человече­
ском (Gercen, 275). 

Wenn Karamzin in bezug auf die Vorstellung der kindlichen Idylle einen End­
punkt markiert und gleichsam eine Idylle in ironischen Anführungszeichen prä­
sentiert, so entdeckt Tolstoj für die russische Literatur die Kindheit als neues, un­
gebrochen positives Sujet. Dazu manipuliert er das betroffene Kindheitsalter und 
entzieht die Kindheit dem Vergessen; die Sujethaltigkeit schöpft er auch aus der 
Erzählerdistanz, zu deren idealtypischem Ort der Begegnung die Erinnerung wird. 
Es wurde darauf hingewiesen, daß diese, anders als bei Aksakov, utopisch dy­
namisiert bleibt. Charaktereigenschaften, Denk- und Verhaltensweisen, die im 
Kind ideal angelegt sind, müssen nach dem Verlassen der Kindheit - auch als 
Rettung einer Kindlichkeit im Erwachsenen - wieder auf schmerzvollem Weg er­
worben werden. Das Sujet entwickelt sich deshalb in einem paradoxen Konzept 
der Kombinierung von Reifung und Dekadenz, denn kindliche (arkadische) 
Vorbildlichkeit ist dem Modell genauso unentbehrlich wie moralisch-ethische 
(utopische) Zielsetzungen des Entwicklungsprozesses: 



Utopische Fluchtpunkte in russischen literarischen Kindheitserinnerungen 103 

Вернутся ли когда-нибудь та свежесть, беззаботность, потреб­
ность любви и сила веры, которыми обладаешь в детстве? [...] 
Прилетал Ангел-утешитель, с улыбкой утирал слезы эти и на­
вевал сладкие грёзы неиспорченному (sic!) детскому вообра­
жению (Tolstoj, 45). 

In seiner Konzeption des persönlich-charakterlichen, ja moralischen Arkadischen 
muß die Erinnerung, die ebenso die Verbindung zur Kindheit herstellt wie ihre 
Ferne markiert, zu einer die moralische Selbstvervollkommnung vorantreibenden 
Kraft werden. Dies begründet auch die im europäischen Vergleich »konservative' 
Erzählhaltung, indem der über die Erinnerung gebietende Erzähler dem Kind 
selbst überlegen bleibt, was sich in einem häufigen ironischen Unterton den kind­
lichen Gedanken gegenüber bemerkbar macht. Diesen Ton findet man schon in 
Rousseaus Confessions und nach Tolstoj auch bei Aksakov. 

In vereinfachten Konzept von Saltykovs Posechonskaja starina, die gleichsam 
ein »negatives Arkadien4 und damit eine Utopie ex negativo bietet, kommt der 
Erinnerung ebenfalls eine zentrale, wenn auch eine »linearere' Funktion zu: 
Thematisiert wird nämlich vor allem, ob es sinnvoll sei, solch negative Bilder zu 
erinnern und weiterzugeben.54 Die positive Antwort legitimiert sich wiederum im 
Anspruch, die Erinnerungen seien typisch. Gor'kij übernimmt dieses Thema von 
Saltykov,55 hält sich in seinen Mitteln und Mythisierungen jedoch wiederum eher 
an Tolstoj: 

Началась и потекла со страшной быстротой густая, пёстрая, 
невыразимо странная жизнь. Она вспоминается мне, как суро­
вая сказка, хорошо рассказанная добрым, но мучительно прав­
дивым гением. Теперь, оживляя прошлое, я сам порою с трудом 
верю, что все было именно так [. . .]- слишком обильна жесто­
костью темная жизнь »неумного племени'. Но правда выше 
жалости, и ведь не про себя я рассказываю (Gor'kij, 19). 

Hier soll das Wahrheitspathos die Literarisierung realistisch einbinden und die 
stilisierte Erinnerung nicht nur Authentizität illusionieren, sondern mit einem rhe­
torischen Trick auch den Erzähler bzw. Autor entlasten. Das Kind selbst spielt als 
solches kaum mehr eine Rolle, außer als Opfer und als „Bienenkorb" für 
Erfahrungen (109). Relevant ist dagegen dieses Kind als Persönlichkeit, in seinem 
untypischen Weg nämlich, sich selbsttätig, angespornt von Wesenheiten des ein­
fachen Volks, zur großen, reflektierenden und rebellierenden Persönlichkeit 
heranzubilden. Ansatzpunkt dazu ist weniger sein Lernbedürfnis, als sein - von 
Anfang ihm von allen Seiten zugeschriebener - Widerstandsgeist, die Weigerung, 
in diese Tradition hineinzuwachsen. Überraschenderweise ist dabei auch bei ihm, 
wenn auch im Hintergrund, eine ,Dekadenztheorie' im Spiel, die aus dem Munde 
der babuska explizit wird: 



104 Thomas Grob 

[...] в дела взрослых не путайся! Взрослые -люди порченые; 
они богом испытаны, а ты еще нет, - и живи детским разумом 
(84). 

Pasternak und Belyj reagieren in der Frage nach der Erinnerung, wenn auch ganz 
unterschiedlich, auf eine Krise, die Gor'kij nicht kennt. Das Individuum als sou­
verän über seine Vergangenheit gebietende Einheit ist zu sehr zerbröckelt, um ihm 
ein solches Narrativ zu überantworten. Belyj stilisiert dafür sein erinnerndes Ich 
sprachmystisch zum menschliche Grenzen überschreitenden Wesen und schafft 
eine ebenfalls utopisierte Vorstellung eines Individuums, das - gemäß dem um­
gedeuteten Tolstoj-Motto56 - sein ursprüngliches kosmisches Verhaftetsein pro­
duktiv machen kann in einem Erinnerungsprozeß, dessen Resultat bzw. 
Modellierung per se ästhetisch ist. Dabei mythisiert sich der Gedächtnisbegriff 
zur pamjaf opamjati, der die Geschichte garantieren muß und gleichzeitig ihren 
Fluchtpunkt darstellt. Auch hier steht somit das Kind ganz im Dienste der 
Erinnerung: Es interessiert als das Wesen, das zwischen den Welten steht und 
Kontakt zur vorgeburtlichen (Nicht-)Realität haben kann. Entsprechend wählt sich 
Belyj als idealtypisches Kindesalter, von dem aus ein Dekadenzprozeß einsetzt, 
den frühestmöglichen durch das spätere Gedächtnis erreichbaren Punkt, „die 
Schwelle zum dritten Lebensjahr" (428). 

Pasternak schließlich, in seinem vollständig ,präsentischen' Modell kindlicher 
Wahrnehmung, bricht demonstrativ mit der Identität von Erzähler und kindlicher 
Reflektorfigur durch den Wechsel des Geschlechtes. Erinnerung wird als textge­
staltende Größe ausgeschaltet - und doch unauffällig wieder eingeführt, indem 
gelegentlich Zenjas spätere Sicht aus erinnernder Perspektive eingeflochten wird. 
Auch hier hat, obwohl von Ironie oder Parodie keine Rede sein kann, das Genre 
zu einem theoretischen Endpunkt gefunden: Scheinbar erinnerndes Erzählen ist 
ganz auf seine literarische Konstituierung zurückgefallen, der Erzähler bzw. 
Autor kann nicht mehr erinnern, er muß imitieren und einfühlen, modellieren. 
Während Belyj das Gedächtniskonzept mythisiert, strapaziert Pasternak analog 
den detstvo-Begxiff mehr als alle anderen und legt seine Kindheit in eine Phase, 
die eigentlich eine pubertäre ist. Erst mit dem Herausfallen aus dem Namen, aus 
der Einheit von Sprache und Gegenstand57 scheint sie in Pasternaks Sinn dichte­
risch zugänglich zu werden. 

Im Gegensatz zu allen anderen Beispielen muß sich aufgrund dieser produktiv 
implizierten Krise des Genres der utopische Fluchtpunkt verschieben, der bisher 
immer dominant die Welt betroffen hatte. Bei Belyj wie bei Pasternak liegt dieser 
Fluchtpunkt statt in einer perspektivierten ideologischen Struktur in der Sprache 
bzw. der Schreibweise und ihrem Kontrast mit dem Alltäglichen, Gewohnten. 
Eine ,andere Welt' wird so unnahbar wie das Kind, das die utopisierte Sicht ga­
rantiert, dem Erzähler oder zumindest dem Leser letztlich bleibt. Die Utopie des 



Utopische Fluchtpunkte in russischen literarischen Kindheitserinnerungen 105 

Genres nimmt so ihre kulturgeschichtlich gewonnene Zeitlichkeit, den Gestus der 
Projektion eigener oder kollektiver Vergangenheit in eine utopisch verschobene 
Zukunft, zurück, und ihre ästhetische Gestaltung ist so unverknüpfbar mit der 
Realität (un)verbunden, wie die Insel Utopia bei Thomas Morus dem 
Normalsterblichen unauffindbar bleibt. 

IV. Schluß 

So einheitlich das Genre der literarisierten (Pseudo-)Autobiographien aus der 
Perspektive des Arkadien-Erbes gesehen werden kann - etwa in den erwähnten 
übergreifenden Tendenzen von Dynamisierung, Individualisierung bzw. Verin-
nerlichung und Asthetisierung des Utopischen - , so verschieden muß die 
Bestimmung darüber ausfallen, wo man jeweils das zum außertextlichen Flucht­
punkt gewandelte Arkadien bzw. Utopia zu lokalisieren hat. Ausgehend von den 
eingangs skizzierten Eigenheiten des Genres und den konkreten Lektüreer­
gebnissen lassen sich einige dieser Tendenzen im Hinblick auf unsere Textgruppe 
ergänzen und die Frage nach dem Bedeutungsraum konkretisieren, in dem sich 
die utopischen ,Fluchtpunkte' ansiedeln. Ohne Anspruch auf erschöpfende 
Systematik möchte ich vier Aspekte erwähnen: 

a. Verzeitlichung. Entsprechend seiner Herkunft aus der Idylle und dem 
Arkadischen bleibt die Kindheit im Karamzin-Text eine statische Größe, die - im 
Gegensatz zu den textlichen Kindheiten Rousseaus - nur ein Jetzt und ein 
Nachher kennt. Es gibt auch nur den Blick von außen auf diese vergangene Welt. 
Dominierend ist der Gestus der Nostalgie und der unaufhaltsamen Vergäng­
lichkeit - was ja auch thematisch ausgeführt ist. Obwohl in der Vergangenheit lo­
kalisiert, bleibt das Bild der kindlichen Welt - ähnlich wie die utopischen 
Staatsgebilde vor L. S. Merciers L'An Deux Mille Quatre Cent Quarante 
(1770)58 - eine neben derjenigen des ursprünglichen Lesers, ohne einen zeitlich­
dynamischen Gegenwartsbezug. Dies ändert sich ansatzweise bei Gercen, wenn 
das Jugendliche über seine Konnotierung mit dem Arkadischen zum prototypi­
schen Vertreter von Werten wird, die das ganze Leben betreffen. Bei Tolstoj und 
Aksakov dann ist kein textlicher Ort mehr zu erkennen, der nicht in einen dyna­
mischen, zeitbezogenen Prozeß einbezogen wäre; dasselbe gilt, wiederum auf an­
dere Weise, für die sozial- und zukunftsorientierten Varianten von Saltykov und 
Gor'kij. Damit vollendet sich die Tendenz zur ,Futurisierung', die spätestens bei 
Tolstoj beginnt, während sie bei Aksakov aus dem utopischen Diskurs nur indi­
rekt erschließbar ist und hinter dem Pathos des Vergangenen bzw. der Erinnerung 
zurücksteht. Sein utopischer Fluchtpunkt liegt in einer unbestimmbaren und dy­
namisierten (weil revisionsbedürftigen) sozialen Vergangenheit als Ziel menschli­
cher Entwicklung, während er bei Tolstoj deutlicher ins Zukünftige verschoben 



106 Thomas Grob 

ist: Der Orientierungspunkt seiner idealtypischen moralischen Entwicklung kann 
nur in einem - allerdings das Kindliche bewahrende und sich darauf besinnende -
wahren Erwachsensein liegen, läßt doch der Text keine Vergangenheit erkennen, 
in die das Kind hineinwachsen könnte. 

Diesen Weg ,zurück', modellhaft von Aksakov vorgegeben, kennt erst recht 
Cechovs Egoruska nicht, doch er hat auch keine Zukunft, und seine Entwicklung 
läßt nicht einmal Orientierungspunkte erkennen. Hier tritt dem Reisemotiv zum 
Trotz eine neue Form des Statischen im Kindheitsbild auf, das unsere radikalen 
modernen Beispiele prägen wird. Zwar modellieren auch Pasternak und Belyj 
bestimmte Prozesse, doch sind diese von einer so demonstrativen Irreversibilität, 
daß die Zukunft nicht als ihre Fortsetzung vorstellbar ist, sondern nur diskontinu­
ierlich als Zeit nach ihrem Ende. Trotz aller Mystifizierung des Gedächtnisses 
verläßt Kotik Letaev seinen ursprünglichen Raum ganz, und aus Zenja Ljuvers 
wird ein anderer Mensch, dazu kein dichterischer;59 schon Cechov ist in bezug 
auf die Zukunft seines poetischen Kindes äußerst pessimistisch.60 

In gewisser Weise könnte man auf dieser Ebene eine neue Nähe zum Modell 
Karamzins behaupten. Der Blick des Textes hat dabei allerdings die Seite ge­
wechselt und kommt nun ganz von innen. Es liegt auf der Hand, daß sich das 
Ästhetische darin ganz anders definiert, nun nämlich, wie noch zu präzisieren sein 
wird, in Opposition zum Normalen (Erwachsenen), aber auch als Elitäres und den 
allermeisten Unzugängliches. 

b. Dekadenz vs. Fortschritt. In Analogie zu den beiden Varianten von Utopie und 
Antiutopie kann die Prozessualisierung positiv oder negativ konnotiert sein. In 
unseren Genre ist in dieser Hinsicht größere Komplexität zu erwarten als in 
Staatsutopien, sind ihm doch, wie eingangs erwähnt, Dekadenz- und Fortschritts­
vorstellungen konstitutiv. Schon bei Rousseau trennt sich die übergreifende 
Kindheitsvorstellung von der beschriebenen eigenen, und je geringer diese 
Scheidung ist, desto mehr muß der »autobiographische' Autor sein Ich unbe­
scheiden mystifizieren. Recht einfach scheint Aksakov das Problem zu lösen, in­
dem er den Zielort der individuellen Kindheit in einem idealisierten Raum der 
Vergangenheit situiert; in diesem ,arkadischen' Rahmen kann die eigene Entwick­
lung als kontinuierlicher Reifeprozeß ablaufen. Bei Tolstoj wird das Potential die­
ser Gegensätzlichkeit, das nicht zuletzt einen »offeneren' literarischen Text er­
möglicht, gezielt zum oben skizzierten dialektischen Reifungsmodell eingesetzt, 
das den modernen Wahlspruch des „Reifens zur Kindheit" (dojrzec do dziecirist-
wa, Bruno Schulz) auf seine - allerdings den grundsätzlichen Didaktismus nicht 
verlassende - Weise vorwegnimmt. Sein Text ist komplexer, weil die übergrei­
fende (»dekadente') Entwicklung im selben Individuum stattfindet wie die entge­
gengesetzte. Beide benutzen das Paradigma der Erinnerung zur Verknüpfung die­
ser gegensätzlichen Tendenzen. 



Utopische Fluchtpunkte in russischen literarischen Kindheitserinnerungen 107 

Auch in dieser Frage radikalisiert die Moderne die Tradition und nimmt dabei 
das neuzeitliche Fortschrittsmodell eigentlich zurück. Die »Fortschritte' von Kotik 
und Zenja in ihrer Weltaneignung sind in gewisser Weise Karamzins erotischem 
Subtext analog,61 stellen subjektiv eine Vorwärtsbewegung dar, während beide 
objektiv - aus Sicht des Textes - unwiderruflich das aufgeben, was ihre Rolle als 
poetische Reflektoren ermöglichte. Dem entspricht, daß das idealtypische moder­
ne Kind mehr repräsentiert als das unschuldige, unberührte Wesen. Sein ureigener 
Bereich ist ein spezifisches Anderes, sei es das urzeitliche, prähistorische („moj 
detskij, pervobytnyj raj!", Vjaö. Ivanov, 25) oder, im Falle Belyjs, gar das 
Kosmische - Räume, die abstrakt Idealcharakter haben können, zur Heimkehr 
aber kaum geeignet scheinen. 

с Gemeinschaft vs. Individuum, Typisierung vs. Marginalisierung. Oben wurden 
eine eher »individuelle' Linie und eine eher ,soziale' verfolgt, die sich nach Tolstoj 
und Aksakov, in unserer Reihe mit den gleichzeitig entstehenden Texten von 
Cechov und Saltykov, auseinanderentwickeln. Dies verbirgt nicht die übergrei­
fende Individualisierungstendenz, in welcher Aksakov im Vergleich zu Tolstoj als 
der traditionellere Text erscheint. Nur Saltykov verzichtet weitgehend darauf, 
damit aber im Grunde auf die Literarisierung der Darstellung, womit er weitge­
hend den Diskurs des hier betrachteten Genres verläßt. 

Gegenläufig ist aber auch eine komplemetäre Bewegung abnehmender 
Repräsentanz des kindlichen Ichs zu beobachten. Karamzin argumentiert im 
Kontext der aufklärerischen Diskurse über den Menschen an sich, wobei er eine 
besonders günstige Ausgangsposition in Charakter wie Umfeld wählt. Die utopi­
schen Subtexte bei Aksakov und Tolstoj sind bereits viel brüchiger, wenn auch 
erst versteckt: Aksakovs Entwicklung, potentiell der ganzen Gesellschaft vorbild­
lich, verdankt sich einer doch sehr speziellen situativen Konstellation; die erhoffte 
Wirkung ist einem einzelnen literarischen Text wohl kaum zuzutrauen, auch wenn 
dies in der Hoffnung mitschwingt, Kinder - für die er ursprünglich schreiben 
wollte - könnten sich von dieser speziellen Umgebung über die literarische 
Gestaltung prägen lassen. Bei Tolstoj werden Zweifel an der Repräsentanz etwa 
darin manifest, daß es sich bei Nikolen'ka um eine Ausnahmefigur handelt, die 
sich moralisch insbesondere vom älteren Bruder grundsätzlich abhebt. 

Wenn Saltykov und Gor'kij insistieren, ihre Bilder seien typisch für die russi­
schen Verhältnisse, so mag dieser Anspruch nicht vermessen sein. Saltykovs au-
tobiographisierte Kind-Figur stellt jedoch - zumindest bis zu dem Augenblick, als 
sich in ihm ,untypische' Widerstände regen - nicht den eigentlichen Träger des 
nurmehr appellativen Utopischen dar. Bei Gor'kij dann ist die individuelle Utopie,-
obschon sie sich aus dem Volkstümlichen herzuleiten versucht, im Grunde auf 
den Outsider zugeschnitten. Ideologisch ergibt sich der Widerspruch, daß sich der 
»proletarische' kindliche Held antiproletarisch, d.h. gegen seine Umgebung ent-



108 Thomas Grob 

wickeln muß. Umso radikaler die Individualisierung dann bei Belyj und 
Pasternak, deren ganz marginalisiertes und elitäres Modell ästhetischer Utopie 
oben beschrieben wurde. Gerade Pasternaks Zenja steht in starker Opposition 
nicht nur zur Erwachsenenwelt, sondern auch zu den anderen Kindern 
(insbesondere zum ihrem Bruder und ihrer Freundin). Beide Gegenfiguren haben 
- was sich besonders in der Sprache zeigt - ein weniger problematisches 
Verhältnis zur Welt des ,Normalen'; ein ,Kind' zu sein, ist nur noch auserwählten 
Kindern gegeben. 

d. Erreichbarkeit. Damit wären wir bei der Frage, der sich jede Utopie zu stellen 
hat - diejenige nach ihrem Verhältnis zur eigenen Verwirklichung. Sie läßt sich 
nur für Saltykov (und, schon weniger eindeutig, für Gor'kij) einfach beantworten 
- nur, daß wir hier auf politische Vorstellungen ausweichen müssen, denen der 
Text sozusagen zur Illustration dient. 

Sonst ergibt sich aber auch in dieser Frage eine seltsame Kreisbewegung, die 
die Modernen dem Karamzin-Modell strukturell wieder näherbringt. Die Texte 
von Tolstoj und Aksakov liebäugeln wie die primär politischen Varianten mit der 
Erreichbarkeit eines »sekundären' Arkadien, die im Grunde ,nur' guten Willen 
voraussetzt. Darauf deuten das Pathos, das besonders bei Tolstoj in den allgemei­
nen Reflexionen zur Kindheit liegt, und die Brückenfunktion der Erinnerung. Um 
die Jahrhundertwende - in unseren Fällen seit Cechov - ist diese Implikation 
zumindest in den literarisch »fortschrittlichen' Modellen geschwunden. Die 
Utopie hat sich nicht nur privatisiert, sie hat sich in der skizzierten Art auch auf 
ihren Wortsinn zurückbesonnen und mit der Verzeitlichung die Hoffnung auf 
Realisierbarkeit verloren. Es bleibt der energische utopische Gestus, es bleibt und 
verstärkt sich auch die innere Vertrautheit dieses Utopia mit dem Kindlichen; von 
,Realisierung' oder Schillers »ästhetischem Schein' kann höchstens in bezug auf 
die Spur die Rede sein, die ästhetische Gestaltungsmittel in ihrer demonstrativen 
Erschwerung legen. Es ist keineswegs ein Zufall, daß die Texte Belyjs und 
Pasternaks zu den komplexesten der russischen Literatur gehören (oder daß die 
komplexesten sich dieses Genre aussuchen): Gerade in ihrer Unzugänglichkeit, 
die die Unzugänglichkeit der Kindheit repräsentiert, liegt ihr Potential, utopisch 
lesbar zu werden. 

A n m e r u n g e n 

1 Zusammenfassende Angaben zur Tradition des Kind(heits)-Mythos in der 
Form des vergöttlichten Kindes und als Verkörperung von „Ursprung, Natur 
und Goldenem Zeitalter" finden sich etwa bei Pape 1981: 33ff.: «Die zweite 
Grundform des Mythos tritt im 18. Jahrhundert verstärkt auf» (34). A. Ass-



Utopische Fluchtpunkte in russischen literarischen Kindheitserinnerungen 109 

mann hat in ihrem breiten, vorzugsweise englische Quellen berücksichtigenden 
Versuch zur Geschichte der Kindheitsidee auf die enge Verbindung zwischen 
dem „Mythos von der pastoralen Welt oder dem goldenen Zeitalter mit dem 
von der paradiesischen Kindheit" (1978:115) und auf die mystischen, präziser 
gesagt: hermetischen Wurzeln der Verbindung von Kindheitskult und Auto­
biographie hingewiesen, die sich im 17. Jh. bei H. Vaughan und Th. Traherne 
auspräge: «Sie ersetzen die emblematische Betrachtungsweise durch eine sub­
jektive, die Seligkeit der Kindheit ist unmittelbare persönliche Erfahrung. Die 
introspektive Erinnerung kann sie ins verlorene Paradies zurückführen» 
(Assmann 1978:112). Für den russischen Kontext betont S. L. Baehr die Rolle 
des Kindes in freimaurerischen Bildlichkeiten: «[...] many Masonic allegories 
appeal to children, perhaps because of their oppositions of absolute good to 
absolute evil. The Masonic plot frequently resembles a fairy tale; after punish­
ing evil, it often ends in a paradise, where good people live ,happily ever 
after'» (Baehr 1991:240, A. 59). 

2 zit. nach Pape 1981:40. 

3 s. G. Büchmann, Geflügelte Worte, 31. A., Berlin 1964, 269. 

4 Vollständig publiziert wurde der Text 1858; zur Entstehungsgeschichte s. bes. 
Masinskij 1973:457ff., hier 466. 

5 Auf eine explizite Autobiographisierung verzichten Karamzin, Cechov und 
Pasternak. Bei all diesen Autoren gibt es aber deutliche Hinweise auf autobio­
graphische Bezüge; cf. zu Karamzin Hammarberg (1982:27), für Pasternak E. 
Pasternak (1989:320). Bei Cechovs Text, im Anschluss an seine Taganrog-
Reise entstanden, ist diese Dimension ebenfalls verbürgt (cf. PSS 7:629). 
Zumindest die ersten Kapitel von Gercens Zapiski sollen „direkte autobiogra­
phische Erzählung" mit einer gewissen Maskierung der Namen darstellen 
(PSS 1:512; cf. Details wie die Erwähnung des Geburtsdatums und die 
Kommentare beim Wiederabdruck in Byloe i dumy, 1862). 

6 Auf solche Beispiele wurde schon hingewiesen, s. etwa Сое (1984:45ff.) zu 
Tolstojs von autobiographischen Daten abweichenden Mutterfigur: «[...] she 
epitomized in herself the supreme nostalgia for the lost paradise (the lost inno­
cence) of childhood» (45). Сое vergleicht - ohne konsequenten Bezug zum 
Utopie-Thema und ohne evolutionäre Fragestellungen - Mythisierungen von 
Mutterfiguren bei Tolstoj, Gor'kij, Paustovskij, Belyj, Aksakov und einigen 
anderen. Wachtel, die ausführlichste Untersuchung zu Mythologisierungen in 
russischen literarischen Autobiographien, versteht darunter v.a. den Bezug auf 
eine untergehende soziale Welt: «[...] since for both Tolstoy and Irten'ev this 
natural world was connected to a context of a Russian gentry estate, the experi­
ence of the golden age is expressed by reference to the specifics of what a 
Soviet critic might call the „feudal-patriarchal order"» (53f.). Die spezifisch 
utopischen Dimensionen fallen damit weitgehend aus der Betrachtung. 



no Thomas Grob 

7 Dieser Fall scheint in der russischen Literatur ohnehin höchst selten zu sein. 
Ein Musterbeispiel besitzen wir allerdings in Goncarovs Oblomov bzw. im be­
reits 1849 publizierten Kapitel Son Oblomova, das gleichzeitig ein frühes 
Beispiel der Thematisierung kindlichen Sehens darstellt. Vielleicht ist es neben 
dem Fehlen autobiographischer Elemente die betonte Negierung eines Ent­
wicklungsmodells - und damit letztlich einer grundlegenden Opposition zwi­
schen dem kleinen Il'ja einerseits und dem erwachseen Oblomov, aber auch 
der ironisiert-arkadischen Umgebung andererseits - , die den Text mit den hier 
besprochenen nur schwer vergleichbar macht. Denn diese fehlende Opposition 
beinhaltet nicht zuletzt auch das Fehlen einer eigentlichen kindlichen Spezifik, 
wenn man vom (bescheidenen) Bewegungsdrang des kleinen Jungen absieht. 
Dennoch ist die Wirkung des Textes in seiner Verbindung von Kindheit und 
Idylle nicht zu unterschätzen. 

8 Ähnliches gilt atürlich für das stark „utopiegeladene" Genre des Bildungs­
romas allgemein; cf. dazu etwa Swales 1982. 

9 Wachtel definiert seinen Terminus, der das Genre umgrenzen und dabei Fragen 
der Übereinstimmung mit der »richtigen' Autobiographie ausklammern möch­
te, rein formal, nämlich über die explizite Nichtidentität von Erzähler und 
Autor: «Speaking generally, a pseudo-autobiography is a first-person retro­
spective narrative based on autobiographical material in which the author and 
the protagonist are not the same person» (1990:3; cf. 15ff). Relevant ist jedoch 
besonders die durchgehende Literarisierung, das Zusammenspiel der Perspek­
tiven: «The author, narrator, and protagonist [,..] each have their own voice 
[...], but the relationship between the voices is fluid and purposely ill-defined» 
(ebd.). Der Terminus beweist bei aller Problematik seine Nützlichkeit, indem er 
ein Genre umreisst, das trotz seiner autobiographischen Signale problemlos 
Faktenmaterial verändern kann (wie dies bereits Tolstoj ausgiebig unternimmt) 
oder von diesem gar nur noch Spuren zurücklässt (wie etwa bei Pasternak, 
dessen Heldin sogar ein Mädchen sein kann). 

1° s, zu dieser grundsätzlichen Problematik Grob 1994, insb. die Einleitung, im 
Zusammenhang mit der Autobiographie auch S. 276ff. 

n «Das ist kein politisches Werk, wie die Leute behaupten, die die Bücher nur 
nach dem Titel beurteilen: es ist die schönste Abhandlung über die Erziehung, 
die jemals geschrieben wurde» (Rousseau 1991:13). An einigen Stellen wird 
Piatos Text direkt als Folie benutzt. 

12 Wenn Karamzin die Vorstellung eines kindlichen Arkadien als bereits besteh­
ende, ja übliche Ansicht betrachtet, so scheint dies im russischen Kontext erst 
für die neunziger Jahre des 18. Jahrhunderts zuzutreffen. Dies wenigstens legt 
die Anthologie E. O. Putilovas (1989) nahe, die sich allerdings auf an Kinder 
gerichtete Texte beschränkt. Die Beispiele vertreten immer ein zweistufiges 
Modell und thematisieren die (frühe) Kindheit als Goldenes Zeitalter einerseits 
und sein Verlassen andererseits: «Пройдет младенчество, и вскоре бедст­
вий бремя / С летами удалит всё счастье жизни сей /[...] Вкушайте сча-



Utopische Fluchtpunkte in russischen literarischen Kindheitserinnerungen 111 

стливый невинный век златой!» (G. A. Chovanskij, Poslanie к detjam 
Nikoluske i Grusen'ke, 1795, in: Putilova 1989:96f.); «О возраст радостный! 
о лета дорогие, / От коих так, как дым, бегут печали злые! / Не чувст­
вуешь ты бурь ярящихся страстей. / Придут они, придут, как выдешь из 
детей» (Р. I. Goleniäöev-Kutuzov, Pjatiletnemu maVciku, 1795, in: Putilova 
1989:99). Dienen die älteren Texte, die sich an Kinder richten, durchwegs der 
Belehrung und der Anweisung zum Gehorsam, so können sie in dieser 
Ansicht sogar Neid ausdrücken: «Дай собой налюбоваться, / Мила кро­
шечка моя! / С завистью, могу признаться, / На тебя взираю я! [...] 
Грусти, ах! не постигаешь, / День и ночь знакомой мне. [...] Рок и страс­
ти ополчатся, / И прости твой век златой!» (I.I. Dmitriev, К mladencu, 
1792, in: Putilova 1989:110f.). Von Erinnerung ist hier noch nicht die Rede, 
im letzten Beispiel allerdings kann das Betrachten des Kindes für einen Augen­
blick Erleichterung verschaffen: «Милый ангел мой! ты младость / Хоть на 
час мне возвратил.» Wohl erst später wird das Verlassen der glücklichen 
Kinderjahre konkret begründet, wie dies ja auch in den Erinnerungstexten auf­
taucht, nämlich als Schritt von der Mutter in die erste Ausbildung: «Твой за­
мок рушится, и ждет тебя лоза / Учительская ждет угрюмость и гроза» 
(М. М. Cheraskov, Kditjati, 1816, Putüova 1989:95). 

13 Diesen Aspekt macht R. Koselleck deutlich (1982). 

14 Zu Schillers Asthetisierung der Utopie bzw. utopisierten Ästhetik s. Berghahn 
1982. 

15 Schon Lermontov übersetzte das Schiller-Distichon Das Kind in der Wiege 
(«Glücklicher Säugling! dir ist ein unendlicher Raum noch die Wiege. / Werde 
Mann, und dir wird eng die unendliche Welt»): «Счастлив ребенок! и в 
люльке просторно ему, но дай время / Сделаться мужем - и тесен 
покажется мир» (1:95). Richter sieht diese Verbindung von Kind und 
Unendlichkeit im romantischen Blick auf die utopisierte (eigene) Kindheit 
verwirklicht, etwa in Jean Pauls Aufsatz „Warum sind keine frohen 
Erinnerungen so schön als die Jugendzeit" (1806) (Richter 1987:252). 

16 Wenn im folgenden von ideologischen Strukturen die Rede ist, dann in einem 
allgemeinen strukturellen Sinn: «Eine ideologische Struktur manifestiert sich, 
wenn axiologische Konnotationen mit Aktantenrollen, die dem Text einge­
schrieben sind, assoziiert werden, und wenn ein Aktantengerüst mit 
Werturteilen ausgestattet wird und die Rollen axiologischer Gegensätze bein­
halten wie Gut und Böse, Wahr und Falsch (oder auch Leben und Tod, Natur 
und Kultur), wobei der Text seine Ideologie sozusagen in Filigran darbietet» 
(U. Eco, Lector infabula, München-Wien: Hanser 1987, S. 223). 

17 Frühere Autoren betonen viel weniger die Ganzheitlichkeit der ideologischen 
Komposition; A. R. Durkin beispielsweise arbeitet zwar den kontinuierlichen 
inneren Reifeprozess und die zunehmende Fähigkeit zur Wahrnehmung der 
Aussenwelt heraus, ohne aber die spezifische Strukturiertheit dieses Weges zu 
beachten. Entsprechend übernimmt er die Wahrhaftigkeitsbeteuerungen des 



112 Thomas Grob 

Erzählers (als diejenigen des Autors): „With Years of Childhood the scope for 
creative authorial activity is considerably reduced [...], The author is now little 
more than a stenographer [...]" (Durkin 1983:184). 

18 Tatsächlich wurde schon beim ersten Kontakt die Gleichgültgkeit vermerkt 
(315); prototypisch ist dafür die Picknickszene: «Мать равнодушно смотре­
ла на зеленые липы и березы, на текущую вокруг нас воду» (517). Die 
Gleichgültgkeit der Mutter Naturgegenständen gegenüber wird mit penetranter 
Regelmässigkeit erwähnt. 

19 «Обветрил и загорел я, как цыган. [...] Мать также не понимала моего 
состояния и с досадою на меня смотрела; отец сочувствовал мне боль­
ше» (504). Gleich darauf nennt die Mutter ihn rückblickend einenpomesannyj 
(505). 

20 «Три года тому назад, уезжая из У ф ы в Багрово, из города в деревню, я 
точно вырывался из тюрьмы на волю» (531). 

2 1 Auch hier stellt Durasov das Extrembeispiel und Modellfall der roskos' dar, zu 
dem die nicht mehr natürliche Natur gehört: «Между тем Дурасов предло­
жил нам посмотреть его сад, оранжереи и теплицы» (537). In Durasov 
sind sogar die Schweine aus England importiert (ebd.). 

2 2 «[...] старый, богатый холостяк, слывший очень умным и даже ученым 
человеком; это мнение подтверждалось тем, что он был когда-то послан 
депутатом от Оренбургского края в известную комиссию, собранную 
Екатериною Второй для рассмотрения существующих законов» (298). 

2 3 s. Beispiel und Erörterung bei Durkin 1983:221ff., der allerdings einseitig das 
lineare Entwicklungsmoment betont. 

24 Während sich die konsequent ihr humanistisches Weltbild vertretende Mutter 
sich in moralische Widerspüche begeben muss („за свою вину ты должен 
теперь солгать, то есть утаить от своей тетушки, что был в ее в ам­
баре, а не то она прибьет Матрешу", 525), beweist der Vater beispiels­
weise seine Naivität in allen Fragen der Bildung; so fragt er beispielsweise 
beunruhigt, als Sergej mit Begeisterung die Rossiada zitiert: «Откуда это все 
у тебя берется? Ты не сделайся лгунишкой» (400), Dass diese willkürlich 
gewählten Fälle mit dem Thema des Lügens verbunden sind, ist nicht ganz zu­
fällig: Die Dichotomie des textlichen Weltbildes äussert sich in (tendenziell) 
paradoxen moralischen Anweisungen für den überaus wohlwollenden und 
braven Sereza. 

25 Damit in direktem Zusammenhang steht die seltsam reibungslose Synthese von 
Kultur in Natur in der Gleichstellung von Natur und Jagd, Natur und 
Wirtschaft etc.: «Sergeevka may be an Eden, but it is an Eden in want of a gar­
dener» (Durkin 1983:197). Natur ist hier keinesfalls Chiffre für das von 
Menschenhand bzw. Zivilisation generell Unberührte. 



Utopische Fluchtpunkte in russischen literarischen Kindheitserinnerungen 113 

26 Brief an I. S. Aksakov, zit. nach Masmskij 1973:451. 

2 7 «Я приписываю мое спасение [...] безграничному вниманию матери и до­
роге, то есть движению и воздуху» (294). 

28 «В двенадцать лет я помню себя совершенным ребенком, несмотря (sic!) 
на чтение романов» (Gercen 1954:267). Interessanterweise fehlt aber bei 
Gercen noch eine stabile Periodisierung der Kindheit; so endet bei ihm das 
rebjacestvo zweimal: mit der Fähigkeit des Lesens (sie!) (265) und vor der 
Jugend, also - so sei es üblich - mit 16 (273). 

2 9 «Die Lektüre ist die Geissei der Kindheit und dabei fast die einzige Beschäf­
tigung, die man ihnen zu geben versteht. Erst mit zwölf Jahren wird Emil wis­
sen, was ein Buch ist» (100). In den Confessions stellt sich Rousseau selbst 
allerdings leitmotivisch als Sonderfall dar. 

3 0 «Скоро отдали Леону ключ от желтого шкапа, в котором хранилась би­
блиотека покойной его матери и где на двух полках стояли романы, а на 
третьей несколько духовных книг: важная эпоха в образовании его ума 
и сердца!» (Karamzin, 592). 

3 1 «Натура бросает нас в мир, как в темный, дремучий лес, без всяких идей 
и сведений, но с большим запасом любопытства, которое весьма рано 
начинает действовать во младенце, тем ранее, чем природная основа 
души его нежнее и совершеннее» (592). 

3 2 «Леону открылся новый свет в романах [...]. ( Н о тайное предчувствие 
сердца говорила ему: „Ах! И ты, и ты будешь некогда ее [d.h. igra 
sud'by, Th. G.] жертвою! И тебя схватит, унесет сей вихорь...» (593). 
Der Zusammenhang von Lektüre, leitmotivischer Neugierde, Lernen und 
Verführtwerden ist ausgeführt bei Hammarberg 1991:262f.: «Thus, any ideas 
about virtuous love, that should ideally have been instilled in Leon by his 
books, in fact, left him an ill-prepared victim of the mature seductress, and the 
narrator's warnings come true» (263). 

3 3 «[...] это неумеренное чтение было важным препятствием учению» 
(Gercen, 265). 

3 4 Nicht zufällig wird ausgeführt, wie die mündliche Verskultur der Grossmutter 
anfänglich die mütterlichen Versuche stört, ihrem Kind grazdanskaja gramota 
beizubringen; in die Gedichte schleichen sich beim Aufsagen sinnentstellende 
Ausdrücke ein (132ff.) 

3 5 Dieser spielt übrigens auch bei Tolstoj eine Rolle, wenn davon spricht, sie hät­
ten - allerdings anhand von Le Robinson Suisse (d.i. Johann David Wyss, Le 
Robinson suisse, ou journal d'unpere de famille naufrage avec ses enfans, 
1812-13) - Robinson gespielt (26, cf. ebd.:318). 



114 Thomas Grob 

36 E. Greber erweitert denselben Tatbestand - Zenjas Verlassen des Dichterischen 
- zur Interpretation des Dichterischen im Hinblick auf den (überwundenen) 
androgynen Künstlermythos Pasternaks (Greber 1992:378f.). 

37 In der vom kindlichen Bewusstsein angenommenen Leichtigkeit, mit der sich 
die gesteckten moralischen Ziele erreichen Hessen, liegt die ironische Brechung 
der Haltung zu Anfang der junost'. 

38 Die berühmte allgemeine Stelle zur Kindheit vollzieht zwar auch die Bewegung 
von der Kindheit selbst zur Erinnerung («Счастливая, счастливая, не­
возвратимая пора детства! Как не любить, не лелеять воспоминаний о 
ней? Воспоминания эти освежают, возвышают мою душу и служат для 
меня источником лучших наслаждений», 43). Diese kann aber die hinter 
dem Blick auf die eigene Kindheit stehende Sehnsucht nicht ersetzen 
(«Вернутся ли когда-нибудь та свежесть, беззаботность, потребность 
любви и сила веры», 45), vor der die Erinnerung als schwacher Trost er­
scheint: «Неужели остались одни воспоминания» (ebd.); s. dazu auch 
Abschnitt III.4. 

3 9 Diese innere Kollaboration der gedemütigten Kinder mit der demütigenden 
Mutter gegenüber den sozial Unterlegenen wird später noch speziell themati­
siert (56). 

4 0 «[...] точно мне содрали кожу с сердца, оно стало невыносимо чутким ко 
всякой обиде и боли, своей и чужой» (28). In einer axiologisch sehr bedeut­
samen Szene stellt die babuska das Mitleid mit den Menschen ins Zentrum 
ihres Gottesbildes (das leitmotivisch vom Gott des Grossvaters abgesetzt 
wird): «Люди вы мои, люди, милые мои люди! Ох, как мне вас жалко!» 
(84). Dabei muss sie weinen, und für den Jungen wird konstatiert, seither sei 
ihr Gott ihm näher und verständlicher geworden (ebd.). 

41 «[...] жестокость, слишком знакомая мне, доводившая до бешенства. Я 
не мог терпеть, когда ребята стравливали собак или петухов, истязали 
кошек, гоняли еврейских коз, издевались над пьяными нищими» (90). 

4 2 Schon recht früh wird dies thematisiert: «Много было интересного в доме, 
много забавного, но порою меня душила неотразимая тоска [...]» (93). 

4 3 Das Gefühl von Trauer und Einsamkeit bestimmt Zenjas Weltgefühl schon von 
Anfang an. «Было удобно и хорошо, но страшно печально. / А так для 
девочки это были годы подозрительности и одиночества [...]» (58). So ist 
der Vater der Fremde (öuzoj), wie auch auf andere Weise die Mutter 
(otöuzdennaja, 59). 

4 4 Deswegen kann man auch die Konzeptualisierung des Anderen in seinen phi­
losophisch-religiösen Kontexten betrachten, wie dies E. Greber tut (1989:64-
110). 



Utopische Fluchtpunkte in russischen literarischen Kindheitserinnerungen 115 

45 Der Gestus des Mitleidens kann sich fast beliebig ausdehnen („ej stalo zalko 
vsech tech, öto davno kogda-to ili eSöe nedavno byli Negaratami v raznych da-
lekich mestach", 84), so wie alle Gegenstände über metonymische Operationen 
sich beleben können: «Лампы только оттеняли пустоту вечерного воз­
духа. Они не давали света, но набухали изнутри, как больные плоды...» 
(61). Genau über das Motiv des Erkrankens findet später eine bezeichnende 
Übertragungs- und Einfühlungsoperation zwischen ihr und einem Fremden 
statt (90). 

4 6 «Wir werden empfindsam geboren» (11); diese Empfindsamkeit wächst mit 
zunehmender Vernunft (ebd.). 

4 7 Auch hier sieht Rousseau sich selbst allerdings als Ausnahme, und so finden 
sich ähnliche Stellen - wenn auch kaum literarisch ausgemalt - in seinen 
Confessions: «Das Land war etwas so Neues für mich, dass ich nicht müde 
werden konnte, mich daran zu freuen. Mich ergriff eine so lebhafte Zuneigung 
zu ihm, dass sie nie wieder hat verlöschen können» (46). Das Verblassen die­
ser Eindrücke und sogleich darauf das Verlassen der natürlichen Umgebung 
werden mit dem Verlassen des Paradieses verglichen (1985:57). 

48 F. Björling meint zwar: „[...] under the cover of an unhappy childhood, Nature 
works her mysterious ways, all to the good" (1982: 137), was sie zu 
Pasternaks „romantic import" rechnet. Dabei zitiert sie aber eine Stelle, in der 
explizit von zizn' die Rede ist. 

49 So meint Wachtel zu Belyj: «In this sense, the child's situation is analogous to 
that of the adult writer, and childhood experience becomes a metaphor for or 
prefiguration of the creative process in general» (175f.). 

50 Zur Deutungsgeschichte des Satzes „Et in Arcadia ego" s. Panofsky (1976). 

51 An der analogen Stelle zu den „Kindheitsbeschwörungen" der Erzähler bei 
Tolstoj und Aksakov bleibt Karamzin stehen oder weicht aus: «Плакать, у 
кого есть слезы, и хотя изредка утешаться мыслию, что здешний свет 
есть только пролог драмы» (589). 

5 2 «Если положить на весы, с одной стороны, те мысли и сведения, кото­
рые в душе младенца накопляются в течение десяти недель, а с другой -
идеи и знания, приобретаемые зрелым умом в течение десяти лет, то 
перевес окажется, без всякого сомнения, на стороне первых» (592f.). 

5 3 «Каждый человек, - говорит Гейне, - есть вселенная, которая с ним ро­
дилась и с ним умирает; под каждым нагробным камнем погребена целая 
всемирная история» (258). 

5 4 «Люди позднейшего времени скажут мне; что все это было и быльем 
поросло, и что стало быть, вспоминать об этом не особенно полезно. 



116 Thomas Grob 

[...] в этом трагическом прошлом было нечто еще, что далеко не по­
росло быльем, а продолжает и доднесь тяготеть над жизнью» (34f.). 

5 5 «Вспоминая эти свинцовые мерзости дикой русской жизни, я минутами 
спрашиваю себя: да стоит ли говорить об этом? [...] стоит; ибо это -
живучая, подлая правда, она не издохла и по сей день» (185). 

5 6«[...] до того довспоминаешься, что помнишь то, что было еще прежде, 
чем я была на свете...». 

5 7 «[...] имя имело еще полное, по-детски успокоительнное значение. Но 
наутро она стала задавать вопросы» (57). 

5 8 s. dazu Koselleck 1982. 

59 cf. Björling 1982:149. 

6 0 «В своей Степи через все восемь глав я провожу девятилетнего 
мальчика, который, попав в будущем в Питер или в Москву, кончит не­
пременно плохим» (Brief an Grigoroviö vom 5.2.1888, zit. nach PSSP 
VIL632). 

61 cf. dazu Hammarberg 1982:36. 

L i t e r a t u r 

Aksakov, S. T. 1955. Sobränie socinenij, t. 1, Moskva. 

Assmann, A. 1978. "Werden was wir waren. Anmerkungen zur Geschichte der 
Kindheitsidee", Antike und Abendland XXIV, 98-124. 

Baehr, S. L. 1991. The Paradise Myth in Eighteenth-Century Russia. Utopian 
Patterns in Early Secular Russian Literature and Culture, Stanford, Cal. 

Belyj, A. 1989. Staryj arbat. Povesti, Moskva. 

Berghahn, К. L. 1982. "Ästhetische Reflexion als Utopie des Ästhetischen", 
Voßkamp (Hg.), Utopieforschung, Stuttgart: Metzler, Bd. 3, 146-171. 

Björling, F. 1982, "Child Perspective: Tradition and Experiment. An Analysis of 
„Detstvo Ljuvers" by Boris Pasternak", N. Ä. Nilsson (Hg.), Studies in 
20th Century Russian Prose, Stockholm (Acta Universitatis 
Stockholmiensis, Bd. 14), 130-155. 

Cechov, A. P. 1985. Polnoe sobranie socinenij ipisem, t. VII, M. 



Utopische Fluchtpunkte in russischen literarischen Kindheitserinnerungen 111 

Сое, R. N. 1984. "Mother Russia and the Russian Mother", ders., Reminiscences 
of Childhood. An Approach to a Comparative Mythology, Leeds, 44-58. 

Durkin, A. R. 1983. Sergei Aksakov and Russian Pastoral, New Brunswick N.J. 

Gercen, A. I. 1954. Sobranie socinenij v tridcati tomach, t. 1, Moskva. 

Gor'kij, M. 1951. Sobranie socinenij v tridcati tomach, t. 13, Moskva. 

Greber, E. 1989. Intertextualität und Interpretierbarkeit des Texts. Zur frühen 
Prosa Boris Pasternaks, München (Theorie und Geschichte der Literatur 
und der Schönen Künste, Neue Folge, 80). 

dies., 1992. "Subjektgenese, Kreativität und Geschlecht. Zu Pasternaks Detstvo 
Ljuvers", A. Hansen-Löve (Hg.), Psychopoetik, Wien, 347-397 (Wiener 
Slawistischer Almanach, Sonderband 31). 

Grob, Th. 1994. Daniil Charms' unkindliche Kindlichkeit. Ein literarisches 
Paradigma im Kontext der russischen Moderne, Bern u.a.: Lang (Slavica 
Helvetica, 45). 

Hammarberg, G. 1982. "Metafiction in Russian 18th Century Prose: Karamzin's 
„Rycar' nasego vremeni or Novyj Akteon, vnuk Kadma i Garmonii", in: 
Scando-Slavica, Tomus 27, 27-46. 

dies., 1991. From the idyll to the novel: Karamzin's sentimentalist prose, 
Cambridge: Cambridge Univ. Press. 

Ivanov, Vjac. 1918. Mladencest\>o, Petrograd. 

Karamzin, N. M. 1984. Socinenija v dvuch tomach, t. 1, Leningrad. 

Koselleck, R. 1982. Die Verzeitlichung der Utopie, in: Voßkamp (Hg.), 
Utopieforschung, Stuttgart: Metzler, Bd. 3, 1—14. 

Lermontov, M. 1989. Polnoe sobranie stichotvorenij v dvuch tomach, t. 1, 
Leningrad. 

Maslnskij, S. I. 1973. S. T. Aksakov. Zizn i tvorcesfro, izd. 2-е, dop., Moskva. 

Panofsky, E. 1976. "Et in Arcadia Ego: Poussin und die elegische Tradition", dt. 
in: K. Garber (Hg.), Europäische Bukolik und Georgik, Darmstadt: Wiss. 
Buchgesellschaft, 271-304 (Wege der Forschung, Bd. 355). 

Pape, W. 1981. Das literarische Kinderbuch. Studien zur Entstehung und 
Typologie, Berlin-N.Y. 

Pasternak, B. 1982. Vozdusnye puti. Proza raznych let, Moskva. 



118 Thomas Grob 

Pasternak, E. В. 1989. Boris Pasternak. Materialy dlja biografii, Moskva. 

Putilova, E. O. 1989. (Hg.), Russkaja poezija detjam, Leningrad. 

Richter, D. 1987. Das fremde Kind. Zur Entstehung der Kindheitsbilder des bür­
gerlichen Zeitalters, Frankfurt a.M. 

Rousseau, J.-J. 1991. Emil oder über die Erziehung. Vollst. Ausg., in neuer deut­
scher Fassung besorgt von Ludwig Schmidts, Paderborn u.a.: Schöningh, 
10.A. (UTB115). 

ders. 1985. Bekenntnisse. A. d. Frz, von Ernst Hardt, Frankfurt a. M. 

Saltykov-Scedrin, M. E. 1975, Sobranie socinenij v dvadcati tomach, t. 17, 
Moskva. 

Swales, M. 1982. "Utopie und Bildungsroman", in: Voßkamp (Hg.), Utopiefor­
schung, Stuttgart, Bd. 3,218-226. 

Tolstoj, L. N. 1928. Polnoe sobranie socinenij, t. 1, Moskva-Leningrad. 

Wachtel, А. В., 1990, The Battle for Childhood. Creation of a Russian Myth, 
Stanford Cal. 




