
Wiener Slawistischer Almanach 36 (1995) 275-290 

Markus Wolf 

SPRACHE RUSSISCH- AUTOR UND SUJET JÜDISCH 
(über die Methodologie für eine "russisch-jüdische Literatur") 

Was ist das - russisch-jüdische Literatur? Jüdisches Schrifttum in russischer 
Sprache oder russische Literatur aus jüdischer Feder? Die "zwitterhafte" Natur 
der russisch-jüdischen Literatur mag die Frage nach ihrem Standort erübrigen: 
scheint doch das "Sowohl-als-auch" ihre nicht weiter aufzulösende Besonderheit 
zu sein. Aber ist damit das "Dazwischen" bereits ausgemessen? 

Das russisch-jüdische Schrifttum wurde als gesondertes Phänomen bislang 
nur selten gewürdigt. Seine Aussenseiter-Stellung zwischen der russischen und 
der judaistischen Mutterphilologie mag ein Grund dafür sein, weshalb die ur­
sprünglich große Aufmerksamkeit sich heute nahezu ausschließlich auf Einträge 
in jüdischen Lexika beschränkt. Andererseits ist das Fehlen einer wissenschaft­
lichen Reflexion vor allem damit zu erklären, daß die russistische wie auch die 
judaistische Literaturwissenschaft dieses interdisziplinäre Phänomen theoretisch 
noch nicht einzuordnen vermochte. 

1. Historische Voraussetzungen 

Bis zum Ende des 18.Jahrhunderts hatte das zaristische Rußland das Entste­
hen einer größeren jüdischen Gemeinde auf seinem Territorium gezielt verhin­
dert. Russisch-jüdische Kontakte blieben Einzelfälle und im wesentlichen auf 
die westlichen Grenzgebiete beschränkt.1 Erst in Folge der Teilungen Polens 
(1772/93/95) und der endgültigen Auflösung des polnisch-litauischen Staatsver­
bandes kamen mit einem Mal ganze Zentren des Ostjudentums zu Rußland. Sei­
nerzeit stellte die jüdische Minderheit innerhalb der ehemaligen Grenzen Polen-
Litauens fast ein Zehntel der Gesamtbevölkerung, was in der Geschichte der 
jüdischen Diaspora ohne Beispiel war. Die zaristische Regierung hielt jedoch 
das Wohnrecht der neuen Untertanen auf die westlichen und südlichen Grenz-
Gouvernements beschränkt. Bis zum Ende des Zarenreiches konnten Juden die­
sen A n s i e d l u n g s r a y o n (черта постоянной еврейской оседлости) 
in Richtung Sankt Petersburg oder Moskau nur dann verlassen, wenn sie sich 
zuvor orthodox hatten taufen lassen.2 

Von daher steht die Beschäftigung mit jüdischen Autoren und ihren jüdischen 
Themen für die russische Literatur des 19. und 20. Jahrhunderts unter einem be-



276 Rezensionen 

sonderen Vorzeichen. Stand doch das literarische Bekenntnis zur "jüdischen 
Identität" unter einem zuweilen staatlich-forcierten Assimilations- und Antise­
mitismus-Druck. So war es keine Seltenheit, gerade unter solchen Pseudonymen 
zu veröffentlichen, die die jüdische Herkunft im weitgehend antisemitischen 
Umfeld nicht länger offensichtlich erscheinen ließen (z. B. Aleksandr M. Gljuk-
berg: Sasa Cernyj; Venjamin A. Zil'ber: Venjamin Kaverin; Chaim L. Flekser: 
Akim Volynskij). Hinzu kommt ein innerjüdischer Streitpunkt in bezug auf die 
jüdische Herkunft. Die Frage, wer im russischen Kulturraum als jüdischer 
Schriftsteller begriffen werden kann oder muß, ist schließlich nur selten eindeu­
tig zu beantworten. Nach der an die H a 1 а с h a anknüpfenden rabbinischen 
Lesart gilt die jüdische Mutter als das identitätsstiftende Moment.3 Die Be­
schränkung auf diese enge Interpretation bringt es mit sich, daß die Zugehörig­
keit zum Judentum dem individuellen Selbstverständnis enthoben ist. Aufgelöst 
wird dieser natürliche Identitätskonflikt auch nicht durch die Diktion eines Y. 
Leibowitz, wonach derjenige Jude sei, der das "Joch der Tora und ihrer Gesetze" 
auf sich nimmt.4 Denn sie ist der natürlichen Vorschrift der Halacha nur nach­
geordnet. Im russischen Kulturraum führt die jüdische Identität ein sowohl von 
der inneren wie der äußeren Zensur über Jahrhunderte bedrohte Existenz. Die 
Frage nach der jüdischen Identität der literarischen Gestalten ist auch vor diesem 
Hintergrund zu sehen. Im ganzen ist sie jedenfalls leichter zu klären als das eine 
oder andere strittige jüdische Autorenselbstverständnis. Denn bei literarischen 
Protagonisten oder Aussenseiterfiguren ist die jüdische Herkunft immer ein 
Moment künstlerischer Intention. Die Gestalt wird nur selten ausschließlich als 
"jüdisch" markiert, ohne die Zugehörigkeit zu dieser kollektiven Identität mit 
Attribbutiva zu belegen, die dem Judentum zugeschrieben werden oder zuge­
schrieben werden sollen. Ostslavische Ethnonyma (evrej, iudej, zid) wie auch 
die jüdischen Namen im einzelnen (alttestamentliche Vor- und Vatersname ge­
paart mit einem jüdischen Nachnamen) indizieren den entsprechenden kulturel­
len Hintergrund, die die Grundparameter für ein entsprechendes "jüdisches Su­
jet" bilden. Doch ab wann kann von einem jüdischen Sujet in einem russischen 
Kunsttext überzeugend gesprochen werden? Oder bleibt dieser Diskurs notwe­
nig ohne Anknüpfungspunkte? Und: in welchem Kontext steht hierzu die Dis­
kussion um die russisch-jüdische Literatur? 

2. Russisch-jüd. Literatur - Realität ohne Begriff oder Begriff ohne 
Realität 

Bis Mitte des 19.Jahrhunderts war die russische Sprache unter den neuen 
jüdischen Untertanen kaum verbreitet. Erst die Lockerungen des universitären 
Numerus clausus und die Liberalisierung der Presse 1863 führten dazu, daß 



Rezensionen 277 

Juden vermehrt auf Russisch zu publizieren begannen.5 Die Folge war ein 
Generationskonflikt, bei dem orthodox-orientierte und assimilationswillige 
Kreise um einen Ausweg aus der zunehmend spaltenden Dreisprachigkeit 
(Hebräisch, Jiddisch, und Russisch) rangen.6 In dieser Auseinandersetzung 
wurde eine "russisch-jüdische Publizistik/Presse/Literatur"7 zum ersten Mal 
gefordert. Dieser Ausweg wurde von jener Seite vorgeschlagen, die die 
"jüdische Frage" in Rußland über eine weitreichende sprachliche Assimilation 
zu beantworten suchte. Die Formel "russisch-jüdische Literatur" wurde somit als 
Instrument im innerjüdischen Sprachenstreit benutzt, lange bevor es den 
Gegenstand gab, den sie bezeichnte. Deshalb resultierte das Aufkommen der 
Adjektivkonstruktion "russko-evrejskaja" auch nicht daher, daß eine russische 
Literatur um den jüdischen Aspekt erweitert - und damit eine Nationalliteratur 
spezifiziert - wurde, sondern umgekehrt. Die jüdische Literatur/Pres­
se/Publizistik wurde um das (voran- oder nachgestellte) Epitheton "russk(o/aja)" 
ergänzt, was die Neuheit des russischen Sprachmediums vor allem für die Juden 
unterstrich. So entstand aus einer jüdischen Literatur (in russischer Sprache) eine 
russisch-jüdische Literatur. Ihr Wegbereiter war die russisch-jüdische Presse, die 
sich im Ansiedlungsrayon weitflächig zu verbreiten begann. Später kamen jüdi­
sche Periodika auf, die nicht nur der jüdischen Assimilation, sondern auch zioni­
stischen (palestinofü'stvo) und sogar jüdisch-orthodoxen Positionen (religiozno-
ortodoksal'noe dvizenie) das (russische) Wort redeten. Russisch war Umgangs­
sprache geworden und hatte längst seine anfängliche Bedeutung verloren, als In­
strument der Assimilation zu dienen.8 Bestes Beispiel hierfür war Vladimir E. 
(Zeev) Zabotinskij, der sich in seiner Frühphase (um 1900) als russischer Autor 
und Literaturkritiker einen Namen gemacht hatte, zumal er nach dem Ersten 
Weltkrieg zum entschiedensten Verfechter eines jüdischen Staates in den 
Grenzen Palästinas avancierte.9 

Nach den größeren Pogromwellen und der daraus resultierenden 
Massenemigration Richtung USA setzte in den 1880er Jahren eine innerjüdische 
Reflexion über den "jüdischen Anteil in der russischen Literatur" sowie die "rus­
sisch-jüdische Literatur" als ganzes ein. Das neue literarische Doppelgebilde 
blieb für die einen immer nur eine Notlösung; allenfalls eine im Vorübergang 
befindliche Ausnahmeerscheinung (литература ненормальная, случайная и 
исключительная).10 Für den Schriftsteller und Literaturwissenschaftler Akim 
Volynskij, der sich mehr an dem Vorbild der russischen Literatur orientierte, 
war sie immerhin schon eine "bescheidene Kapelle in einem großen 
Gotteshaus".11 



278 Rezensionen 

3. "Geschichte der russisch-jüdischen Literatur" wider den 
Antisemitismus 

Nach der Jahrhundertwende war die russisch-jüdische Literatur innerhalb der 
russischen Literatur schon zu einem eigenständigen "Gotteshaus" gekommen. 
Dies zeigt auch, daß es gerade ein nichtjüdischer Literaturkritiker, Vasilij L. 
L'vov-Rogacevskij, gewesen war, der erstmals den Versuch einer "Geschichte 
der russisch-jüdischen Literatur" (1922) unternahm: 

В своей работе я не касался еврейских писателей, писавших 
на древнееврейском языке и жаргоне, я писал только о тех из 
писателей-евреев, которые выступали в р у с с к о й л и т е ­
р а т у р е и знакомили с бытом, переживаниями и устремле­
ниями родной им национальности.12 

Seine Literaturgeschichte war eine literaturwissenschaftliche Antwort auf die 
seit 1915/16 in Rußland grassierende „Judenfeindlichkeit" (юдофобия). L'vov-
Rogacevskij wollte einem "breiteren Lesepublikum den außerordentlichen En­
thusiasmus ... für Rußland und die russische Kultur" näherbringen, den jüdische 
Literaten in russischen Kunstwerken bereits unter Beweis gestellt hätten.13 Seine 
russisch-jüdische Literaturgeschichte war darauf ausgerichtet, den hohen Anteil 
jüdischer Autorenschaft innerhalb der russischen Literatur nachzuzeichnen. 
L'vov-Rogacevskij ging es deshalb nur in zweiter Linie um die kunsttex-
timmanente Spezifik des jüdischen "byt"; vielmehr hatte er für das "breitere Pu­
blikum" gerade auf den r u s s i s c h e n Fundus abgestellt, der von jüdischen 
Autoren kam. 

Seine Studie war nicht nur das erste Buch über die "russischsprachig-
jüdischen Autoren"; es blieb bis heute auch die einzige Monographie, die ihren 
Werken gezielt gewidmet wurde.14 Wenn unter sowjetischer Ägide nichts zu 
diesem Thema erschien, läßt sich dies leicht mit den seinerzeit vorherrschenden 
ideologischen Vorbehalten begründen. Fiel doch die jüdische Thematik 
spätestens seit dem Tod Gor'kijs (1936) - nach einer kurzen Renaissance in 
frühbolschewistischer Zeit - unter die rigideste Zensur auf russischem Boden. 
Was war aber die Ursache dafür, daß im Exil wie in der westlichen Slavistik 
L'vov-Rogacevskijs Vorarbeiten - abgesehen von einem Nachdruck und einer 
Übersetzung15 sowie zwei Einträgen in jüdischen Lexika16 - kaum ein Echo ge­
funden hatten? Wurde die russisch-jüdische Literatur nicht nur von der 
Geschichte des russischen Judentums im 19. und 20. Jahrhundert sondern auch 
von der russischen wie der judaistischen "Mutterphilologie"17 zerrieben, bevor 
sie einen eigenen Standort für sich anmelden konnte? Oder sind die Ursachen 
allein in der eigenwilligen Doppelnatur des Gegenstandes zu suchen? 



Rezensionen 279 

4. Markis' Verständnis einer russisch-jüdischen Literatur 

Der theoretischen Lücke im Bereich der russisch-jüdischen Literatur steht 
indessen eine Fülle von vorrevolutionären sowie modernen Anthologien und 
bibliographischen Nachschlagewerken für die russische Literatur gegenüber, in 
denen russische Texte nach verschiedenen Sujetthemen rubriziert erfaßt wurden. 
So zum Beispiel: "народ тысячилетий", "еврейско-русское", "юдофилы и 
юдофобы", und "над библией" (in: Менора).18 Auf der anderen Seite lassen 
sich die Wissenschaftler, die über den russich-jüdischen Themenkomplex pu­
blizieren, heute nur noch an einer Hand abzählen. 

Einer der führenden Experten auf diesem ansonsten brachliegenden Untersu­
chungsfeld ist Simon P. Markis.19 Der Genfer Slavist bemüht sich schon seit 
vielen Jahren darum, eine Methodologiediskussion zur russisch-jüdischen Lite­
ratur anzuregen. Gleichwohl biete das Untersuchungsfeld auch für ihn nur wenig 
Ansatzpunkte. Die "russisch-jüdische Literatur" sei genuin "zu eng" abgesteckt, 
um "Leser oder Schriftsteller" dauerhaft zu beschäftigen. Ihr Stellenwert sei 
allenfalls marginal, vergleichbar mit anderen R e g i o n a l l i t e r a t u r e n , 
wie der "sibirischen Literatur", jener "über den Don" oder "den Ural".20 Vieles 
spreche sogar dafür, daß sie nicht mehr als nur ein "bloßes Konstrukt" sei, das 
real gar nicht existiere. Bis heute habe sich jedenfalls die russisch-jüdische Lite­
ratur von diesem Verdacht nicht zu befreien vermocht. 

Wie ist diese rigide Kritik von Markis zu verstehen? Sie richtet sich zunächst 
gegen den Entwurf L'vov-Rogacevskijs (1922), der die russisch-jüdische Litera­
tur bekanntlich nur als einen unterschätzten Teil der russischen begriff. Markis 
opponiert auch gegen ein enges "israelisch-zionistisches" Literaturverständnis, 
das unter dem Diktum "jüdische Literatur" allein jenes Schrifttum begreift, daß 
in Hebräisch oder Jiddisch abgefaßt wurde. Die Position der Jerusalemer Ency­
clopaedia Judaica (1971/72) sei denn auch für ihn ein herber Schlag gewesen. 
Habe diese doch den Artikel aus der alten Petersburger Evrejskaja enciklopedija 
(1908-13) über die "russisch-jüdische künstlerische Literatur" nicht übernom­
men, sondern durch einen die Materie verkürzenden Aufsatz über den "jüdi­
schen Beitrag in der russischen Literatur" (Jewish Contribution) ersetzt.21 Damit 
war der russisch-jüdischen Literatur von Jerusalem aus keine weitere Eigenstän­
digkeit mehr eingeräumt worden. 

Dieser zionistsche Tenor deckt sich auf wunderliche Weise mit dem Denken 
L'vov-Rogacevskijs. Dabei hatte dieser seine "Geschichte der russisch-jüdischen 
Literatur" (1922) nicht zuletzt deshalb geschrieben, um die palästinophil-
zionistische Auswanderung innerhalb des russischen Judentums entgegenzuwir­
ken und einer jüdischen Integration innerhalb Rußlands Vorschub zu leisten. 
Doch für die Herausgeber der Encyclopaedia Judaica (1971/72) wie für L'vov-
Rogacevskij (1922) fällt die russisch-jüdische Literatur deshalb nicht in den 



280 Rezensionen 

Zuständigkeitsbereich der jüdischen Literaturgeschichtsschreibung, weil sie in 
einer nichtjüdischen Sprache abgefaßt ist. 

Für Markis jedoch ist der russisch-jüdische Bereich nicht als eine 
"Spezialliteratur" der russischen sondern vielmehr als Teil einer imaginären 
mehrsprachigen (d.h. gesamtjüdischen) Literatur zu fassen. Eine derartige Lesart 
des Phänomens hat Folgen, die über den russischen Kulturraum hinausreichen. 
Nach diesem Modell wäre allen "jüdischen Literaturen in nichtjüdischen 
Sprachen" eine zeitlose Fortexistenz beschieden. Markis steht mit diesem 
Verständnis nicht allein. Wohl aber muß auch er Hinweise dafür schuldig 
bleiben, wie ein solchermaßen vergrößerter Rahmen einer jüdischen Literatur zu 
setzen wäre.22 Anders als L'vov-Rogacevskij hat sich für Markis somit die 
jüdische Literatur in Rußland mit dem russischen Sprachgewand nur 
vorübergehend ein anderes Medium zugelegt, ohne jedenfalls damit ihrer 
eigenen Identität verlustig zu gehen. Verkürzt ließe sich das ursprüngliche 
Konzept L'vov-Rogacevskijs "Literatur russisch - Autor und Sujet jüdisch" mit 
Markis auf den Nenner bringen: "Sprache russisch - Autor und Literatur 
jüdisch". 

5. Russisch-jüdische Kunsttexte und russisch-jüdische Geschichte 

Die Frage nach den Zuständigkeitsbereichen für das Doppelliteratur-"Kon-
strukt" mag auf den ersten Blick müßig sein. Auf der anderen Seite ist die Klä­
rung des russisch-jüdischen Literatur-Standortes eine unabdingbare Vorausset­
zung, dem Forschungsfeld "russisch-jüdische Literatur" eine theoretische Basis 
zu geben. Zugleich belegt die Kontroverse, daß das Gebiet "russisch-jüdische 
Literatur" trotz L'vov-Rogacevskijs Pionierarbeit bis dato typologisch uner-
schlossen geblieben ist. Erst in den letzten Jahren ist ein neues Interesse an 
diesem totgeglaubten Fachbereich aufgekommen. Dabei fällt auf, daß sich 
ausschließlich die amerikanische Slavistik bemüht hat, kunsttextanalytische 
Studien zu einzelnen oder untereinander vergleichbaren Autoren in den Dienst 
der "russisch-jüdischen Literatur" zu stellen. 

Mit ihrer Arbeit "Russian Jewish Literature and Identity" (1992) versucht 
Alice Stone-Nakhimovsky die kontroversen Bezugssysteme der russisch-jüdi­
schen Literatur ("jüdischer Autor" und "jüdisches Sujet") über eine besondere 
Autoren- wie Textauswahl in Einklang zu bringen.23 Ihr geht es nicht um die 
strukturellen Spezifika der russisch-jüdischen Literatur, weshalb sie denn auch 
sechs russisch-jüdische Schriftsteller auswhlt, ohne daß klar wird, weshalb 
andere Autoren unberücksichtigt bleiben. Leicht ließe sich ihre Liste ("Vladimir 
E. Zabotinskij, Issak Ё. Babel', Vasilij S. Grossman, Aleksandr A. Galic, Feliks 
Ja. Roziner und David P. Markis'*) um die Namen Semen G. Frug, Nikolaj M. 



Rezensionen 281 

Minskij, Semen Ja. Nadson und sogar Ilja G. Erenburg erweitern, zumal sich die 
Autorin bei ihrer Textanalyse nicht auf die Lyrik oder die Prosa beschränkt. 
Auch kann ihre Auswahl nicht von der Prämisse eines jüdischen Selbstver­
ständnisses geleitet sein, da Aleksandr Galiö - der sich in Gefolgschaft seines 
geistigen Vaters und Konvertit, Oberpriester Aleksandr Men', hatte taufen las­
sen - aus ihrer Reihe sonst hätte herausfallen müssen. Die Autorin will mit ihrem 
Buch nur ganz allgemein zeigen, "how literature written in Russian by writers of 
Jewish origin reflects the changing problems of russian-jewish identity."24 Damit 
geht es ihr um die literarischen Niederschläge russisch-jüdischer Selbstreflexion. 

Einladend mutet hierbei ihre Eingangsthese an, die Entscheidung eines jüdi­
schen Schriftstellers für die russische Sprache - unter Wahrung der jüdischen 
Thematik - führe den Verfasser künstlerischer Texte zwangsläufig zu einem 
"doppelten Selbstverständnis". Deshalb dränge sich eine poetische Reflexion 
darüber nahezu auf, "was ein Jude und was ein Russe" sei.25 

Die Autorin stellt ihrer Textanalyse zunächst das Kapitel "Aufklärung, Ver­
schwinden, Wiederauftauchen" (Enlightenment, Disappearance, Reemergence) 
voran. Stone-Nakhimovskij möchte zwar eine schematische Geschichte der rus­
sisch-jüdischen Literatur anbieten. Die Überschriften der einleitenden Unterab­
schnitte verraten jedoch, daß es ihr nicht um eine strikte Trennung von Litera­
turgeschichte und Kunsttextanalyse geht.26 Dennoch versteht sie dieses Vorkapi­
tel als historische Schablone für die autorenspezifische Textanalyse. Die sich 
daran anschließenden Kapitel ("Zabotinskij"; "Babel"'; "V. Grossman: Drei Er­
zählungen"; "V. Grossman: Zizn' i sud'ba"; "Galic"; "Roziner" und "D. Mar­
kis") sollen - in ihrer Untersuchung bestimmter Werke der genannten Autoren -
die textimmanenten Entwicklungsstufen der russisch-jüdischen Identität nach­
zeichnen. 

Stone-Nakhimovsky eröffnet mit dem russisch-jüdischen Identitäts-Bzgriff 
einen Zugang, der geeignet ist, zu einer neuen Form der russisch-jüdischen Au­
toren- wie Textauswahl zu kommen. Dabei vermag sie die Literarisierung der 
russisch-jüdischen Doppelidentität auch kulturgeschichtlich einzuordnen. Zio­
nismus und Marxismus hätten maßgeblich zur Zersplitterung der russisch-jüdi­
schen Identität beigetragen; dabei aber vorgegeben, die jüdische Emanzipation 
durchzusetzen und den ursprünglichen Charakter des Judentums wiederherzu­
stellen. Daneben habe sich die Geschichte beider Bewegungen maßgeblich auf 
russischem Boden abgespielt; wenn sie nicht sogar beide als direkte Reaktion 
auf einen zaristisch-motivierten Antisemitismus aufgekommen waren.27 

In ihrer Textanalyse fügen sich erstmals Judentums- und literaturwissen­
schaftliche Fragestellungen überzeugend zusammen. So zum Beispiel, wenn 
man über Zabotinskij erfährt, daß dieser zum ersten Mal in der russischen Lite­
ratur jiddischsprachige Juden "durch die Augen eines russisch-jüdischen Außen­
seiters" präsentiere.28 Konkret nimmt sich auch ihre Feststellung aus, Babel' 



282 Rezensionen 

stilisiere jüdische Gestalten in seinen Tagebüchern und Briefen ausgiebiger als 
in seinen Kurzgeschichten, die durchweg auf einem unbewußten "Gegensatz von 
kosakischer Rache und jüdischer Passivität" gründen. Daneben kann sie auf­
zeigen, daß bei Babel' nicht nur russifizierte oder revolutionäre jüdische Vertre­
ter sondern bisweilen sogar mystische "Chassidim"29 vorgestellt werden. Zutref­
fend ist auch ihr Urteil, Babel' thematisiere die "religiöse Ebene des Judentums" 
zwar nur vereinzelt, dennoch gelinge es ihm, ihre magische Anziehung zu 
behaupten. So kann Stone-Nakhimovsky über ihren Ansatz zu dem Schluß kom­
men, Babel's Werk biete die prägnanteste und breiteste Stilisierung jüdischer 
Figuren nicht nur in der russischen sondern auch in der russisch-jüdischen 
Literatur. Hierzu gesellt sich ihr Hinweis, Feliks Roziner habe erstmals russisch­
jüdische Namen und ihre Pseudonyme poetisch entfaltet und sogar parodiert. 

Die russisch-jüdische Literatur über den Identitäts-Begriff anzugehen, ist 
ohne Zweifel ein neuer Weg. In dem von Stone-Nakhimovsky vorgestellten 
Konzept der Rekonstruktion der literarischen (russisch-jüdischen) Doppeliden­
tität wird jedoch nur selten klar, wann es um die russisch-jüdische Identität einer 
literarischen Gestalt oder die ihres Schöpfers geht. Dies wirft die Frage auf, ob 
der Autor mit dem künstlerischen Text eine neue Form der russisch-jüdischen 
Identität überhaupt zu entwickeln vermag oder immer nur Historisch- oder Bio­
graphisch-Gegebenes verformt. 

Im Unterschied zu Alice Stone-Nakhimovsky stellt die amerikanische Sla-
vistin Dora Rytman in ihrer Arbeit "Russian Jewish Literature as a Mirror of the 
Fate of Russian Jewry: The Special Case of Ilya Ehrenburg"30 nicht auf die dop-
pelidentitätsbedingten Wechselbeziehungen zwischen ausgewählten Autoren 
und ihren fiktiven Gestalten ab. Für sie ist die russisch-jüdische Literatur nur ein 
anderes Medium der gleichnamigen Geschichte, von der sich der Autor mit 
seinem Text nicht wirklich zu emanzipieren vermag. Daneben diskutiert sie der­
art häufig das Selbstverständnis des Autors, daß die Annahme, ihr gehe es um 
eine sachgerechte Textanalyse, an vielen Stellen widerlegt wird. Kunsttext­
inhalte werden nicht selten als Quelle für den Wandel des russisch-jüdischen 
Autorenbewußtseins herangezogen. 

Ein vollkommen neues Kapitel der russisch-jüdischen Literatur schreibt Ryt­
man dagegen mit dem Vorschlag, auch die Werke von "nichtjüdischen Autoren 
mit substanziellen jüdischen Inhalten" (zum Beispiel von Maksim Gor'kij und 
Evgenij A. Evtusenko) in das Gesamtkorpus der russisch-jüdischen "Literatur 
der doppelten Zugehörigkeit" einzubeziehen.31 

6. Perspektiven für eine russisch-jüdische Literaturtheorie 

Die russisch-jüdische Literatur ist nicht ohne Überwindung verschiedener 
Hindernisse zu bestimmen. Ihr Spektrum wird von den genannten Mutterphilo-



Rezensionen 283 

logien jeweils durch signifikante Parameter begrenzt. Gegenüber allen Kunst­
texten russischen Idioms kann die russisch-jüdische Literatur die Profile "jüdi­
sche Autorenidentität" und "jüdisches Sujet" für sich beanspruchen. Zur jüdi­
schen (hebräischen und jiddischen) Literatur hingegen fungiert allein die rus­
sische Sprache als Abgrenzungsmoment. 

In einem jüngeren Aufsatz für die Kratkaja evrejskaja enciklopedija versucht 
MarkiS erstmals eine Typologie für die russisch-jüdische (künstlerische) Litera­
tur, indem er ihre Gemeinsamkeiten mit der deutsch-jüdischen und amerika­
nisch-jüdischen Literatur aufzeigt. Dabei gibt er auch an dieser Stelle die eta­
blierte Prämisse auf, die jüdische Literatur dürfe nur in Jiddisch oder Hebräisch 
abgefaßt sein: 

1. Свободный выбор своей национально-культурной принад­
лежности, ведущий к национальному самосознанию. 
2. Укоренённость в еврейской цивилизации, органическая 
связь с ней и как следствие - естественное обращение к ев­
рейской тематике. При этом, каким бы ни было отношение 
писателя к материалу, его взгляд - это всегда взгляд изнутри, 
что и составляет основое отличие еврейского писателя от не­
еврейского (вне зависимости от его этнического проис­
хождения), обращающегося к еврейскому сюжету. 
3. Социальная репрезентативность, то есть способность писа­
теля быть голосом общины в целом или существенной её ча­
сти. Писатели и публицисты, порвавшие с национальной об­
щностью (будь то в религиозно-обрядном или национально-
культурном отношении [...]) и не выражавшие солидарности 
с нею, не принадлежат к русской-еврейской литературе 
(РЕЛ), даже если их творчество было посвящено еврейской 
тематике... 
4. Двойная принадлежность к русской и еврейской цивилиза­
циям (этот признак характерен для 20 века), означающая, 
среди прочего, что творчество писателя в равной степени 
принадлежит двум народам.32 

Markis' Kategorisierung der russisch-jüdischen Literatur zeigt, daß es ihm al­
lein um die Einbeziehung des russischen Werkes jüdischer Autoren in die jüdi­
sche Literatur geht. Bei ihm fehlen textimmanente Spezifika als Abgrenzung zur 
russischen Literatur. Allein über die russisch-jüdische Doppelidentität ihrer Ver­
fasser ist die Eigenständigkeit der russisch-jüdischen Literatur zu retten. Dies 
dokumentieren denn auch seine Formulierungen: "Verwurzelung in der jüdi­
schen Zivilisation", die "organische Verbindung" mit ihr, sowie die daraus re­
sultierende Folgerung einer "natürlichen Hinwendung zur jüdischen Thematik". 
Diese "natürliche" Haltung des jüdischen Verfassers zu jüdischen Themen kul­
miniert in der Feststellung, daß sich der jüdische Autor dem jüdischen Sujet - in 
seiner religiös-rituellem oder national-kuturellen Verhältnis - "immer ... von in-



284 Rezensionen 

nen" zuwendet. Auf der anderen Seite bleibt mit Markis vereinbar, daß sogar 
nichtjüdische Autoren jüdische Sujets zu entwickeln vermögen. Offen bleiben 
dagegen die Kriterien für die Spezifika eines "jüdischen Sujets". Immer bleibt 
die Abgrenzung zur amerikanischen, deutschen oder russischen (Mutter-Lite­
ratur ungenügend, da auch außerhalb der "Literatur der doppelten Herkunft" 
jüdische Themen das Handlungsschema des Kunsttextes bestimmen können. 

Somit ist unbestritten, daß die russisch-jüdische Originalität durch die 
Zentrifugalkräfte der russischen Literatur (mit jüdischen Sujet) typologisch am 
meisten gefährdet ist, zumal sie sich ihr gegenüber nicht auf eine Anderspra-
chigkeit berufen kann. Wenn das "jüdische Sujet" wie die "jüdische Autoren­
identität" sich bislang weder einzeln noch kombiniert im Text dingfest machen 
ließen, scheint es unmöglich, Kunsttexte der klassischen russischen Literatur mit 
jüdischen Gestalten von der russisch-jüdischen Literatur strukturell zu unter­
scheiden. L'vov-Rogacevskij (1922), Markis (1982/85), Stone-Nakhimovsky 
(1992) wie auch Rytman (1993) lassen offen, wie mit solchen Kunsttexten um­
gegangen werden soll, bei denen der entsprechende Autor (und damit seine 
Herkunft) ihnen nicht bekannt ist. Bleiben dann überhaupt noch Parameter 
übrig, die eine Kathegorisierung "russisch-jüdische Literatur" rechtfertigen? 

Grundsätzlich bilden die f i k t i v e n j ü d i s c h e n G e s t a l t e n den 
wichtigsten Anknüpfungspunkt für das Analysesegment "Judentum im künstleri­
schen Text". Denn die literarischen jüdischen Figuren können als tragende 
Bestandteile sowohl klassischer (russischer) Kunsttexte wie auch des Assimila­
tionsschrifttums (deutsch-jüdische / russisch-jüdische / amerikanisch-jüdische 
Literatur) begriffen werden. In beiden Textsorten haben sie jedoch unterschied­
liche Rollen und Bedeutung. Treten doch Juden in den Nationalliteraturen zu­
meist nur als oppositionelle Repräsentanten ihrer Kultur, eben als E i n z e i g e ­
s t a 11 e n im "nichtjüdischen byt" auf. Hier ließe sich eine Brücke zu allen lite­
rarischen Fremdbilduntersuchungen (der Deutsche in der französischen, der 
Engländer in der russischen Literatur usw.) schlagen. 

In der westeuropäischen vergleichenden Literaturwissenschaft hat sich zu 
ihrer Erforschung bereits ein i m a g o l o g i s c h e r Arbeitsbereich 
entwickelt, der sich dieser Einzelgestalten als Vertreter einer f r e m d e n 
Kultur angenommen hat.33 Bisheriges Ergebnis dieser gezielten Beschäftigung 
mit den sogenannten I m a g o t y p e n ist eine kultur- und literatur­
übergreifende Gemeinsamkeit: diese nämlich, daß diese Einzelgestalten als Re­
präsentanten eines fremden Kollektivs überwiegend negative Attribute auf sich 
vereinigen. Es wäre die Aufgabe einer russischen "Imagologie jüdischer Ge­
stalten", zu untersuchen, ob eine russisch-jüdische Literatur sich vom "Judentum 
im (russischen) Kunsttext" gerade in ihrer Stilisierungsart der "literarischen 
Juden" kardinal unterscheidet. Damit wäre es möglich, das "jüdische Sujet" 
näher zu spezifizieren und damit auch zu einer textimmanenten Abgrenzung der 



Rezensionen 285 

russisch-jüdischen von der russischen Literatur zu kommen. Die Eigenständig­
keit der russisch-jüdischen Literatur wäre auf diese Weise nicht nur gegenüber 
der Judaistik sondern auch gegenüber der gleichsprachigen russischen Literatur 
durch eine Typologisierung der ihr inhärenten jüdischen Textstrukturen zu 
retten. 

Wegen ihrer weitgehenden literarischen Tabuisierung steckt jedenfalls eine 
differenzierte wissenschaftliche Beschäftigung mit dem "Judentum in der russi­
schen Literatur" - dies gilt für die zumeist durchweg als antisemitisch-geltenden 
nichtjüdischen Klassiker (Puskin, Gogol', Dostoevskij, Turgenev) wie auch für 
die minor classics der russisch-jüdischen Literatur - selbst im Bereich der Ein­
zelautoren-Analyse erst noch in ihren Anfängen.34 

Um an die russisch-jüdische Literaturgeschichtsschreibung ä la L'vov-Roga­
cevskij (1922) theoretisch anzuknüpfen, wären jedenfalls viele grundsätzliche 
Entscheidungen zu treffen. In jedem Falle hätte ein enges rabbinisches Ver­
ständnis jüdischer Identität eine folgenschwere Konsequenz für die Autoren­
auswahl der russisch-jüdischen Literatur. Denn falls die jüdische Mutter als al­
leiniges Kriterium für die jüdische Identität gelten würde, kommt ein Großteil 
der entsprechenden Literaten mit jüdischer Thematik für eine Textanalyse nicht 
in Frage. Entweder geht die jüdische Abstammung allein auf die väterliche Linie 
zurück (wie z.B. bei Sklovskij und Chodasevic) oder steht vor gewandelten Vor­
aussetzungen. Das betrifft vor allem die große Gruppe - oft in der zweiten und 
späteren Generation - getaufter oder in sowjetischer Zeit assimilierter Autoren. 
Osip Ё. Mandel'stam, Boris L. Pasternak und Ilja G. Erenburg, denen Rytman in 
ihrer Abhandlung über die russisch-jüdische Literatur ganze Kapitel gewidmet 
hat, könnten mit Blick auf ihr womöglich gewandeltes Selbstverständnis sich 
dagegen verwahren, selbst in einen breit angelegten Fundus der russisch­
jüdischen Literatur einbezogen zu werden. Auf der anderen Seite legitimiert der 
lange staatlich-geförderte Antisemitismus die These, daß die meisten Übertritte 
zum Christentum nicht auf ein wirklich gewandeltes Selbstverständnis zurück­
zuführen sind. Im ganzen spricht bei der auf die russische Literatur beschränkten 
Perspektive vieles dafür, daß die unget^ufte jüdische Mutter mit ihrer kultur­
spezifischen Erziehung zum natülrichen Hindernis wurden, mit der russischen 
Sprache in eine literarisch-produktive Auseinandersetzung zu treten. 

Genauso unzugänglich wie sich der Begriff ф г ч "jüdischen Identität" als 
Grundlage für eine spezifische Autoren- und GestaltenuuswäHl ausnimmt, ent­
zieht sich das jüdische Sujet strukturellen Ansätzen. Bis heute scheint das Prob­
lem unüberwindlich, einem auf das Judentum bezogenen literarischen Hand­
lungsschema in einer nichtjüdischen Literatur typologisch beizukommen. Auch 
wenn es letzten Endes um sie geht und viele sie unbewußt herbeisehnen - zu 
einer "russisch-jüdischen Literaturtheorie" ist es noch nicht gekommen. Der von 



286 Rezensionen 

Stone-Nakhimovsky (1992) angestrengte Identitäts-Begriff könnte hierbei wich­
tige Zugänge für eine autorübergreifende Analyse eröffnen. 

Ein anderer Auftakt wäre hingegen erreicht, wenn jüdische Gestalten unab­
hängig von der Autorenherkunft untersucht werden. Wie aufgezeigt wurde, 
könnte ein solches Verfahren die Brücke schlagen, die russisch-jüdische Lite­
ratur ungeachtet der Herkunft ihrer Autoren von der russischen Literatur abzu­
grenzen. Dies würde Rytmans These entsprechen, wonach die russisch-jüdische 
Literatur allein vom Sujet bestimmt wird, ohne dabei das wegweisende Modell 
von Markis aufzugeben. 

Wenn für die russische Literatur bislang noch keine epochenspezifischen Mo­
tiv- oder Gestalten-Kataloge einer "jüdischen (Kunsttext-)Identität" erstellt wor­
den sind, steht diese dabei westlichen Philologien zudem um nichts nach. In 
jedem Fall kann die russistische Literaturwissenschaft schon auf einige Beiträge 
zurückgreifen, denen es nicht allein um den Nachweis des "Antisemitismus in 
der russischen Literatur" geht.35 

A n m e r k u n g e n 

1 Die in bezug auf die Juden verfügten zaristischen Gesetze zwischen 1676 und 
1804 erlauben einen detaillierten Einblick. Die ukazy sehen anfänglich die 
wiederholte und uneingeschränkte Ausweisung (1676, 1739/40, 1742, 1743, 
1744, 1764-66), das befristete Aufenthaltsrecht für den Grenzhandel auf 
klein- und weißrussischen Marktplätzen (1734, 1736), die Doppel- und 
Sonderbesteuerung für nichtkonvertierte Juden (1794, 1796) sowie die 
Gewährung erster Ansiedlungs- und Bürgerrechte in ausgesuchten Gebieten 
(1769, 1780, 1788, 1791) vor. Vgl, Polnoe Sobranie Zakonov Rossijskoj 
Imperii (PSZ), Sobranie 1 (1649-1825), torn I-XLV, Sankt-Peterburg 1830 
[und: UkazateV chronologiceskij i alfavitnyj, torn XLI, Sankt-Peterburg 
1830]. 

2 Die zuvor konfuse antijüdische Gesetzgebung wurde 1804 im "Statut für die 
Juden" (положение для евреев) systematisiert. Darin wurde festgelegt, daß 
alle "Kinder der Hebräer ohne Unterschied zu anderen" in russischen Volks­
schulen, Gymnasien und Universitäten aufgenommen werden können. Auch 
war es Juden rechtlich erstmals möglich, eigene Schulen einzurichten. Doch 
unter den Unterrichtsfächern mußte unbedingt eine der europäischen Spra­
chen Russisch, Polnisch oder Deutsch vertreten sein. M, Rest: Die russische 
Judengesetzgebung von der ersten Polnischen Teilung bis zum "polozenie 
dlja evreev" (1804), Wiesbaden 1974, 230; H.-D. Löwe: Antisemitismus, in: 
Ht-J. Torke (Hrsg.): Lexikon der Geschichte Rußands, München 1985, 36-38. 

3 Als Gesetzesteil des Talmuds umfaßt die Halacha (hk;l;;hÜ) die von jüdi­
schen Schriftgelehrten betriebene kasuistische (d.h. auf den Spezialfall bezo­
gene) Auslegung des gesetzlichen Überlieferungsstoffes. Alle jüdischen Ge-
und Verbote der mündlichen und schriftlichen Überlieferung finden in der 
Halacha zusammen. Lebensinhalt und Lebensführung im Judentum werden 



Rezensionen 287 

von ihr maßgeblich geprägt; sie verhindern aber zugleich eine Trennung 
zwischen Säkularem und Religiösem. Vgl. A. Bertholet: Wörterbuch der 
Religionen, Stuttgart 1985, 223; J. A. Schoeps (Hrsg.): Neues Lexikon des 
Judentums, Gütersloh/München 1992, 179/80. 

4 Y. Leibowitz: Vorträge über die Sprüche der Väter. Auf den Spuren des Mai-
monides, Obertshausen 1984, 52. 

5 Vereinzelt gab es auch vorher schon einzelne Veröffentlichungen von Juden 
in russischer Sprache. Die erste ist zu Beginn des 18. Jahrhunderts sogar in 
der russischen Hauptstadt erschienen: Lev N. Nevachovic: Vopl' dsceri 
Iudejskoj, Sankt-Peterburg 1803. (ND, in: Buduscnos? 3 (1902), 118-31). 
Vgl. S. Cernichovskij: Russko-evrejskaja chudozestvennaja literatura, in: 
Evrejskaja enciklopedija (1908-13a) [Bde. 1-16, (ND Paris 1967/Moskva 
1991)] 13, Sp. 641. 

6 Erste Feuilleton-Beiträge in jüdischen Periodika geben hiervon reiches Zeug­
nis. Einer der frühesten Artikel zu diesem Sprachenstreit verbindet in seinem 
Titel die Frage, ob russische Juden eine eigene Zeitung bekommen sollten, 
mit einer zu vorigen Entscheidung darüber, in welcher Sprache sie heraus­
zugeben wäre. Vgl. A. Dumasevskij: Nuzen li zurnal dlja evreev v nastoja-
§6ee vremja i na kakom jazyke dolzen on izdavat'sja, in: Russkij invalid 75 
(1859). 

7 O. Verf.: Vopros о evrejsko-russkoj literature i ego svjaz' s ravvinskim vop-
rosom, in: Russkij evrej (1879), 17; o. Verf.: Neobchodimost' sozdanija rus-
sko-evrejskoj literatury, in: Razsvet 9 (1879); P. Levenson: Dvadcatiletnjaja 
godov§6ina (suSöestvovanija russko-evrejskich izdanij), in: Razsvet 22/23/24 
(1880). 

8 Russischsprachig-jüdische Zeitschriften (wie z.B. Russkij evrej, Razsvet und 
Voschod) riefen in Folge der größeren Pogrome in den achtziger Jahren 
vermehrt zur Auswanderung in die USA oder nach Palästina auf. Vgl. V. S. 
Mezov: Sistematiöeskij ukazatel' literatury о evrejach na russkom jazyke (so 
vremeni vvedenija gra^danskago srifta (1708g.) po dekabr' 1889g, (Osoboe 
prilozenie к zumalu "Voschod"), Sankt-Peterburg 1892, 323-41. 

9 Kaum zwanzigjährig wurde er in zeitgenössischen Nachschlagewerken als ei­
nes der hoffnungsvollsten Talente der russischen Literaturkritik angesehen. 
Vgl. S. A. Vengerov: Istoöniki slovarja russkich pisatelej, Bde. I-IV, Sankt-
Peterburg/Petrograd 1900-17 (ND Leipzig 1965), Bd. II (1909), 372 und 
Enciklopediceskij slovar', dopolnitel'nyj torn, la (1905), 738/39. Zabotinskij 
wurde früh von Gor'kij als Übersetzer weiterempfohlen. Vgl. M. Gor'kij: Iz 
literaturnogo nasledija. Gor'kij i evrejskij vopros (=Centr po issledovaniju i 
dokumentacii vostocno-evropejskogo evrejstva), Ierusalim 1986, 102/03; G. 
G. Branover / Z. N. Vagner / Sir I. Berlin (Hrsg.): Rossijskaja evrejskaja 
enciklopedija, toma 1 (bisher ersch.), Moskva 1994, 458/59. 



288 Rezensionen 

1° M.N. Lazar'ev: Zadaci i znacenie russko-evrejskoj belletristiki, in: Voschod 5 
(1885), 31/6, 34ff. 

1 1 A. L. Volynskij: Bytopisatel' russkogo evrejstva, in: Voschod 8 (1888), 15. 

1 2 V. L'vov-Rogacevskij: Russko-evrejskaja literatura s vvodnoj stat'ej B. Go­
reva "Russkaja literatura i evrei", Moskva 1922 , 33/34. 

13 L'vov-Rogacevskij (1922: 33/34). 

14 L. D. Klejn / M. M. Kazbek-Kazieva: V. L. L'vov-Rogacevskij, in: Russkie 
pisateli 1800-1917. Biograficeskij slovar' 3, S. 431/32. Vgl. auch S. Markis: 
О russkojazyöii i russkojazycnych, in: Literaturnaja gazeta, 12. dekabrja 
1990,2/3. 

i 5 ND Tel Aviv 1972 und englische Übersetzung von A. Levin: L. Lvov-Roga-
chevsky: A History of Russian Jewish Literature, Ann Arbor/Michigan 1979. 

16 S. Cernichovskij: Russko-evrejskaja chudozestvennaja literatura, in: Evrejs­
kaja enciklopedija (190843a) [Bde. 1-16, (ND Paris 1967/Moskva 1991)] 
13, Sp. 641; S. Markis: Russko-evrejskaja literatura, in: I. Oren (Nadel') /N. 
Prat / A. Avner (Hrsg.): Kratkaja evrejskaja enciklopedija, [toma 1-7 (bisher 
ersch.)], hier 7 (1994), Sp. 525-52. 

17 Für die jüdische Literaturgeschichtsschreibung ist die russisch-jüdische Lite­
ratur gar nicht existent, In den größeren Geschichten zur jüdischen Literatur 
ist allenfalls von "russischsprachigen jüdischen Publikationen", einer "jüdi­
schen Presse in russischer Sprache" (M. Waxman: A History of Jewish 
Literature, Vols. I-V (1930-60: IV 607-09) oder einer "russisch-jüdischen In­
telligenz" die Rede (Israel Zinberg: A History of Jewish Literature, Vols. I-
XII (1972-78), Cincinnati / Ohio, XII 117ff.). Die jüdisch-deutsche wie auch 
die jüdisch-englische Literatur werden dagegen als eigenständige Randge­
biete eingestuft. 

18 Nur einige seien an dieser Stelle genannt: V. S. Mezov (Hrsg.): Sistemati-
äeskij ukazatel' literatury 0 evrejach na russkom jazyke (so vremeni vvede-
nija grazdanskago snfta (1708g.) po dekabr' 1889g., Sankt-Peterburg 1892, 
(=Osoboe prilozenie к zurnalu „Voschod"); M. Altshuller: Russian Publicati­
ons on Jews and Judaism in the Soviet Union 1917-1967. A Bibliography, Je­
rusalem 1970; T. Dolzanskaja (Hrsg.): Na odnoj volne. Evrejskie motivy v 
russkoj poezii, Jerusalem 1970; A. Donat: Neopalimaja kupina. Evrejskie 
sjuzety v russkoj poezii. Antologija, New York 1973; Menora. Evrejskie mo­
tivy v russkoj poezii, MoskvaAerusalim 1993. 

19 Simon MarkiS (=Shimon Markish) ist der Sohn des unter Stalin ermordeten, 
wohl bekanntesten jiddischen Schriftstellers der Sowjetunion, Perec Markis, 
und der Bruder von David Markis, einem der namhaftesten russisch-jüdi­
schen Autoren der sowjetischen Zeit. 



Rezensionen 289 

2 0 S. Markis: A propos de l'histoire et de la methologie de Г etude de la littera-
ture juive d'expression russe, in: Cahiers du monde russe et sovietique 26/2 
(1985), 140. 

21 S. MarkiS: О russko-evrejskoj literature/predvaritel'nye znacenija/, in: A. 
Rexheuser / K.-H. Ruffmann (Hrsg.): Festschrift für Fairy von Lilienfeld zum 
65. Geburtstag, Erlangen 1982, S. 317-37, hier 320-23. 

22 Markig (1985: 139-52, 257). Diese Fragen hat MarkiS zum ersten Mal auf der 
Tagung "Jüdische Literaturen in den Sprachen Ost- und Mitteleuropas" 
(Genf, 1985) vorgebracht. Vgl. hierzu alle Beiträge in: Cahiers du monde 
russe et sovietique 26/2 (1985). 

2 3 A. Stone-Nakhimovsky: Russian-Jewish Literature and Identity. Jabotinskij, 
Babel, Grossman, Galich, Roziner, Markish, Baltimore and London 1992. 

24 Stone-Nakhimovsky (1992: x). 

25 Stone-Nakhimovsky (1992: x). 

2 6 "Jüdische Aufklärung in Rußland"; "Von den Krisenjahren bis zur Revolu­
tion"; "Drei Schriftsteller der Krisenjahre: Ajzman, Juskevic, An-skij"; "Von 
der Revolution bis zum Terror"; "Bagrickij und Mandel 'stam"; "Von den 
Säuberungen bis Stalins Tod"; "Vom Tauwetter zur Emigration"; "Pere­
strojka". 

27 Stone-Nakhimovsky (1992: 4). 

28 Stone-Nakhimovsky (1992: 47). 

29 Diese jüdische Sekte, die in der zweiten Hälfte des 18.Jahrhunderts in Osteu­
ropa (Polen, Ungarn, Rumänien und Rußland) aufkam, versteht sich als Ge­
genbewegung zur Nüchternheit des orthodoxen Talmudismus und wurzelt in 
der Esoterik der Kabbala. Vgl. Bertholet (1985: 120). 

3 0 Dora Rytman: Russian-Jewish Literature as a Mirror of the Fate of Russian 
Jewry: The Special Case of Ilya Ehrenburg, Ann Arbor/Mich. 1993. 

31 Rytman (1993: 81). 

32 Markiä (1994: 525/26). 

3 3 Ursprünglich war die Imagologie ins Leben gerufen worden, um als Arbeits­
bereich der Komparatistik die "Vorurteile und Vorstellungsbilder der ver­
schiedenen Völker voneinander in ihrem literarischen Niederschlag" zu un­
tersuchen. Ihr ging es also um die kunsttextinhärenten Gesetzmäßigkeiten des 
Andersseins, um eine "Ästhetik der Alterität" (K. U. Syndram). Da sie sich 
aber bisher auf den Nationenbegriff konzentriert hat, und es ihr bislang noch 



290 Rezensionen 

nicht gelungen ist, zu einem tragenden literarischen Kulturbegriff zu kom­
men, konnte sie ihre Zuständigkeit in Fragen jüdischer Fremdbilder bisher 
nicht untermauern. Vgl. H. Dyserinck: Zum Problem der "images" und "mi­
rages" und ihrer Untersuchung im Rahmen der Vergleichenden Literatur­
wissenschaft, in: Arcadia 1 (1966), 107-20; Ders.: Komparatistische Imago-
logie, in: H. Dyserinck: Komparatistik. Eine Einführung [-Aachener Beiträ­
ge zur Komparatistik 1], Aachen 1977, 125-33; M. S. Fischer: Komparati­
stische Imagologie. Für eine interdisziplinäre Erforschung national-imagoty-
per Systeme, in: Zeitschrift für Sozialpsychologie 10 (1979), 30-44; ders.: 
Nationale Images als Gegenstand vergleichender Literaturgeschichte, Unter­
suchung zur Entstehung der Imagologie, Bonn 1981; G. v. Wilpert: 
Sachwörterbuch der Literatur, Stuttgart 1989, 405/06; K. U. Syndram: The 
Aesthetics of Alterity: Literature and the Imagological Approach, in: J. Th. 
Leersen / M. Spiering: National Identity - Symbol and Representation, 
Amsterdam 1991,177-91. 

34 über die jüdischen Themen und Gestalten bei Babel' gibt es schon einige 
westliche Untersuchungen: C. Leviant, "The Jewish Stories of Isaac Babel'", 
Jewish Heritage 9/1 (1966), 59-63; W. Cuikerman, "Isaac Babel's Jewish 
Heroes arid their Yiddish Background", Yiddish 4/2 (1977), 15-22; M. Fried-
berg: Yiddish Folklore Motifs in Isaak Babel's Konarmija, V. Terras (Hrsg.): 
American Contributions to the Eighth International Congress of Slavists 2 
(1978), 192-203; Sh. Luria: Isaac Babel: His Writings and Their Hebrew 
Attire, Shvut. Jewish Problems in the USSR and Eastern Europe 6, (1978), 
95 103/125 (hebr.); G. Del Monte: II mondo ebraico nel racconto di Babel', 
Milano 1986. Zu den wenigen Ausnahmen in bezug auf die russischen 
Klassiker gehört Ingolds Studie über Dostoevskij, welcher weitsichtig zwi­
schen den "jüdischen Typen und Motiven" in dessen "Erzählwerk" und der 
"Judenfrage" in Dostoevskijs "publizistischem Werk" unterschied. Vgl. F. P. 
Ingold: Dostojewski und das Judentum, Frankfurt am Main 1981, 5. 

35 B. I. Gol'dman: Evrei v proizvedenijach russkich pisatelej, Petrograd 1917; J. 
Kunitz: Russian Literature and the Jew. A Sociological Inquiry into the Na­
ture and Origin of Literary Patterns, London/New York 1929; M. Friedberg: 
Jewish Themes in Soviet Literature, in: E. Simmons: Through the Glass of 
Soviet Literature, New York 1953; siehe auch Ingold (1981: Anm. 31) und F. 
Dreizin: The Russian Soul and the Jew: Essays in Literary Ethnocriticism, 
Washington, D.C. 1990. 




