
Wiener Slawistischer Almanack 35 (1995) 5-17 

Сергей Ф. Васильев 

РУССКАЯ ГОМАНТИЧЕСКАЯ ПРОЗА: ПОЭТИКА 
ФАНТАСТИЧЕСКОГО 

Поводом для написания предлагаемой работы послужила неопубли­
кованная статья И.П. Смирнова "Что фантастично в фантастической ли­
тературе?". Не претендуя на сколько-нибудь широкий охват русской ро­
мантической фантастики, мы постараемся осветить главнейшие особен­
ности ее поэтики, что, в свою очередь, позволит сделать предваритель­
ные выводы относительно функционирования "фантастического рода" в 
русской литературе 1800-1840-х годов. 

Как отмечает И.П. Смирнов, фантастическое - это особая форма вооб­
ражаемого, мир, 

в котором историчность теряет свою релевантность либо пол­
ностью, либо разделяя ее с другой, альтернативной историч­
ностью. 
Воображаемое создает дифференциацию времен. Реальность 
настоящего отличается, с одной стороны, от реальности, став­
шей идеальной, от прошлого, и, с другой, - от чистой идеаль­
ности, от будущего. Время, образующееся в результате рабо­
ты воображения, однонаправленно: оно устремляется от то­
го, что было реальностью и является ею, к тому, что его 
конституирует, к самому себе, к чистой идеальности, к 
будущему. 
Если не-фантастическая литература рисует картину поступа­
тельно (из прошлого в будущее) изменяющегося мира, то ху­
дожественная фантастика изображает реверс времени, его 
обратный ход... В фантастическом историческая изменяе­
мость мира становится обратимой. 
Вторая возможность, которой обладает фантастическая лите­
ратура в ее борьбе с историчностью, заключается в том, что 
она изображает иную, чем данную нам, историю, релятиви-
рует историю нашего мира. 

Сказанное не вызывает сомнения в плодотворности и корректности 
подхода, разворачивающего весьма перспективные модели фантастиче­
ского. Вместе с тем из приведенной цитаты видно, что категории 



6 Сергей Ф. Васильев 

времени и воображаемого рассматриваются с формально-логических 
позиций.1 В этом плане они предстают как универсалии, призванные 
облегчить мыслительный процесс. Однако условность такого понима­
ния указанных категорий и, в частности, категории времени была ос­
мыслена русскими писателями уже к середине XIX века. Так, например, 
знаток литературной фантастики А.К. Толстой отмечал: 

Я понимаю, что время есть лишь ложная или недостаточная 
идея, происходящая от ограниченности нашего ума, который 
не может понять предметы иначе, как в отдельности, и кото­
рый не может сознать их в одной цельности.2 

Противоречие между условным и конкретным может быть снято, 
если передвинуться с формально-логического на содержательный уро­
вень анализа и наполнить вышеназванные категории содержанием. 

Действительно, поскольку речь идет о воображаемом (а литература и 
есть плод воображения), постольку оно всегда будет нагружено каким-
то смыслом, без него оно невозможно. Но если "воображаемое истори-
зирует реальность", "создает дифференциацию времен", оно с неизбеж­
ностью будет наделять реальное и идеальное смыслом. Иными словами, 
смыслом наделяются и прошлое, и настоящее, и будущее. 

Что касается прошлого и настоящего, то возможность их смыслово­
го наполнения представляется очевидной. Сложнее с будущим време­
нем. В первом приближении И.П. Смирнов связал будущее само с со­
бой, с чистой идеальностью. В таком случае будущее оказывается непро­
ницаемым, тайной, "черным ящиком", смысл которого недоступен 
никогда и никому, ибо его там нет. С формально-логической точки зре­
ния так и должно быть, потому что категория будущего времени напол­
няется смыслом только по мере использования в различных дискурсах. 

Каков смысл будущего? Будущее и равно, и неравно настоящему, на­
следует у настоящего одни черты и отрицает другие. Как потенциаль­
ная возможность, будущее обладает логикой. Смысл будущего - в ло­
гической (творческой) продвинутости настоящего. У литературного 
дискурса, у фантастики есть только одна возможность освоения буду­
щего - с помощью смежных дискурсов (религиозного, научного, фило­
софского и др.). Благодаря их использованию художественный текст 
получает специфическую (религиозную, научную и т.п.) окраску. Логи­
ка конструирует будущее, тогда как историческое стремится лишить бу­
дущее альтернативных смыслов, оставить один, сделать его принадлеж­
ностью настоящего, реализовать будущее, тем самым лишить тайну бы­
тия и бытие - тайны. С определенной долей уверенности можно ска­
зать, что будущее - метафора настоящего. Тогда, как бы парадоксально 



Русская романтическая проза 1 

это ни звучало, научная фантастика, обращенная в будущее, есть по­
вторение нереализованного будущего.3 

По своим качествам ближе всего к будущему находится прошлое. 
Как и будущее, оно идеально, смысл его способен варьироваться в пре­
делах, очерченных настоящим. Прошлое - это то, что породило настоя­
щее, современность. В прошлом есть современность, но есть и нечто, 
чего в современности уже нет. Поэтому прошлое и тождественно, и 
нетождественно настоящему. Наверное, неслучайно, что все жанры, по­
вествующие о событиях прошлого, говорят о настоящем, о современ­
ности. 

Если прошлое и будущее соотносимы друг с другом как идеальные, 
нагруженные смыслом субстанции, то настоящее переживается субъек­
том и как идеальное, и как реальное. В силу своей соотнесенности с иде­
альным и объективной действительностью настоящее семиотично, обла­
дает знаковой природой. Не вдаваясь в семиотический разбор культур­
ных эпох, отметим только, что в европейских литературах и, в частно­
сти, литературе русской сложилась ситуация, когда нетождественными 
себе и друг другу оказались не только прошлое и будущее, но и настоя­
щее.4 Осмысление настоящего как продукта прошлого, потенциирую-
щего будущее, произошло в конце XVIII - первой половине XIX века. 
Это была эпоха романтизма. 

Картина мира, которую изображал романтизм, была историзирован-
ной, что не раз отмечалось исследователями.5 Нетождественная себе ре­
альность, включенная во временной ряд, представляла собой самое 
разнообразное смешение временных пластов; смысл события "раство­
рялся", терялся как во времени, так и в цепи причин и следствий. Исто­
ризм аннулировал феноменологию предмета. Феноменом оказывались 
не отдельно взятые реалии, но сама история, процесс, имеющий начало 
и конец, генетическая природа сущего. Далее миф оказывался подвер­
жен историческим изменениям. Точнее сказать, перефразируя слова 
И.П. Смирнова, в эпоху романтизма миф являлся в истории как все 
истории, что предполагало и соответствующие его интерпретации. 
Слияние исторического и мифического оказалось возможным благода­
ря разрушению границ между реальным и сверхъестественным, рацио­
нальным и иррациональным. Поэтому факты действительности стали 
объясняться как реальными, так и фантастическими причинами, (до 
сих) 

В рамках одного текста архаические смыслы уже не представляли со­
бой однородного образования, одна мифологическая программа могла 
взаимодействовать с другой. Примером может послужить повесть А. 
Пушкина - В. Титова "Уединенный домик на Васильевском", где 



8 Сергей Ф. Васильев 

реликты архаических смыслов представляют собой многослойную 
структуру. Она включает в себя славянскую архаику, осколки античных 
мифов, смешанных с библейской семантикой.6 Другой пример— "Сказ­
ка о том, как поссорились Киевская ведьма с Ягою Бабою" неизвестного 
автора, который попытался историзировать различные архаические про­
граммы, к тому же принадлежащие к разным культурным парадигмам. 
В большинстве фантастических произведений архетипы так или иначе 
формировали две темы: рождения и смерти. В первом случае разрабаты­
вались мотивы^ отражающие попытки переродиться или родиться зано­
во, попытки вновь запустить историю народа, нации, человечества. Во 
втором случае варьировались мотивы возвращения к истокам. Концент­
рация этих аспектов в фантастике не случайна: они служили магиче­
скому воспроизведению процессов рождения и смерти. Однако реверс 
времени, осуществляемый фантастической литературой, с постоянным 
упорством направлял романтическую историю вспять, назад. Второе 
рождение становилось невозможным - отсюда в романтической фантас­
тике мотивы несостоявшейся жизни и неосуществимости альтернатив­
ной истории. Смерть же оборачивалась жизнью, но - мертвеца. 

Указанные мотивы могли существовать порознь, объединяться, 
"склеиваться", то есть ретрансформироваться. Так, например, Федор 
Блискавка из повести О. Сомова "Киевские ведьмы" не смог переро­
диться, как его жена. В "Перстне" Е. Баратынского не смогла развер­
нуться и альтернативная история, она оказалась всего-навсего бредом 
безумца. Напротив, в "Упыре" А.К. Толстого мы видим присутствую­
щих на светском балу вампиров. Все они мертвецы, но их бытие, их ис­
тория прямо и самым тесным образом связаны с жизнью людей, их био­
графиями. Финал повести, в которой погибают 11 человек, кладет пре­
дел воздействию адского мира на мир людей, но не отменяет реальность 
происшедшего. Альтернативная история, образующая фантастический 
сюжет, органично вписалась в историю обычную, выступила как ее со­
ставная часть, предопределив многие события реального мира. Фантас­
тическое историзировалось. 

Если архаические смыслы романтической фантастики свертывали ис­
торию к воспроизведению ее начальных7 и конечных8 форм, то культур­
но-историческое и собственно фантастическое, которые "надстраива­
лись" над архаикой, напротив, развертывали и абсолютизировали про-
цессуальность. Историческое обеспечивало линейную последователь­
ность событий между двумя точками, началом и концом, тогда как фан­
тастическое показывало обратимость исторического. Оппозиция жизнь/ 
смерть теряла в романтизме свой постархаический смысл, мифологизи­
ровалась. Может быть, не случайно многие романтики, а в России это 



Русская романтическая проза 9 

В. Одоевский с его "Русскими ночами", пытались создать некое синте­
тическое целое,9 объединить искусства, естественные и гуманитарные 
науки, дабы замкнуть идею процессуальное™ на себе, вновь сотворить 
ритуал, магию, миф, где уже не было бы ни начала, ни конца, ни жиз­
ни, ни смерти. 

Фантастически историзированный мир или мир в историзированной 
фантастике подвергался невероятным деформациям. Так, например, его 
история могла мыслиться без начала и конца, представляя собой некий 
отрывок, оформленный в рукопись ("Ученое путешествие на Медвежий 
остров" О. Сенковского). С другой стороны, начало и конец истории 
(биографии) могли максимально сближаться друг с другом. Ср. мотивы 
заклания или порчи ребенка ("Вечер накануне Ивана Купалы"). Иная 
разновидность - приобретение стариком или старухой вечной молодо­
сти (ведьма-панночка в "Вие" Н. Гоголя), приобретение женщиной веч­
ной красоты (обладательницы чудесного эликсира в "Ярчуке собаке-
духовидце" Н. Дуровой). В своих творческих исканиях писатели часто 
объединяли прошлое и настоящее: романтическая фантастика букваль­
но наводнилась ожившими мертвецами. И наоборот - герой из реаль­
ного мира мог без преград проникать в царство мертвых. В свою оче­
редь, это актуализировало мотивы, присутствующие в сказочной и апо­
крифической литературах (рассказы-сказки "Колдун Агриппа", "Пугай-
ко - чортов брат"). 

Объединение настоящего и будущего времен породило в художе­
ственных текстах эсхатологическую тематику.10 В частности, она про­
явилась в стихотворении неизвестного автора "Конец времени", повести 
А. Шлихтера "Последний день Помпеи" и других произведениях. Доба­
вим, что конец XVIII и начало XIX века русская культура осмысляла как 
эпоху апокалипсиса. Отечественная война 1812 года с войсками Напо­
леона воспринималась как борьба с Антихристом. Например, Державин 
выводил из имени Наполеона роковое число - 666. Эти умозрения под­
держивались довольно мощным потоком разнообразной мистической 
литературы, готовившей человека к очищению перед Страшным судом. 
Речь идет о сочинениях Беме, Эккартсгаузена, Гюйона, Дю-Туа и др.11 

Кроме того, мистики предлагали широкий спектр демонологических 
мотивов. В книге "Рассуждения об нетлении и сожжении всех вещей" 
можно прочесть, что в Скифии и азиатской Татарии "женщины име­
ют... зеницу в глазах своих, и когда они рассердятся, то одним взором, 
как говорят, убивают мужчин".12 У Ретцеля универсальное понятие 
"тьмы" характеризуется во взаимопроникающих категориях физиче­
ских и этических свойств: "Тьма есть яростный, все убивающий, все 
повреждающий мрачный огонь, исполненный вяжущей кислоты, 



10 Сергей Ф. Васильев 

остроты и тоски".13 Наконец, получили хождения пророчества Юнга-
Штиллинга о скором конце света, который должен был произойти в 
1836 году. 

Противоположный эсхатологический круг мотивов можно наблю­
дать в романтических утопиях.14 Как правило, это утопии времени, где 
идеальное общество помещается либо в прошлом (финская легенда в 
Саламандре В. Одоевского), либо в будущем (Рукопись Мартына Задека 
А. Вельтмана). Последний тип утопии включает в себя две разновид­
ности. Первая - религиозная утопия, где развиваются идеи царства 
Божьего на земле. Любопытно, что попытка реально продвинуться в 
этом направлении была предпринята Н. Гоголем во II томе "Мертвых 
душ" и в "Выбранных местах из переписки с друзьями".15 Вторая разно­
видность утопии будущего - разновидность научно-технической фан­
тастики, которая в русской литературе представлена повестями В. Одо­
евского, А. Вельтмана и других писателей. 

Наконец, существует еще группа текстов, которые можно отнести к 
фантастической литературе условно, хотя эти тексты не имеют ни исто­
рического, ни фантастического и, по всей видимости, противостоят ми­
фическому. Это литература абсурда. Но поскольку романтизм сосредо­
точил свое внимание на генезисе, а абсурдность таковым не обладает, 
постольку поэтика абсурда у романтиков представлена в редуцирован­
ных формах. Прежде всего следует сказать о теме безумия, которую 
заявляют фантастические произведения. Как правило, она оформляется 
в финале произведений. Это "Концерт бесов" М. Загоскина, "Пиковая 
дама" А. Пушкина и др. произведения, где в силу невероятных событий 
герой лишается разума. Следующий шаг, предпринятый русским ро­
мантизмом в этом направлении, - попытка изобразить героя, который 
не обладал сознанием или терял его и который пытался бы лишить ок­
ружающую действительность смысла. Этот шаг был сделан Н. Гоголем 
в "Записках сумасшедшего". В повести параллельно распаду сознания 
протекает и распад связей реального мира. Ср. нарушения датировки 
дневниковых записей: "Октября 3", "Декабря 8", "Год 2000 апреля 43 
числа", "Мартобря 86 числа. Между днем и ночью", "Никоторого числа. 
День был без числа", "Чи34,сло Мц г дао, чшзааэф 349". Сходный прин­
цип повествования практиковал Шарль Нодье, тексты которого печата­
лись вниз головой, криво, с пляшущими буквами.16 Строго говоря, пре­
дел абсурда - лишение текста какого бы то ни было значения. Таким 
текстом мог бы стать, например, чистый лист бумаги, но в русской ро­
мантической литературе такие тексты пока не обнаружены. Опыты в 
этом направлении велись в Великобритании. Так, подобный прием ис­
пользовал в The Life and Opinions of Tristram Shandy Gentleman Лоренс 



Русская романтическая проза 11 

Стерн, но у него после слов "Бедный Йорик" на весь разворот книги от­
крывались два черных прямоугольника.17 Как бы то ни было, роман­
тизм вплотную подошел к разработке проблемы абсурда и подошел со 
стороны комического.18 

Но вернемся к романтической прозе. Если говорить о герое фантасти­
ческой литературы, то он испытывал все мыслимые формы отчуждения. 
Герой отчуждался от родителей, от семьи (рода), как Мариола из "Яр-
чука..." Н. Дуровой, от возлюбленной или возлюбленного (д'Юрфе и 
графиня де Грамон из "Семьи вурдалака" и "Встречи через триста лет" 
А.К. Толстого), от родины (Якко из "Саламандры" В. Одоевского); от 
физического существования (мотивы жизни после смерти: таков поэт 
из новеллы О. Сенковского "Превращение голов в книги, а книг - в го­
ловы"); от духовной жизни (всевозможные пакты с дьяволом: "Пан Ко-
пытинский, или Новый Мельмос" В. Олина); отчуждался от смерти (ср. 
тему Агасфера, шире - долголетия, ярко представленную в фантасти­
ческой прозе - "Страшная месть" Н. Гоголя) и т.д. Подобные герои 
всегда находились на границе реального и фантастического миров, на 
границе времен: прошлого и настоящего, настоящего и будущего, жиз­
ни и смерти. Часто в произведениях встречались пары героев, где один 
принадлежал реальному, другой - инфернальному мирам: Павел и Вар­
фоломей из "Уединенного домика на Васильевском" А. Пушкина - В. 
Титова, Киприяно и доктор Сегелиель из "Импровизатора" В. Одоев­
ского. Творимая автором действительность была наполовину реальная, 
наполовину фантастичная, призрачная, в силу чего являлась недолго­
вечной и подлежала разрушению, чтобы быть вновь созданной в другом 
месте, в другом времени, в другой форме. Так, герои повести М. Загос­
кина "Ночной поезд" слышат приближающийся шум легендарного сва­
дебного поезда. Они бегут из комнаты, но шум вдруг стихает. Тем не 
менее, в момент "появления" свадебного поезда один человек гибнет 
(невеста Заруцкого). При этом до конца неясно, был ли поезд, или все 
это плод возбужденного сознания. 

Обреченный на безутешное существование, герой фантастической 
литературы терял прежнюю и приобретал новую идентификацию. В 
этом плане наиболее характерная для русской фантастики тема - тема 
отпада от человеческого, духовного и приобщение к инфернальному. 
Отсюда разнообразные мотивы продажи души дьяволу, демонам, при­
общения к колдовским чарам ("Киевские ведьмы" О. Сомова). В том 
случае, если в качестве одного из героев выступал не человек, а, ска­
жем, дьявол, то он также терял ряд своих качеств. Бес Варфоломей 
("Уединенный домик на Васильевском") в человеческом облике живет в 
Петербурге, пытается соблазнять, то есть ведет себя как человек. То же 



12 Сергей Ф. Васильев 

самое - у вампиров А.К. Толстого, разгуливающих в человеческом ми­
ре. Дьявол, демон, ведьма в романтической фантастике могли высту­
пать как страдающие фигуры, вызывать жалость, сочувствие. Таковы 
Катруся из "Киевских ведьм", Зденка из "Семьи вурдалака" и др. Одна­
ко романтизм задавал не только тему страдающего дьявола (демона), но 
и тему злого Творца. Так, в балладе В. Жуковского "Людмила" героиня 

• ропщет на Бога, за что со стороны последнего следует неадекватное по 
силе наказание, влекущее погибель Людмилы. Аналогичный мотив 
присутствует в новелле М. Загоскина "Нежданные гости", где герой, 
усомнившись в словах Исайи, был вынужден всю ночь плясать с 
чертями и едва остался жив. Но в эту ночь умер его слуга. 

И последнее о герое русской фантастической прозы эпохи романтиз­
ма. В том случае, если он терял ориентацию во времени, прекращал 
идентифицировать себя с настоящим, то он принадлежал прошлому 
или будущему, то есть мирам идеальным. Герой "овеществлял" инобы­
тие. В том случае, если проникновение в "миры иные" оказывалось про­
блематичным, бытие героя лишалось качества бытийности, теряло свой 
естественный смысл, нагружалось внебытийным, идеальным. 

Эти две формы для романтизма оказались наиболее плодотворны, но 
не были единственными. Поскольку речь зашла о соотношении бытий­
ного и инобытийного или, переведя это на привычный язык, "реально­
го" (исторического) и "фантастического", постольку следует рассмот­
реть формы их взаимодействия и распределение этих форм в фантасти­
ческой литературе первых десятилетий XIX века. 

Логические операции, которые возможны в тексте между "реаль­
ным" и "фантастическим", включают в себя четыре типа отношений: 
пустое пересечение, пересечение, тождество и включение.19 

Пустое пересечение "реального" и "фантастического" в тексте лежит 
в основе таких типов фантастической литературы, которые характеризу­
ются рационалистическими объяснениями фантастического начала. 
Данные особенности конструирования фантастического мира характер­
ны для большинства романов А. Радклиф, где "фантастическое" оказы­
вается всего лишь мистификацией, на которую идут герои для осущест­
вления своих целей. Среди русских произведений к этому типу фантас­
тики (далее - "рационалистический" тип фантастики) примыкают "Ост­
ров Борнгольм" и "Сиерра-Морена" Н. Карамзина. 

Второй тип фантастики, условно обозначенный как "объективиро­
ванная" фантастика и строящийся на отношениях пересечения "реаль­
ного" и "фантастического", характерен для текстов, имеющих четкое 
сюжетно-композиционное разделение на сферы "реального" и "фантас­
тического". При этом фантастическое начало четко и ясно выявлено и 



Русская романтическая проза 13 

присутствует в тексте на равных правах с реальным. Наиболее яркие 
примеры подобной фантастики - "Страшная месть", "Вий" Н. Гоголя, 
"Кумова постеля" В. Олина и т.п. 

В основе третьего типа фантастической литературы лежат отношения 
тождества "реального" и "фантастического". По сути, происходит взаи­
моналожение этих "элементов" друг на друга. В этом случае читатель 
будет постоянно колебаться в оценке составляющих: "реальное" ли это 
событие или "фантастическое"; сюжет же произведения будет иметь 
как минимум двойное прочтение. Ю. Манн довольно точно определил 
этот тип фантастики - "сумеречная" фантастика.20 Данный тип в фан­
тастической литературе хорошо представлен повестями М. Загоскина 
"Нежданные гости", "Ночной поезд", повестью А.К. Толстого "Упырь" и 
др. 

В сущности, все эти типы отношений "реального" и "фантастическо­
го" были определены еще Жан-Полем и в наше время повторены Ю. 
Манном. Однако, как было показано выше, существует еще один тип 
логических операций (операция включения), который почти не учиты­
вается в работах по фантастике.21 Операция включения регламентирует 
два типа отношений "реального" и "фантастического". 

Так, если в "реальное" включается "фантастическое", то есть "реаль­
ное" охватывает, обрамляет "фантастическое", то здесь налицо отноше­
ния, в которых одно подчинено другому. В художественных произведе­
ниях, где используется данный тип отношений, присутствует установка 
на объяснение "фантастического" реальными факторами (сон, легенда), 
но эта установка не в состоянии снять иррационального элемента, хотя 
она и ставит "фантастическое" в подчиненное положение (в рамках при­
чинно-следственных отношений реальность непроницаема для фантас­
тического). Таковы баллады В. Жуковского "Светлана", "Двенадцать 
спящих дев", где реальность обрамляет всю фантастику; такова повесть 
А. Марлинского "Замок Эйзен". Условно данный тип фантастической 
литературы можно определить как "подчиненную" фантастику. 

В другом случае в "фантастическое" включается "реальное". По сути, 
"фантастическое" его поглощает, отсюда сама реальность будет изна­
чально фантастична - именно такова "реальность" сказки (сказочный 
тип фантастики)22. В принципе этот тип фантастики характерен для лю­
бой волшебной и литературной сказок с ярко выраженным элементом 
"чудесного". 

Уже в рамках предварительного наблюдения за развитием фантасти­
ческой литературы рубежа XVIII и XIX веков можно отметить, что на 
первом месте в количественном и качественном отношении в это время 
стоит "рационалистический" тип фантастики. В частности, он 



14 Сергей Ф. Васильев 

представлен разновидностью данного типа - "Островом Борнгольм", 
"Сиеррой-Мореной" Н. Карамзина, "Мщением оскорбленной женщи­
ны..." неизвестного автора. Однако, по-видимому, формирование рус­
ской фантастики в это время было несколько приостановлено мощным 
потоком переводной фантастической литературы. В нем центральное 
место занимали романы Анны Радклиф, в которых, как уже отмечалось, 
использовались именно принципы "рационалистической" фантастики. 
Популярность Радклиф, а вместе с ней и этого рода литературы, была 
беспрецедентной. Лишь к середине-концу 1810-х годов поток этой 
литературы постепенно идет на убыль. 

К началу 1810-х годов развивается фантастика В. Жуковского. В ос­
нове многих баллад писателя лежат принципы "подчиненной" и "ска­
зочной" фантастики. Следует заметить, что "подчиненная" и "сказоч­
ная" фантастика помимо баллад В. Жуковского и задолго до их появ­
ления развивалась в различных жанрах отечественной фольклорной и 
литературной (В. Левшин - М. Чулков) сказок. Этот тип фантастики 
функционирует на протяжении всего развития романтической литера­
туры. Так, принцип "подчиненной" фантастики лежит в основе таких 
разных, на первый взгляд, произведений, как "Рассказы на станции" В. 
Олина, "Семья вурдалака" и "Встреча через триста лет" А.К. Толстого. 
Как правило, фантастика данного типа укрывается за формами сна, ле­
генды, то есть дистанцируется временными рамками. Само же повест­
вование часто принимает формы "рассказа в рассказе". 

Другой тип - "объективированная" фантастика - получает преиму­
щественное развитие во второй половине 20-х - 30-х годах XIX века (Н. 
Гоголь - О. Сенковский - Н. Мельгунов и др.). На ранних стадиях фор­
мирования романтической фантастики этот тип не получает широкого 
развития. Он представлен главным образом в переводах с иностран­
ного: "Ватеке" У. Бекфорда, в повестях и преданиях де ла Мотт Фуке и 
т.п. 

Параллельно этому типу во второй половине 20-х - 30-х годах интен­
сивно развивается так называемая "сумеречная" фантастика - наиболее 
популярная и продуктивная форма фантастической литературы эпохи 
романтизма. Диапазон подобных произведений довольно широк - от 
"Лафертовской маковницы" А. Погорельского до "Ярчука собаки-духо­
видца" Н. Дуровой и "Упыря" А.К. Толстого. 

Таким образом, процесс освоения фантастического материала в пре­
делах предромантизма и романтизма не представлял однородной карти­
ны. В то же время этот процесс имеет и свою логику развития. Первона­
чально развивается такой тип фантастической литературы, который еще 
связан с основами рационалистической поэтики классицизма (готичес-



Русская романтическая проза 15 

кие повести Н. Карамзина - "Мщение оскорбленной женщины..."). Но 
уже В. Жуковский и некоторые его последователи снимают в ряде слу­
чаев рационалистические мотивировки фантастического начала. При 
этом фантастическое то укрывается за откровенно "скдзочными" форма­
ми, то обрамляется мотивировками "сна", то есть так или иначе ого­
варивается. И лишь со второй половины 1820-х годов фантастика "вы­
рывается" на волю из-под власти ограничений - именно в это время 
бурно развиваются остальные типы фантастики, в то время как преж­
ние формы фантастики уходят на периферию литературного процесса. 

Примечания 

1 Что, кстати, позволило исследователю описать соотношение фан­
тастическое/историческое по модели семиотического квадрата: А.Ж. 
Греймас, Ж. Курте, "Семиотика: Объяснительный словарь теории 
языка", Семиотика, М., 1983,496-502. 

2 А.К. Толстой, Собрание сочинений, в 4-х томах, М., 1963-1964, 4, 91. 

3 О рекуррентности литературного дискурса см. И.П. Смирнов, На пути 
к теории литературы, Amsterdam, 1987, 14-20. 

4 "фундаментальная предпосылка романтизма состояла в восприятии 
обозначаемых объектов как не равных самим себе. Объекты, вклю­
ченные в романтическую картину мира, наделялись свойством нере­
флексивности, если прибегнуть к словарю логики". - И.П. Смирнов, 
"О подделках А.И. Сулакадзевым древнерусских памятников", Труды 
отдела древнерусской литературы, Л., XXXIV, 1979, 205. 

5 В.В. Ванслов, Эстетика романтизма, М., 1966, 216-232. 

6 В. Шаповалова, например, связывает демонологический комплекс 
повести с мифом о вампире: Шаповалов В. 1993. "О демонологии 
«Уединенного домика на Васильевском»: Пушкин, Байрон, Полидо-
ри", Wiener Slawistischer Almanack, 31, 29-38. Данный мотив, по-види­
мому, восходит к античным сказаниям о ламиях и эмпузах и далее, к 
древнеегипетским и ассирийским источникам. Ср. также интерпрета­
цию модели волшебной сказки в повести: И.П. Смирнов "От сказки к 
роману", Труды отдела древнерусской литературы. Л., XXVII, 1973, 
290-304. 

7 Ср. комплекс смыслов, связанный со свадебной семантикой, в Замке 
ЭйзенА. Бестужева-Марлинского. 



16 Сергей Ф. Васильев 

8 Ср. генерацию эсхатологических мотивов в "Концерте бесов" М. За­
госкина, развертывающую смысловую цепочку: Италия/Лауретта 
(мертвец): Москва/могила: град Божий/град мертвых. 

9 Ср., например: В.В. Ванслов, Эстетика романтизма. 281-310; И. Бэлза, 
"Э.Т.А. Гофман и романтический синтез искусств", Художественный 
мир Э.Т.А. Гофмана, М., 1982,11-34. 

1 0 Подробнее см. А. Галахов, "Обзор мистической литературы в царство­
вание императора Александра I", Журнал министерства народного 
просвещения, СПб., 1875, ч. 182, 87-175. 

1 1 А. Галахов, "Обзор мистической литературы...", 87-175. 

1 2 Рассуждение об нетлении и сожжении всех вещей, М., 1816, 34. 

1 3 Д.Г.Ф. Ретцель, Отверстые врата тайной науки и действующие оной 
свойства в добре и во зле, СПб., 1821, 5-6. 

1 4 О разновидностях утопий см.: Е. Шацкий, Утопия и традиция, М., 
1990, 18-204. 

1 5 Подробнее см.: С.А. Гончаров, Жанровая структура "Мертвых душ" 
КВ. Гоголя и традиции русской прозы: Автореферат диссертации... 
Л., 1985, 15-21. 

1 6 "...шрифт превращается как бы в иллюстрации, неотделимые от 
текста; группы латинских и готических букв сменяют друг друга, в 
зависимости от настроения автора; иногда он ставится даже кверху 
ногами, и приходится переворачивать книгу, чтобы прочесть напеча­
танное..." -Г. Брандес, Французская литература XIX века, СПб., 1895, 
т. 3,44. 

1 7 См.: Selected Prose and Letters of Lawrence Sterne, M., 1981, т. 1, 128-
129. 

1 8 Ср. десемантизацию комического и трагического в "Вие" Н. Гоголя: 
С.Ф. Васильев, "Поэтика «Вия»", Н.В. Гоголь, Проблема творчества, 
СПб, 1991. 

1 9 Плодотворность применения четырех/шестиэлементной классифика­
ции продемонстрирована: И.П. Смирнов, Художественный смысл и 
эволюция поэтических систем, М., 1977; его же: "Об универсальных 
правилах порождения комического дискурса", Russian Literature, XX, 
1986, 159-178. 

2 0 Ю.В. Манн, "Эволюция гоголевской фантастики", К истории рус­
ского романтизма, М., 1973,220. 



Русская романтическая проза 17 

2 1 Этот т и п описан: Tz. Todorov, Introduction ä la literature fantastique, 
Paris, 1970, 50. 

22 Там ж е , 59. 


