
Wiener Slawistischer Almanach 35 (1995) 245-270 

Reinhard Ibler 

DER EINSAME AVANTGARDIST: ZUR DEUTUNG VON 
RICHARD WEINERS POETIK LAZEBNIK (DER BADER) 

1. Die tschechische künstlerische Avantgarde der Zwischenkriegszeit war -
wie die gesamte europäische Avantgarde - weitgehend ein Gruppenphänomen. 
Vielfältige programmatische Ansprüche (Drews 1983, 79ff.) und eine enge, die 
Grenzen zwischen Kunst und Leben überschreitende Kooperation von Kunst­
schaffenden der verschiedensten Sparten, Theoretikern und Kritikern setzten a 
priori eine kollektive Ausrichtung in den gemeinsamen antitraditionalistischen 
und antiillusionistischen Bestrebungen (Bollenbeck 1987, 39) von Expressionis­
ten, Poetisten, Surrealisten usw. voraus. Angesichts der Tatsache, daß kollektive 
'Stimmen' nach außen hin naturgemäß lauter und eindringlicher wirken als indi­
viduelle, besteht - zumal im Rahmen der literaturgeschichtlichen Notwendigkeit 
zu Verkürzung und Abstraktion - die Gefahr, wichtige Einzelleistungen aus 
dem Auge zu verlieren, sofern sie nicht, wie etwa Kafka, zum Mythos erhoben 
werden. Eine solche Vernachlässigung hat in der tschechischen Literatur na­
mentlich Richard Weiner (1884 - 1937) erfahren, dessen dichterisches und 
erzählerisches Schaffen jahrzehntelang relativ unbeachtet blieb und erst heute, 
im Zeichen der Wiederentdeckung bedeutender dichterischer Individualisten 
dieser Zeit wie Ladislav Klima, Jaroslav Durych, Jakub Demi oder Josef Vä-
chal, auf zunehmendes Interesse stößt; gleichwohl steht eine kritische Gesamt­
ausgabe seiner Werke nach wie vor aus. 

Es gibt eine Reihe von Gründen für die mangelnde Beachtung Weiners 
seitens der Leserschaft. Natürlich darf hinsichtlich der Rezeptionsmöglichkeiten 
die gesellschaftspolitische Situation in den Jahren der Okkupation, ferner des 
Machtwechsels nach dem Zweiten Weltkrieg sowie schließlich der 'Normalisie­
rung' nach 1968 nicht außer acht gelassen werden. In diesen nur von jeweils 
kurzen Liberalisierungsphasen unterbrochenen Zeiten entsprachen extreme indi­
vidualistische Postulate, wie diejenigen Weiners, nicht der vorherrschenden 
Ästhetik und Kulturideologie.1 Andererseits sollte aber auch nicht vergessen 
werden, daß die Werke Weiners für das breite Lesepublikum von jeher eine be­
sondere Herausforderung darstellten. Dies gilt bereits für den Großteil seiner in 
den 10er Jahren erschienenen Texte, vor allem aber dann für sein Schaffen der 
späten 20er und frühen 30er Jahre, das wie etwa seine Gedichtzyklen Mnoho 



246 Reinhard Ibler 

noci (1928; Viele Nächte) und Mezopotamie (1930), die Prosasammlung La-
zebnik (1929; Der Bader) sowie der Doppelroman Яга doopravdy (1933; Spiel 
im Ernst) unter der Prämisse kausallogischer Plausibilität - wie sie der in der 
Regel kleinbürgerliche Durchschnittsleser seinerzeit erwartete2 (und wohl auch 
heute noch erwartet) - kaum mehr verständlich ist. Jedoch ist diese 'erschwerte 
Lesbarkeit' kein eigentliches Novum Weiners, sondern gehört zu den Spezifika 
avantgardistischer Bemühungen um neue dichterische Ausdrucksformen, vor 
allem aber um die Schaffung neuer Erkenntnismöglichkeiten durch die Auflö­
sung des konventionellen Verhältnisses von Zeichen und Inhalt. Daß Weiners 
'Unverständlichkeit' im Gegensatz zu anderen Äußerungen der Avantgardekunst 
in der Kritik nicht selten eher pejorativ eingeschätzt wurde, mag auch daran lie­
gen, daß man ihm sein gesellschaftliches Einzelgängertum, seine kompromiß­
lose Absage an jegliches ideologische Dogma wie auch seine Verweigerung 
nationaler Loyalität (er verbrachte lange Jahre fern seiner Heimat, in Paris) als 
nihilistisch-anarchistischen Eskapismus vorhielt (so u.a. sein 'Intimfeind' Karel 
Capek) und man ihn auf diese Weise von vornherein zum ungeliebten Außen­
seiter stempelte. Neben seiner gesellschaftlichen Außenseiterrolle, in die er nicht 
zuletzt auch aufgrund seiner jüdischen Herkunft und seiner Homosexualität ge­
drängt wurde, spielte er von jeher auch den Part des künstlerischen Einzel­
gängers. 

Bei näherer Betrachtung präsentiert sich Weiners Oeuvre im kulturellen Kon­
text seiner Zeit jedoch wesentlich weniger systemfremd, als dies in der litera­
turgeschichtlichen Darstellung, wo diesem Autor - wenn überhaupt - meist nur 
wenige Zeilen gewidmet werden (vgl. z.B. Buriänek 1981), den Anschein hat. 
Sein künstlerisches Anliegen entspricht in vollem Maße dem allgemeinen avant­
gardistischen Anspruch,"[...] gegen den Funktionsverlust von Kunst und Künst­
ler in der bürgerlichen Gesellschaft" (Bollenbeck 1987, 39) zu revoltieren. Zu­
dem zeigt sein Schaffen zunächst eine deutliche Nähe zum Expressionismus (s. 
Mourkovä 1988), später zum Surrealismus3: Auch wenn Weiner stets seine 
Distanz zu den zeitgenössischen Kunstrichtungen hervorhob, so setzte er sich 
doch intensiv mit verschiedenen von ihnen auseinander, so daß gewisse ästhe­
tische und poetologische Einwirkungen gar nicht ausbleiben konnten (Chalupe-
cky 1992, 31ff.; Spitzbardt 1992, 255f.). Avantgardistisch ist auch die in seinem 
Werk spürbare innere Wechselbeziehung von Kunst und Leben, von produkti­
vem Schaffen und künstlerischer Selbstreflexion. Bereits in der 1919 erschiene­
nen Erzählung Prdzdnd zidle (Der leere Stuhl) wird die Problematik von der Un­
möglichkeit des Erzählens im Rahmen eines dennoch entstehenden narrativen 
Ganzen als komplexes Wechselspiel von Objekt- und Metaebene gestaltet. Noch 
radikaler wird diese Korrelation in seiner 'Poetik' Lazebnik (Der Bader) vor­
geführt, mit der wir uns im folgenden näher auseinandersetzen wollen. Es wird 
zu zeigen sein, daß Weiner in seiner künstlerischen Konsequenz gerade in 



Der einsame Avantgardist 247 

diesem Text weit über die Postulate und die ästhetische Konzeption des Surrea­
lismus hinausging. 

Der Titel Lazebnik bezieht sich sowohl auf die 'Poetik' (der hier unser aus­
schließliches Interesse gelten soll) als auch auf die Gruppe von vier Erzäh­
lungen, die zusammen mit diesem umfangreichen einleitenden Text eine Art 
Prosazyklus bilden. In diesen Erzählungen, die jeweils eine bestimmte Sphäre 
jener zweiten in bzw. hinter unserem Bewußtsein verborgenen, durch Traum, 
Phantasie, Vision usw. konstituierten Realitätsebene sichtbar machen wollen, 
geht es unter anderem um die künstlerische Evokation von Traumgebilden 
(Long is the Way to Tipperary...) bzw. traumartigem Erleben der äußeren Wirk­
lichkeit (Sprävkdri loutek, dt. Die Puppendoktoren) sowie die Aufwertung eher 
bedeutungsloser Vorfälle der äußeren Wirklichkeit zu wesentlichen Ereignissen 
im Rahmen der inneren Wirklichkeit (Valnd hromada, dt. Die Hauptversamm­
lung) oder- umgekehrt- die Entlarvung von scheinbaren Ereignissen als nichtig 
(Ela). 

2. Wenn wir uns in den Bader einlesen, so werden wir unabhängig davon, ob 
wir gemäß dem Untertitel tatsächlich eine 'Poetik' oder - durch den Titel skep­
tisch gemacht - einen künstlerischen Text erwarten, vermutlich mit gesteigerter 
Aufmerksamkeit reagieren, da unsere Spekulation sich in beiderlei Hinsicht als 
nicht ganz zutreffend herausstellt, zumindest wenn man von konventionellen Pa­
rametern ausgeht. Die textuelle Darstellung folgt jenem Typus kommunikativer 
Ausrichtung, wie wir sie beispielsweise aus dem ersten Teil von Dostoevskijs 
Zapiski iz podpol'ja (Aufzeichnungen aus dem Kellerloch) kennen. Die Sen­
derrolle auf der Darstellungsebene hat ein stark die eigene Persönlichkeit in den 
Vordergrund rückendes und dabei permanent das eigene Bewußtsein reflektie­
rendes Sprechersubjekt inne. (Da - wie sich noch zeigen wird - im Text künst­
lerische und poetologische Spezifik in einer eigenartigen Wechselbeziehung 
stehen, sei hier auf eindeutige Funktionsbegriffe wie 'Erzähler' und 'Autor' ver­
zichtet; statt dessen wird im folgenden neutral vom 'Sprecher' oder 'Sprecher­
subjekt' die Rede sein.) Die dimensionale Integration dieser Sprecherrolle in ein 
raumzeitliches Kontinuum läßt sich zumindest rudimentär rekonstruieren. Die 
Darstellungssituation entspricht dem augenblicklichen Zustand, in dem sich ein 
Autor befindet, der sich anschickt, zu einer von ihm fertiggestellten Erzählung 
eine erläuternde Vorbemerkung zu schreiben. Dabei geraten ihm die geplanten 
"nekolik slov" (9; "einige Worte", 7)4 mehr und mehr zu einem umfassenden 
Exkurs über das Schreiben, die Sprache, das Denken und die menschliche Exis­
tenz schlechthin. Er beginnt damit, sich über den gerade in Entstehung befind­
lichen Text Gedanken zu machen. 



248 Reinhard Ibler 

Sklädäm hlavu do dlani; usilovne pr^myslim; 6, kräsy syntaxe a 
slovni morfologie!; premyslim, sleduje bezdeky fialove rädky, a trnu 
jakoby pred cimsi nebyvalym [...] (9) 

Ich lege den Kopf in die Hände; denke angestrengt nach; oh, Schön­
heiten der Syntax und der Morphologie!, ich denke nach, unwillkür­
lich den violetten Zeilen folgend, und erschaudere, erstarre wie vor 
etwas nie Dagewesenem [...] (7) 

Auch kurze Andeutungen des aktuellen zeitlichen und räumlichen Darstellungs­
kontextes werden einbezogen: "jak dlouho 6tu? sotva dve minuty!", "je pul seste 
vecer, doba aperitivu", "kavärensky sum" (9; "wie lange lese ich schon? höchs­
tens zwei Minuten!", "es ist halb sechs Uhr abends, Aperitif zeit", "Kaffeehaus­
lärm", 7). Es ist ein Monolog, der in der Entfaltung des semantischen Potentials 
aber keineswegs 'monologisch', d.h. geradlinig, sukzessive und homogen vor­
geht. Die ausgeprägte innere 'Dialogizität' der Rede (vgl. Mukafovsky 1940) 
äußert sich am nachhaltigsten in zweierlei Beziehung: 1. in der Sprunghaftig-
keit, semantischen Heterogenität und Spontaneität des mitunter sogar konzep­
tionslos scheinenden Diskurses und 2. in der Einbeziehung des 'Lesers' als 
potentiell reagierendem Gegenüber. 

Gerade dieser wiederholte Bezug auf ein fiktives, als Leser (bzw. kollektiv 
Leserschaft) angesprochenes Empfängersubjekt gehört zu den wesentlichen 
Charakteristika des vorliegenden Textes. Der fiktive Leser, der außerhalb eines 
konkreten raumzeitlichen Relationsgefüges angesiedelt ist, ist gedankliches 
Konstrukt des Sprechers, Bestandteil seines Bewußtseins, in gewisser Hinsicht 
auch seine 'Schöpfung'. Ähnlich wie das Gegenüber in Dostoevskijs erwähntem 
Kurzroman nimmt dieser direkte Adressat hier die Funktion eines Korrektivs, 
einer Kontrollinstanz ein. Mitunter mutmaßt der Sprecher eine kritische Haltung 
oder Reaktion beim fiktiven Leser, z.B. "A protoze [...] vidim na rtech ctoucich 
bloudit usmev" (14; "Und weil ich [...] ein spöttisches Lächeln über die Lippen 
der Leser huschen sehe", 16f.), was ihn gelegentlich auch um Verständnis bitten 
läßt, etwa in der Art "pochopi ctenär" (15; "wird der Leser [schon] verstehen", 
18). Es entspricht der ausgeprägten 'Dialogizität' des Redediskurses, daß das 
Spektrum an Einstellungen auf das Gegenüber aber noch sehr viel breiter ist. Es 
reicht von ironischen Spitzen5 über Bitten und Warnungen6, Rechtfertigungen 
des eigenen Denkens7 bis hin zu verhältnismäßig offener Polemik8. Der Leser 
ist für ihn das eine Mal die Instanz 'normaler' Alltagserfahrung9, das andere Mal 
Unwissender10, potentiell Andersdenkender11, dann wiederum Partner12. Auch 
wenn der Sprecher sich durchaus als Teil des von ihm kritisierten Kollektivs 
betrachtet13, so geht er doch davon aus, daß die künstlerische Kommunikation 
meist nicht von Konsens, sondern in erster Linie von Skepsis und Mißtrauen 
beherrscht wird: 



Der einsame Avantgardist 249 

Spisovateluv vztah к ötenäfi uröovän zpravidla tim, tento ze poklädä 
onoho za pokrytce, ne-li za lhäfe, onen tohoto рак za neveftciho 
TomäSe. Odtud vSeclma ta osudnä nedorozumeni. Odtud i cosi 
horsiho: to, ze ötenäf, aby svou neveru osälil, se stavi nedo-
slychavym; to, ze spisovatel se posleze opravdu jme lhät, az se präsi, 
protoze vi, ze ta nejnestoudnejSi lez se nejsnadneji paSuje tehdy, 
pronä§ime-li ji jako pravdu. (32) 

Das Verhältnis des Schriftstellers zum Leser ist in der Regel da­
durch bestimmt, daß dieser den anderen für einen Heuchler, ja für 
einen Lügner hält, und der andere diesen für einen Ungläubigen 
Thomas. Daher all die fatalen Mißverständnisse. Daher noch etwas 
Schlimmeres: daß sich der Leser, nur um seinen Unglauben zu 
überlisten, schwerhörig stellt; und daß der Schriftsteller schließlich 
in der Tat das Blaue vom Himmel herunterlügt, weil er weiß, daß 
die unverschämteste Lüge am besten dann zu schmuggeln ist, tragen 
wir sie als Wahrheit vor. (48) 

Im Verlauf der Textlektüre wird klar, daß der 'Leser' für den Sprecher keine 
abstrakte Idealgröße darstellt, sondern variabler Teil eines in sich differenzier­
ten, heterogenen Kollektivs ist. Dies wird besonders deutlich an den Stellen des 
Textes, wo sich der Sprecher explizit an die Leser wendet, die trotz eventueller 
Verständnisschwierigkeiten oder bestimmter Einwände überhaupt bis dahin ge­
kommen sind, d.h. die Lektüre nicht abgebrochen haben (vgl. c. 17, 82; dt. 21, 
139). Und der Schluß des Textes ist sogar an ganz konkrete Leser gerichtet, 
nämlich die tschechischen Literaturkritiker, die - wie beispielsweise der in der 
abschließenden Fußnote genannte Miroslav Rutte - Weiner vorschnell als Sur­
realisten bezeichneten (c. 94f.; dt. 160f). Generell kann man sagen, daß die ap­
pellative Funktion im Bader stark ausgeprägt ist. Die dialogische Tendenz 
kommt in dieser Hinsicht vor allem dadurch zum Ausdruck, daß der Sprecher 
den fiktiven Leser teils für sich zu gewinnen sucht, zum Teil sich von ihm aber 
auch distanziert. Zudem weist auch die im Textverlauf variierende Ausfüllung 
der Leserrolle (idealer Leser, kritischer Leser, konkreter Leser bzw. bestimmte 
Lesergruppe) in diese Richtung. 

Noch stärker als die appellative tritt die emotive Funktion in den Vorder­
grund, während demgegenüber der Bezug auf den dargelegten Sachverhalt, die 
Darstellungsfunktion, angesichts der intensiven Subjektivierung der Rede zu­
mindest phasenweise zurücktritt. In welch komplexer Weise die Strukturierung 
des Diskurses erfolgt und welche Rückschlüsse sich auf Denken und kommuni­
kative Orientierung des Sprechers ziehen lassen, wird bereits am Beginn des 
Textes klar: 

Pocit, ze je nezbytno pfedeslat näsledujicimu cestopisu nekolik slov, 
zmocnil se me ndhle. (9) 



250 Reinhard Ibler 

Das Gefühl, es sei notwendig, der nachstehenden Reisebeschreibung 
einige Worte vorauszuschicken, bemächtigte sich meiner jäh. (7) 

Bereits dieser erste Satz läßt an der Absicht des Sprechers, einen objektiven, 
sachbezogenen Diskurs zu entfalten, wie wir ihn von einer Poetik eigentlich er­
warten dürften, Zweifel aufkommen. Denn weniger das Objekt der intendierten 
Betrachtung, die Reisebeschreibung, steht im Mittelpunkt dieser Äußerung als 
vielmehr das subjektive Gefühl des Sprechers bei diesem Vorhaben. Und noch 
etwas gerät in Widerspruch zur Objektivität eines Sachdiskurses, nämlich die 
(kursive) Hervorhebung ausgerechnet der adverbialen Umstandsbestimmung 
'nähle' (jäh, plötzlich). Diese - ebenfalls überraschende - graphische Akzentu­
ierung evoziert die Frage nach dem Grund solchen Vorgehens. Eine zumindest 
partielle Antwort darauf vermag der nächste Satz zu bieten, der aber in dieser 
Hinsicht für weitere Überraschungen sorgt. 

Prvni veta, a vsechno se uz kymäci: pochybnost, dostojim-li slibu, 
slibuje pouhych nekolik slov; a skrupule, nebylo-li by me myslence 
odpovidalo lepe, kdybych byl fekl spise, ze se me zmocnil ndhly 
pocit nezbyti, nez ze se me zmocnil nähle. (9) 

Der erste Satz, und schon gerät alles ins Wanken: Zweifel ob ich 
mein Versprechen halten kann, wenn ich lediglich einige Worte ver­
spreche; und Skrupel, ob es meinem Gedanken nicht besser ent­
spräche zu sagen, daß sich meiner ein jähes Gefühl der Notwendig­
keit bemächtigte, statt zu sagen, es habe sich meiner jäh bemächtigt. 
(7) 

Die Hervorhebung kündigt gewissermaßen die objektüberschreitende Bewegung 
des Sprechers auf eine Meta-Position an. Dieser beginnt jetzt darüber zu reflek­
tieren, ob es richtig war, im ersten Satz eine adverbiale Konstruktion an Stelle 
einer attributivischen zu wählen. Er behält also im Darstellungsvorgang nicht 
das Diskursniveau des ersten Satzes bei, sondern erhebt sich gleichsam auf eine 
übergeordnete, metasprachliche Ebene, indem er seine einleitende Äußerung 
zum Objekt der Betrachtung macht. 

Was sich hier in der syntaktisch besonders markierten Position des Textan­
fangs überraschend und eigenartig ausnimmt, erweist sich bald als eines der 
grundlegenden Verfahren der Textkonstitution: Neben der thematischen Spann­
weite wird der Charakter des Textes vor allem von der inneren Heterogenität des 
Diskurses bestimmt, seinem Oszillieren zwischen theQretischer Ambition (eine 
Poetik zu schreiben), metatheoretischer Reflexion und dem wiederholten 
Hinweis auf subjektive Handlungen und Befindlichkeiten (z.B. "Sklädäm hlavu 
do dlani", "premyslim", "trnu", 9 / "Ich lege den Kopf in die Hände", "ich denke 
nach", "erschaudere", 7) . Aus der zunehmend sichtbar werdenden Unmöglich-



Der einsame Avantgardist 251 

keit, eine Poetik zu schreiben, wird im mehrfachen Wechsel von Objekt- und 
Metapositionen sowie in der starken Bindung des Diskurses an die subjektiven 
Bewußtseinsdispositionen des Sprechers - die Abweichungen, Korrekturen, das 
Zögern, Abwägen usw. - statt dessen die Möglichkeit der Herausbildung eines 
Sujets und damit eines künstlerischen Textes immer evidenter. 

Konventionelle Verfahren der Textkonstitution im Sinne semantischer Kohä­
renzbildung werden bisweilen auf ein Minimum reduziert. Dabei wird der An­
schein erweckt, als ob jegliche planvolle Selektion und Komposition, insbeson­
dere die kontinuierliche, kausal aufeinanderbezogene Folge sinnhafter Teilseg­
mente an verschiedenen Stellen unterbrochen ist. Vielmehr ergießt sich alles in 
einen gleichsam ungefiltert dahinfließenden, (scheinbar) spontan und zufällig 
zustandekommenden Bewußtseinsstrom. Hierarchische Bezüge und Differen­
zierungen der semantischen Struktur nach Relationierungen wie 'vor- und nach­
geordnet', 'primär' und 'sekundär' usw. werden weitgehend aufgehoben. Statt 
dessen wird das 'ungeordnete', konturenlose (bzw. nur schwach konturierte) 
Sich-Überkreuzen und -Überlagern von Bedeutungsebenen, von konnotativen 
und assoziativen Feldern, wie es das menschliche Denken in seinem 'vorsprach­
lichen' Zustand determiniert, simuliert, sprachlich gestaltet und zum künstleri­
schen Verfahren erhoben (gewisse Parallelen zur Stream-of-Consciousness-
Technik im modernen Roman drängen sich auf). Das in der Rolle des Autors 
auftretende Sprechersubjekt ist sich der Ungewöhnlichkeit und Originalität die­
ses Verfahrens bewußt und schwört den Leser darauf ein. Es verpflichtet ihn 
gewissermaßen zur Loyalität gegenüber dem Ausdruck des Autors: 

Varuji ötenäre, aby nenalehal; varuji, nebot ho podeziräm, ze by 
vskutku radeji, kdybych misto "bydli v zäzraku" byl, jak se fikä, uzil 
nejakeho rceni kloudnejsiho. A take ze ano; ctenär nalehä. Jakäz 
tedy pomoc; jsem nucen uderit pesti do stolu [...]. (18f.) 

Ich warne den Leser davor, zu drängen, ich warne ihn, denn ich habe 
ihn im Verdacht, es wäre ihm wirklich lieber gewesen, ich hätte statt 
"er wohnt im Wunder" irgend eine, wie man so sagt, passendere 
Wendung gewählt. Und es ist so; der Leser drängt. Wie soll ich ihm 
helfen; ich bin gezwungen, mit der Faust auf den Tisch zu hauen 
[...]. (24) 

Im Bewußtsein, daß die meisten Leser gegenüber dem 'Text' andere Erwar­
tungen hegen und beliebig substituierbare und paraphrasierbare Ausdrucksmus­
ter erwarten, warnt der Sprecher sie davor, sich beim Lesen zu sehr von den 
konventionellen Parametern der Textkonstitution und Sinnbildung leiten zu 
lassen. Es ist für die Rezipienten aus seiner Sicht unabdingbar, sich zusammen 
mit ihm als Autor auf das Wagnis des Neuen und Ungewohnten einzulassen und 



252 Reinhard Ibler 

die Autorität des Texturhebers nicht anzuzweifeln, anderenfalls sollen sie das 
Buch besser gleich aus der Hand legen. 

3. Eine der schwierigsten Fragen in bezug auf den Bader ist diejenige nach 
der Gattung dieses Werks. Es wurde darauf hingewiesen, daß die im Untertitel 
angeführte Bezeichnung "Poetika" (Poetik) schon hinsichtlich des Diskurstypus 
problematisch ist, zumindest wenn man von einem traditionellen Literaturver­
ständnis ausgeht. Gattungen sind aber prinzipiell keine starren, unveränderlichen 
Zuordnungskategorien, in denen man Texte wie in Schubladen ablegen kann, 
hat man nur die richtige Schablone einmal gefunden. Nach heutiger Auffassung 
handelt es sich dabei vielmehr um außerordentlich komplexe zeichenhafte Enti-
täten, die im subjektiven Bewußtsein wie auch innerhalb der kulturellen Kom­
munikation veränderlich und darüber hinaus relativ leicht austauschbar sind. 
Gattungen interpretieren Texte von einer bestimmten Seite her, was aber eben 
die Legitimation anderer Interpretationen (und damit Gattungszuordnungen) 
nicht ausschließt. Deshalb soll im folgenden kurz erörtert werden, welche 
wesentlichen gattungstypologischen Zuordnungsmöglichkeiten für den Bader 
relevant sind und was diese im Hinblick auf die Interpretation des Werks zu 
leisten imstande sind. 

Eine solche Gattungskonzeption macht evident, daß eigentlich bereits die 
Frage, ob es sich beim Lazebnik um eine Poetik handelt oder nicht, falsch ge­
stellt ist. Richtiger und für das Verständnis des Werks wesentlich ergiebiger wä­
ren etwa folgende Formulierungen: Welche Merkmale des Textes rechtfertigen 
die Zuordnung zur Kategorie 'Poetik' und welche lassen hier eher Zweifel auf­
kommen? Was könnte den Autor zu dieser (vermutlich ja nicht zufällig ge­
wählten) Bezeichnung motiviert haben und welche Schlußfolgerungen lassen 
sich daraus ziehen? 

Gehen wir von einer zeitgenössischen Definition des Begriffs 'Poetik' aus. 
Jan Mukarovsky faßt in seinem einschlägigen Artikel in Ottuv slovnik kurz und 
bündig zusammen: "Poetika je estetika a teorie bäsnictvi." (Mukarovsky 1937, 
1181: "Die Poetik ist die Ästhetik und Theorie der Dichtkunst.") Es geht also 
um die Erforschung von Wesen und Funktionen des wortkünstlerischen Schaf­
fens. Auch wenn diese Zielsetzung auf den ersten Blick nicht das Hauptanliegen 
des Baders ist, so lassen sich gewisse Berührungspunkte mit obiger Definition 
nicht leugnen. Bereits die mehrfach wiederholten Beteuerungen des Sprechers, 
der (auf die 'Poetik') folgenden Reisebeschreibung einige Bemerkungen voraus­
schicken zu wollen, weisen in diese Richtung. Zwar erscheinen die wenigen, 
eher rudimentären Hinweise auf den folgenden Text der Sammlung, Long is the 
Way to Tipperaryt abstrus und zufällig. Wenn wir jedoch besagten Prosatext, der 
seinerseits wiederum der herkömmlichen Vorstellung von einer Reisebeschrei­
bung grundlegend widerspricht und eigentlich die Aufzeichnung, ja die dichteri-



Der einsame Avantgardist 253 

sehe 'Inszenierung' eines Traums (vgl. Kunstmann 1974, 324) darstellt, gelesen 
haben, dann mag die Unvollständigkeit und Unverständlichkeit dieser Passagen 
in der 'Poetik' etwas plausibler erscheinen. In Long is the Way to Tipperary sind 
unterschiedliche Bedeutungs- und Assoziationsketten auf größtenteils alogische 
Weise miteinander verbunden, so daß dieser Text unter den Prämissen einer 
nachvollziehbaren lokalen, temporalen und kausalen Determinierung gar nicht 
gelesen werden kann. Weiners Ringen um eine Poetik und das - letzlich plan­
volle! - Scheitern dieses Vorhabens haben viel mit seiner Absicht zu tun, den 
Leser von solchen konventionellen Erwartungsmustern abzubringen und ihn auf 
ein neues Literaturverständnis (eine neue Poetik) einzustimmen. Weiners avant­
gardistischer Ästhetik zufolge sind die Spielregeln in den Sphären der Kunst 
und des Nachdenkens über Kunst dieselben: Wo Logik und traditionelle Denk­
muster auf der poetischenEbene ausgeschaltet bleiben sollen, dort muß dieser 
Vorgang folgerichtig auch den metapoetischen Bereich erfassen. Man könnte 
also von einer gewissen Konsequenz in der Destruktion herkömmlicher Sinnbe­
züge sprechen, was im vorliegenden Fall über die Diskursebene hinaus ein 
weiteres Mittel zur Verschmelzung von künstlerischer und poetologischer Sphä­
re in einem Text ist. Auf diesem Hintergrund transzendiert die metapoetische 
Position ihren ursprünglichen Gegenstandsbereich und erlangt eine breitere Di­
mension: Dort wo die Schranken zwischen Kunst und Theorie fallen, wird auch 
der Übergang von Kunst und Leben fließend. Die Poetik erfährt eine funktionale 
Erweiterung, sie wird zur Erklärung des Lebens: 

Jenomze si ovsem nejsem docela jist, napadlo li uz ctenäre, ze vse, 
со tuto pisi, neni nieim jinym nez znenählym soustredovänim vojsk 
ustanovenych na dobyti klicove pevnosti, onoho jedineho oprav-
doveho kliöe к zivotu, kterym jest poetika. (32) 

Nur bin ich mir natürlich nicht ganz sicher, ob dem Leser bereits 
aufgefallen ist, daß alles, was ich hier schreibe, nichts anderes ist als 
die allmähliche Konzentration der Truppen, die zur Eroberung der 
Schlüsselfestung bestimmt sind, jenes einzigen wahren Schlüssels 
zum Leben, der die Poetik ist. (49) 

Der Terminus "Poetik" ist aber nicht die einzige Gattungsbezeichnung, die für 
den Autor im Blick auf den Text von Relevanz ist. Im Text selbst finden sich 
zwei weitere charakterisierende Begriffe, die den Bader von einer anderen se­
mantischen Richtung her determinieren. So verwendet der Sprecher an mehreren 
Stellen die an und für sich abwertende Bezeichnung "pamflet" (Pamphlet) . 
Nach herkömmlicher Auffassung würden sich "Poetik" und "Pamphlet" als 
weitgehend unvereinbare Kategorien gegenüberstehen. In Weiners Verständnis 
von Literatur ergänzen sie sich jedoch durchaus auf komplementäre Weise. 



254 Reinhard Ibler 

Pamatuje-li se ötenäf jeste, zduraznovali jsme pocätkem tohoto pam-
fletu zämer podati poetiku nejen teto kni^ky, nybrz vsech svych 
zapomenutych praci minulych i budoucich. (65) 

Wenn sich der Leser noch erinnert, haben wir zu Beginn dieses 
Pamphlets die Absicht unterstrichen, eine Poetik nicht nur dieses 
Buches vorzulegen, sondern aller unserer vergessenen Arbeiten in 
Vergangenheit und Zukunft. (108) 

Wer eine Poetik im traditionellen Sinne erwartet, kann das, was er konkret zu 
Lesen bekommt, tatsächlich als eine Art Polemik empfinden. Gerade im wieder­
holten Verweis auf den Pamphletcharakter des Textes zeigt sich deshalb nicht 
nur ein wichtiger Impuls der Rezeptionslenkung - wie der Autor also den Text 
verstanden wissen will -, sondern dahinter verbirgt sich auch das Wissen um die 
konkrete Wirkung bei einem Teil der Leserschaft. Es ist sozusagen ein ironisch­
polemischer Seitenhieb auf die überkommenen Vorstellungen von Literatur und 
Kunst. Darin kommt aber auch das literarhistorische Selbstverständnis des 
Autors zum Ausdruck, der sich - da er explizit neue Wege beschreiten will - in 
einer Schwellensituation der literarischen Entwicklung wähnt. Und hier schließt 
sich der argumentative Kreis: Das Pamphlet war in der Literaturgeschichte im­
mer eine beliebte Form der Auseinandersetzung mit überkommenen und veralte­
ten Strukturen und stellte oft einen wichtigen Beitrag zu deren Überwindung 
dar. 

Der im Verhältnis zum Inhalt des Textes konkreteste Gattungsbegriff, der 
sich auf eines der zentralen Anliegen des Buchs bezieht, ist "snäf" (Traumbuch) 

Nazvali jsme tuto knihu Snärem. Povezme nejprve, ze nebereme 
toto slovo ve smyslu obvyklem. Snär tento snu nevyklädä; uchovävä 
je; je herbäfem snu. Je snad necim nad to, ci tim aspon byt chce. 
Pozdeji se ukäze, jestli se mu to podafilo. (65) 

Wir haben dieses Buch ein Traumbuch genannt. Stellen wir als er­
stes fest, daß wir dieses Wort nicht im herkömmlichen Sinne ver­
wenden. Dieses Traumbuch erklärt keine Träume; es bewahrt sie; es 
ist ein Traum-Herbarium. Vielleicht ist es etwas darüber hinaus, 
oder möchte es zumindest sein. Erst nachher wird sich zeigen, ob 
ihm das gelungen ist. (108) 

Das neue künstlerische Sehen, das Weiner dem Leser vermitteln will, hat sehr 
viel mit jenen Wahrnehmungen zu tun, die uns durch Träume zuteil werden. In 
den vier auf die 'Poetik' folgenden Erzählungen stehen unterschiedliche Formen 
dieses traumhaften bzw. traumähnlichen Sehens und Empfindens im Mittel­
punkt. Aber auch in der 'Poetik' entfaltet sich der Traum-Begriff zu einer der 
zentralen Kategorien, was zum Schluß des Textes hin sogar in eine Art Traum-



Der einsame Avantgardist 255 

theorie mündet. Auf diesen Zusammenhang wird noch ausführlicher einzugehen 
sein. 

Auch in der - alles in allem spärlichen - Sekundärliteratur machen sich die 
Anstrengungen um die gattungsmäßige Determinierung des Baders bemerkbar. 
So versucht Heinrich Kunstmann, der zunächst rein funktional vom "Titel-Es­
say" (Kunstmann 1974, 323) spricht, im Terminus "polemischer Monolog-Trak­
tat" (ebd.) eine sehr umfassende Begriffsbestimmung, der Stil, Redeform und 
Perspektive mit einschließt. Während Kunstmann jedoch eher die Funktion der 
'Poetik' als begleitender Metatext im Auge hat, hebt Peter Urban vornehmlich 
den künstlerischen Charakter hervor, wenn er betont, es handle sich um eine 
"Erzählung von der Idee des Erzählens und seiner scheinbaren Unmöglichkeit" 
(Urban 1991,167). All diese Bemühungen sind letzten Endes ein Zeichen dafür, 
daß Lazebnik nicht nur ein strukturell und von seiner Sinngebung her außer­
ordentlich komplexer Text ist, sondern daß sich darüber hinaus der funktionale 
Referenzbereich, innerhalb dessen er primär wirksam ist, nur schwer lokali­
sieren läßt. Gerade aber in seiner Komplexität und in der Radikalität, mit der er 
sich konventionellen Gattungserwartungen und Zuordnungskategorien entzieht, 
schafft er sich im kulturellen Wirkungsspektrum eine weitgehend isolierte Stel­
lung, die zu einer gesteigerten Form der Autoreferentialität (Kravar 1987, 246) 
führen muß. Ein solch extremer Impuls kann jedoch, um kommunikativ wirk­
sam zu werden, nur in der Sphäre der Kunst eine Heimat finden. Man könnte in 
gewisser Hinsicht von einem artifizierten Metatext sprechen, der seine meta­
sprachliche Funktion zwar nicht einbüßt, diese im wesentlichen aber nur im 
Verweisungszusammenhang der eigenen textuellen Grenzen erfüllen kann. Zwar 
handelt es sich hierbei um kein neues Verfahren, denn wir kennen schon aus der 
Romantik zahlreiche Belege der Artifizierung meta- und paratextueller Kompo­
nenten (Vorworte, Fußnoten, Widmungen usw.). Hier aber wird dieser Vorgang 
quasi auf die Spitze getrieben: Der geplante Paratext ("Vorbemerkung") wächst 
sich zu einem autonomen Text aus, der zudem zu den Referenztexten in 'Kon­
kurrenz' tritt und diese letzlich - nicht nur quantitativ - dominiert. Der oben 
festgestellten Neigung der 'Poetik' zur Universalisierung, zur Öffnung auf das 
'Leben' hin, steht also ihre radikale funktionale Selbstgenügsamkeit gegenüber. 
Es ist diese dialektische Spannung zwischen (angestrebter) extremer Allgemein­
gültigkeit und absoluter Einmaligkeit, die Tendenz, sich auf die eigenen Gren­
zen zu reduzieren und doch ständig über sie hinaus zu wollen, die den Charakter 
dieses Textes bestimmt. 

4. Haben wir bislang primär vom Wie und Warum des Lazebnik gesprochen, 
so wollen wir im folgenden auf einige der markantesten Erscheinungen des Was 
eingehen. Die Radikalität, mit der Standpunkte bezogen und Erwartungsmuster 
durchbrochen werden, zeigt sich sehr deutlich auch auf der thematischen Ebene. 



256 Reinhard Ibler 

Verkürzt könnte man es folgendermaßen ausdrücken: Die bislang mehrfach 
konstatierte Tendenz zur Entfaltung extremer Positionen findet ihre semantische 
Entsprechung in der Thematisierung von Grenzphänomenen und Grenzzustän­
den. Obwohl die nur schwache Markierung der Komposition des gleichsam 
'ungefiltert' dahiuströmenden Diskurses eine Segmentierung nach Sinneinheiten 
erschwert, lassen sich doch einige - sich natürlich immer wieder überschneiden­
de - Isotopien herausfiltern. Es geht vornehmlich urn 

a) die Grenzen der Sprache, 
b) die Grenzen der Erkenntnis, 
c) die Grenzen des Seins, 
d) die Grenzen der Kunst. 

a) Die Möglichkeiten und Grenzen der Sprache sind das Thema, das gleich 
am Anfang des Textes aus den einleitenden Erwägungen über die eigenen Worte 
heraus entwickelt wird. Der Sprecher polemisiert gegen die Sprache des 'aufge­
klärten' Menschen: "odstinenä, skladnä, metodickä a spofädanä rec lidstev, 
'dospevsich vysokeho stupne civilizace'" (10; "die nuancierte, zusammenklapp­
bare, methodische und wohlgeordnete Sprache jener Menschheiten [...], 'die eine 
hohe Zivilisationsstufe erreicht haben'", 10). Diese Sprache "a jeji podarenä 
odnoz: foneticko-analyticke pismo" (10; "und ihr wohlgelungener Sprößling: die 
phonetisch-analytische Schrift", 10) repräsentieren für ihn eine Art 'Käfig' 
(klec). Denn sowohl die Ausdrucksmöglichkeiten sprachlicher Systeme als auch 
die Erkenntnismöglichkeiten, die diese dem Menschen bieten, sind äußerst be­
schränkt. Gerade die Einschränkungen durch Regeln und Normen haben über 
die Jahrhunderte hinweg das quasi unbegrenzte Erkenntnis- und Verständi­
gungspotential, wie es namentlich durch die menschliche Phantasie repräsentiert 
wird, eingeengt. Der Leidtragende dieser Entwicklung ist nach Weiner der mo­
derne, 'aufgeklärte' Mensch der europäischen Zivilisation, während bei Kultu­
ren, die sich zumindest partiell etwas von ihrem ursprünglichen Status bewahren 
konnten, gewisse Überreste dieses geistigen Potentials sichtbar sind. 

Jak nezävidet Kfoväkum, ze nemaji slovesa "milovat", a Cinanum, 
nesdilnym jako jejich kaligramy. Nemohouce se dohovofit, mohou 
aspon trochu doufat, ze se posleze dorozumeji: s lidmi i s nelidskym. 
(lOf.) 

Wie soll man nicht die Buschmänner beneiden, die das Wort "lie­
ben" nicht haben, und die Chinesen, die verschlossen sind wie ihre 
Kaligramme. Unfähig zur Verständigung durch Sprache, bleibt 
ihnen doch ein wenig Hoffnung, sich am Ende dennoch zu versteh­
en; mit den Menschen und mit dem Nichtmenschlichen. (10) 



Der einsame Avantgardist 257 

Eine Ausnahme, was diese begrenzten Ausdrucksmöglichkeiten der mensch­
lichen Sprache angeht, sind für das Sprechersubjekt die Namen, vor allem so­
lange sie nicht konkreten Personen zugeordnet sind. Namen als solche verfügen 
über keinen spezifischen Inhalt. Darin liegt der mit ihnen potentiell verbundene 
Erkenntnisgewinn - etwa auch im Sprachkunstwerk. Ihr Vorteil besteht darin, 
"ze evokuji realit bez poctu" (15; "daß sie Realitäten ohne Zahl evozieren", 18). 
Der Sprecher bezeichnet sie deshalb als 'Sesam-Wörter' (slova-sezamy): "Slovy 
bezpocetnych moznosti, klici passe-partout." (15; "Wörter ungezählter Möglich­
keiten. Dietriche, die in jedes Schloß passen.", 18). Es sind die durch unsere mo­
derne Sprache im automatisierten, starren Bezug zwischen Ausdruck und Inhalt 
geschaffenen Schranken, die den Wörtern diese im Namen verborgenen Mög­
lichkeiten grenzenloser Semiose nehmen und uns damit den Weg zu einer die 
Grenzen der ratio überschreitenden Erkenntnis versperren. 

Kdybychom nebyli lenosnymi otroky asociaci, byla by takovym 
sezamem kazdä modulovanä sonorita, kazdä sonorita ölenenä, kazde 
"slovo". (15) 

Wären wir nicht die faulen Sklaven von Assoziationen, wäre solch 
ein Sesam jede modulierte Klangfolge, jede gegliederte Klangreihe, 
jedes "Wort". (18) 

Namen sind also Grenzphänomene. Sie stehen an einem eigenartigen Schei­
telpunkt zwischen maximaler semiotischer Produktivität und minimalen Aus­
drucksmitteln. Sie vermögen einen Eindruck von jener Leistungsfähigkeit zu 
geben, welche Sprache und Denken durch die zunehmende Erstarrung der Zei­
chenrelationen eingebüßt haben. 

b) An diese Problematik knüpft das Thema über die Grenzen der Erkenntnis 
direkt an. Weiner führt in Lazebnik eine Art Großangriff auf alle Formen ver­
meintlich überlegener - 'zivilisierter' und 'kultivierter' - Erkenntnis.14 Dabei 
bleiben Aufklärung und Rationalismus ebensowenig verschont wie deren Ge­
genteil, Aberglauben und Mystizismus15, die letzten Endes nur als Substitute für 
die Auswüchse zivilisatorischen Denkens gelten und im Prinzip die gleichen 
Ziele verfolgen, nämlich den Menschen in seiner Bewußtseins- und Handlungs­
freiheit einzuschränken. Der Sprecher demonstriert dies am nachhaltigsten am -
bereits oben angeklungenen - Beispiel des Verhältnisses von Europäern und 
'Eingeborenen'. 

Ze byste byli dejme tomu Kroväky. Ptali byste se, "со je to?", ptali 
tak, jako se ptäte skuteöne, ale ptali byste se rezignovane, totiz bez 
nejmen&iho stinu nadeje, ze se väm dostane odpovedi. Otäzka tato 
rozmnozila by proste vä§ poklad otäzek starSich, stejne nezodpove-



258 Reinhard Ibler 

denych jako tato zde, stejne opustenych, stejne se vzdavSich, totiz 
otäzek, jejichz smyslem je byti otäzkami a niöim jinym, otäzek-
pficli, po nichz se stoupä tarn, kde otäzka a odpoved jsou dvema 
marnymi slovy na oznaöeni jedine veci podstatne, to jest к zivotu-
snu nezhfesiv§ich. -
Vy v§ak jste bilymi Evropany. Nikoliv, väs tajemstvi pry nedrzi. Vy 
vite, со to jest operace analogiemi. Jste uz po staleti a po tisicileti v 
osidlech lichväfe, ktery väm nabidl onen lavinovy obchod jako 
prima imperialistickou "aferu". (38) 

Angenommen ihr wärt Buschmänner. Ihr würdet fragen "was ist 
das?", so fragen, wie ihr wirklich fragt, nur würdet ihr resigniert fra­
gen, nämlich ohne einen Funken Hoffnung, ihr könntet Antwort 
bekommen. Diese Frage würde einfach euren Schatz an alten Fragen 
vermehren, die ebenso unbeantwortet geblieben sind wie diese, 
ebenso vernachlässigt, ebenso aufgegeben, also Fragen, deren Sinn 
ist, Frage zu bleiben und sonst nichts, Fragen-Sprossen, über die 
man dorthinauf klettert, wo Frage und Antwort zwei vergebliche 
Wörter sind zur Bezeichnung der einzig wesentlichen Sache, das 
heißt hinauf zum Leben-Traum der Schuldlosen. 
Ihr aber seid weiße Europäer. Mitnichten hält euch das Geheimnis in 
Bann. Ihr wißt, was eine Operation, genannt Analogiebildung, ist. 
Ihr seid seit Jahrhunderten und Jahrtausenden gefangen in den 
Fallstricken des Wucherers, der euch den Lawinenhandel angetragen 
hat als prima imperialistische "Affäre". (58f.) 

Das Übel der Welt besteht für ihn also vornehmlich im Streben des Menschen 
nach 'aufgeklärter' Erkenntnis, die eigentlich nur eine "Pseudo-Erkenntnis" ist. 
Seine Kritik richtet sich deshalb gegen die verschiedensten Formen des 'Urteils­
vermögens' (s. 25ff. bzw. 37ff.) sowie gegen den Hang zu Klassifizierungen und 
hierarchischem Denken (s. 27ff. bzw. 40ff.). Der moderne Mensch, namentlich 
derjenige der westlichen Zivilisation, hat die Ursprünglichkeit und Spontaneität 
eingebüßt, die ihn sein Leben unbelastet von präjudiziellen Denkschemata und 
Existenzmodellen leben ließen. Der Sprecher sieht nur eine Möglichkeit, sich 
diesem aufoktroyierten Zwang zu entziehen: die absolute Reduktion des Men­
schen auf sein Ich und die Selbstbeschränkung auf die Erfordernisse des Augen­
blicks. Dieser 'Maßstab der Opportunität' wird in die Form einer paradoxen 
(Quasi-)Gesetzmäßigkeit gekleidet: "Nejadekvdtnejsim 'pozndnim' jest ono, 
ktere se mi nejlepe zamlouvä; jinymi slovy ono, jehoz rozkyv se nejvice blizi 
rozkyvu meho spirituelniho hladu" (29; "Die adäquateste 'Erkenntnis' ist die­
jenige, die mir am besten paßt; mit anderen Worten diejenige, die den Schwin­
gungen meines geistigen Hungers am nächsten kommt", 43). Diesen 'Schwing­
ungen' als Ausdruck der Freiheit steht kontrastierend die 'Starrheit' der Pseudo­
Erkenntnis gegenüber. 



Der einsame Avantgardist 259 

Ihren sinnfälligsten Ausdruck im menschlichen Bewußtsein erhalten die 
'Schwingungen' im Traum, dem zentralen Motiv des Textes. Der Traum schafft 
im menschlichen Bewußtsein diejenigen Nischen, in denen noch 'echte' Erkennt­
nis möglich ist; er ist eine tiefere Wahrheit, eine 'Vision des Absoluten' (Vlasin 
1974, 430).16 In diesem Sinne ist er nicht nur eine zusätzliche Form der Wahr­
nehmung, sondern er erhebt den Menschen gewissermaßen in eine andere, 
autonome Dimension des Seins. 

Na svahu v sen nikdo - ni ty, ni ty, ni on - , neodpiräme protimluvu, 
ze uz neni, со je§te je, i ze jiz je, со je§te neni. Na svahu v sen prita-
käme vsichni - ty, ty a on - , ze veci, ktere by byti jen mohly, jsou 
skuteönejSi tech, jez se naparuji realitou, ze vsak ani to, со jen 
mozne, neodolä vzdy bilemu zehu absurdniho a svetlo a tma ze 
nejsou jen kvantitami, nybrz zneprätelenymi svety ruznych podstat, 
a pfesto zäzracne zämennymi druh za druha: zavrels oci; рак jsi je 
zase otevrel. Nemuzes byt tim i onim; jste dva. (22) 

Auf dem Abhang in den Traum bestreitet niemand - weder du noch 
du noch er - den Widerspruch, daß nicht mehr ist, was noch ist, und 
daß schon ist, was noch nicht ist. Auf dem Abhang in den Traum 
bejahen wir alle - du, du und er -, daß Dinge, die nur sein könnten, 
wirklicher sind als diejenigen, die ihre Realität prahlerisch vor sich 
hertragen, daß hingegen nicht einmal das, was nur möglich wäre, 
immer der Weißglut des Absurden widersteht, daß schließlich Licht 
und Finsternis nicht nur Quantitäten sind, sondern verfeindete 
Welten verschiedener Wesenheiten, und dennoch auf wunderbare 
Weise eines gegen das andere austauschbar: du hast die Augen 
geschlossen; dann hast du sie wieder geöffnet. Du kannst nicht eins 
sein und das andere; ihr seid zwei. (31) 

Diese autonome Seinsform nähert das Traumerlebnis an zwei Grenzsphären 
der menschlichen Existenz an: den Tod und die Kunst. 

c) Das Interesse für den Traum und das Unterbewußte verbindet Weiner mit 
der surrealistischen Dichtung. Für die französischen Surrealisten, die sich in ers­
ter Linie auf Freuds Traumtheorie beriefen, wurde der Traum "als Sprache des 
Unbewußten zum geeigneten Medium der Entdeckung neuer Ausdrucks- und 
Wahrnehmungsweisen, die im Inneren wie im Äußeren ein Mehr an lebendiger 
Wirklichkeit versprachen." (Fritz 1987, 357) Aber die Surrealisten waren für 
Weiner letzten Endes zu 'bürgerlich' und zu sehr ihrer künstlerischen Pose ver­
haftet, als daß er sich mit dieser Richtung hätte voll identifizieren können. Sein 
Verständnis eines immanenten Zusammenhangs von Kunst und Leben ging 
weiter. 



260 Reinhard Ibler 

Die Betonung der inneren Verwandtschaft von Traum, Tod und Kunst weist 
auf ein anderes kulturelles Umfeld hin, dem der Bader in starkem Maße ver­
pflichtet ist. Ende der zwanziger Jahre stand Weiner der Pariser postsurrealisti­
schen Künstlergruppe der Simplisten (Chalupecky 1992, 32; Kvapil 1968, 139), 
die sich auch Le Grand Jeu nannten, nahe.17 Die radikale Kunstauffassung ihrer 
Mitglieder, die im Gegensatz zu den Surrealisten " [...] auch das Absolute lebbar 
machen, sich dem Transzendenten öffnen" (Sacher 1986, 157) wollten, beruhte 
nicht zuletzt auf der Provokation von Grenzerfahrungen, sei es der Todesnähe 
(russisches Roulett) oder rauschhafter bzw. bewußtseinstranszendierender 
Zustände (Drogen, Schlafentzug usw.). Diese extremen persönlichen Erfah­
rungen benutzten sie als wesentliche Impulse für ihr künstlerisches Schaffen. 
Auch wenn Weiner bald ebenfalls zu dieser Gruppe auf Distanz ging, so ist de­
ren ästhetische und poetologische Konzeption dennoch ein zentraler Schlüssel 
zum Verständnis des Lazebnik. Dies gilt auch für die Quasi-Synonymisierung 
von Todesnähe und Traum. Beide Zustände weisen eine maximale Distanz zu 
den Wahrnehmungsformen aufgeklärter Pseudo-Erkenntnis auf und vermögen 
aus dieser Distanz heraus ein Höchstmaß an Freiheit zu garantieren.18 Zur De­
monstration dieser Auffassung von Freiheit benutzt der Sprecher mehrmals das 
Bild von einem Schiffbrüchigen, für den es keine Rettung mehr gibt. Gerade in 
dieser letzten Erkenntnis der Unmöglichkeit, sein Leben doch noch zu retten, 
und dem immer klarer werdenden Bewußtsein des nahen Todes liegt die Erfah­
rung von absoluter Freiheit, eine Erfahrung, die sich rationalistischer Wahrneh­
mung entzieht und als 'Wunder' erlebt wird. 

Muz svislych pazi nemä vsak jiz zädne nadeje, a proto präve väm ho 
stavim za vzor. Nevim, je-li mezi vämi koho, jenz by byl s to nepra-
vim vznesti se tak vysoko, kde onen muz, nybrz ätsi jen dohlednout 
tarn: On v zäzraku bydli. (19) 

Der Mann mit den herabhängenden Armen aber hat keine Hoffnung 
mehr, und gerade deshalb mache ich ihn euch zum Vorbild. Ich 
weiß nicht, ob einer von euch imstande ist, ich will nicht sagen, sich 
so hoch zu erheben wie jener Mann, sondern auch nur bis dorthin zu 
schauen: Er wohnt im Wunder. (24f.) 

Es ist nicht zu übersehen, daß Weiner mit der Evokation solch extremer Er­
fahrungen in die Nähe der existentialistischen Philosophie rückt (Kunstmann 
1974, 315; Kvapil 1968, 139). Bedeutsame Parallelen werden gerade durch das 
ähnliche Traumverständnis geschaffen: "Mit allen nur erdenklichen Mitteln ver­
sucht Weiner, ganz im Sinne Heideggers, den Überstieg aus der Gewogenheit, 
man möchte fast sagen, zu erzwingen, und zwar vorwiegend mit Hilfe des 
Traums, der für diesen Dichter gewissermaßen das Bild des Absoluten ist." 
(Kunstmann 1974, 315) Besonders auffällig ist die - bislang in der Forschung 



Der einsame Avantgardist 261 

weitgehend ignorierte - gedankliche Nähe Weiners zur Philosophie von Karl 
Jaspers, bei dem die Konzeption von Grenzerfahrung und Grenzbewußtsein 
ebenfalls zu den zentralen Kategorien seiner Lehre gehört. Jaspers zählt neben 
Leiden, Kampf und Schuld vor allem den Tod (bzw. die erfahrbare Nähe zu 
ihm) zu denjenigen Grenzsituationen, die existentielle Selbsterkenntnis, d.h. die 
Grenzen objektiver Erkenntnis transzendierende Erfahrungen, überhaupt erst er­
möglichen (Jaspers 1956, 201ff.). Zudem gehört für Weiner das Motiv der 
unklaren Schuld und die Frage nach der moralischen Verantwortung des Men­
schen zu den zentralen Problemen der Kunst (Vlasin 1974, 425). 

d) Weiner geht in dieser Hinsicht nun weiter und ordnet auch die Kunst der 
Sphäre extremen Erlebens zu. Denn die Kunst vermag die Schranken der Pseu-
do-Erkenntnis zu sprengen und dabei die Leistungsfähigkeit der Sprache als 
epistemologisches Instrument entscheidend zu erweitern. Da es sich um Wahr-
nehmungs- und Erfahrungsformen handelt, die dem modernen, 'aufgeklärten' 
Menschen verloren gegangen sind, fällt dem Künstler die vordringliche Aufgabe 
zu, sie dem Bewußtsein des Menschen wieder verfügbar zu machen, d.h. sie den 
Rezipienten von neuem zu lehren: Darin besteht die Verantwortung der Kunst, 
ihre moralische Aufgabe. 

Ргоб se [bäsnici, R.I.] hanbi, udä-li se jim byti moralisty, to jest udä-
li se jim pripomenout odpovednost a pripominkou onou menit lidi v 
solne sloupy [...] (66) 

Warum schämen sie [die Dichter, R.I.] sich, wenn ihnen zuteil wird, 
Moralist zu sein, das heißt, wenn ihnen zuteil wird, an die Verant­
wortung zu erinnern und durch dieses Erinnern Menschen in Salz­
säulen zu verwandeln [...] (HOf.) 

Im Gegensatz zu Dichtem, die in ihren Werken nur die althergebrachte Pseu-
do-Erkenntnis bestätigen, im Grunde also nur Altes wiederholen, muß der einem 
Ethos verpflichtete Dichter19 eben auch Dinge sichtbar machen können, die der 
ratio nicht unmittelbar zugänglich sind. Dies kann - in der Auffassung Weiners 
- unter anderem durch die spontane sprachliche Verknüpfung von Phänomenen 
geschehen, die anscheinend, genauer gesagt: entsprechend rationaler Erkenntnis, 
nicht zusammengehören, bzw. durch ihre Integration in originelle, neuartige, 
noch nicht dagewesene semantische Kontexte. Der Sprecher führt eine ganze 
Reihe von Beispielen solcher neuartiger Bedeutungskomplexe an, z.B. "dest 
modlici se na sffe§e na§i nädvorni kolny v ruzenec; zeleny pruh zäpadni oblohy 
trvajici po zäpadu slunce о песо mälo dele, nez odpovidä atavisticky zmecha-
nizovane lidske pameti" (67; "der Regen, der auf dem Dach des Schuppens in 
unserem Hof einen Rosenkranz betet; der grüne Streifen am westlichen Himmel, 



262 Reinhard Ibler 

der nach dem Sonnenuntergang ein wenig länger vorhält, als es dem atavistisch 
mechanisierten Gedächtnis des Menschen entspricht", 111). 

Die hierin aufscheinende avantgardistisch geprägte ästhetische Konzeption, 
die sich bewußt von herkömmlichen Kunstauffassungen absetzt, stellt wiederum 
eine paradoxe Einheit aus maximalem Anspruch und minimalem Funktionalisie-
rungsgrad dar: der angestrebte hohe Erkenntnisgewinn durch die Kunst besteht 
gerade im Bewußtsein von deren Vergeblichkeit. "Vedle teto pozitivni marnosti 
je vsechno ostatni leda jen dobre a uzitecne." (73; "Neben dieser positiven Ver­
geblichkeit ist alles übrige nur gut und nützlich.", 122). Damit wird aber auf der 
metatextuellen Ebene eben jener Impuls geschaffen, den wir oben als das we­
sentliche Merkmal des Textes auf der Objektebene ausgemacht haben, nämlich 
sein extremer Grad an Selbstreferenz. Dies wiederum kann im Rahmen der 
künstlerischen Kommunikation nicht nur die Befreiung des Textes aus den 
Fesseln vorgeblicher Zweckhaftigkeit bedeuten, sondern gleichzeitig seine 
Fähigkeit signalisieren, auf die innere Welt der Teilnehmer an der Makrokom­
munikation zu verweisen, d.h. ihre innersten Gedanken, Gefühle, Lebenseinstel­
lungen usw. anzurühren und Reflexionen darüber auszulösen. "Umeni je efekt, 
jimz pusobi vsechno to, cim jsme vrhäni v ono marne, saharske a obrodne roz-
pominäni, ktere trvä vtefinu a zabirä vecnost." (73; "Kunst ist der Effekt, der all 
das bewirkt, wodurch wir in jenes vergebliche, der Sahara gleiche und wieder­
belebende Erinnern geworfen werden, das eine Sekunde andauert und eine 
Ewigkeit ausfüllt.", 122f.). Gerade hierin aber zeigt sich der von Weiner 
intendierte unauflösliche Zusammenhang von Kunst und Träumen. 

Dirne toliko, ze poklekneme jen tehdy pred obrazem, bäsni, hudbou, 
dovedou-li aspon slovem, aspon tönern, ceho jsou s to ony svetelne 
expozice snu a vzpominek. (74f.) 

Wir sagen lediglich so viel, daß wir nur dann vor einem Bild, einem 
Gedicht, einer Musik niederknien, wenn sie wenigstens mit einem 
Wort, wenigstens mit einem Ton dasselbe zustandebringen wie jene 
Weltausstellungen von Träumen und Erinnerungen. (124f.) 

Aus dieser Homologie versucht der Sprecher eine Art 'Funktion' der Kunst 
abzuleiten. "[...] a nejspodnejsim smyslem 'umeni' je näm vsem, tem zde vedo-
me, tem tarn, aniz tusili, aby vyplavilo zapomenute sny" (77; "[...] und der ver­
borgenste Sinn der 'Kunst' ist für uns alle, dem einen bewußt, dem andren, ohne 
daß er's ahnt, die vergessenen Träume auftauchen zu machen", 129). Dabei 
wendet er sich vehement gegen eine Instrumentalisierung der Kunst, wie sie in 
psychoanalytisch begründeten Ansätzen zutage tritt, da hierin wiederum nur 
eine - in seinem Sinne - oberflächliche Zweckhaftigkeit angestrebt werde. Na­
mentlich in der natürlich als Verzicht auf eine pragmatisch begründete Teleo-



Der einsame Avantgardist 263 

logie verstandenen Zweck- und Bedeutungslosigkeit aber sieht er die Haupt­
antriebskraft für ihre Existenz und ihr Funktionieren. Er demonstriert dies an 
einer an und für sich zufälligen, unter "objektiven' Maßstäben praktisch bedeu­
tungslosen Szene aus seinem Leben, an die er sich aber immer wieder erinnert 
und von deren 'Traumcharakter' er spricht. Dieser Traumcharakter "[...] netkvi v 
anekdoticke drobnosti a bezvyznamnosti onoho vyjevu; tkvi vsak v nepomeru 
one drobnosti a bezvyznamnosti к neutuchajici sile, s niz me väbi, abych se.v ni 
zase a zase zhlizel [...]" (88; "[...] liegt nicht in der anekdotischen Geringfügig­
keit und Bedeutungslosigkeit dieses Auftritts; er liegt vielmehr im Mißverhältnis 
zwischen seiner Geringfügigkeit und Bedeutungslosigkeit zu der unvermindert 
anhaltenden Kraft, mit der er mich lockt, mich immer und immer wieder in ihm 
zu betrachten [...]", 149). An eben dieser Stelle verweist er erneut auf seine poe-
tologische Intention, und hier kann man diesen Begriff sogar in seiner ursprüng­
lichen Bedeutung verstehen. Er betont, daß er - im Gegensatz zu seinen simp-
listischen Freunden, aber auch zu den Surrealisten und Vertretern anderer avant­
gardistischer Richtungen - Kunst nicht nur als selbstzweckhaftes Spiel, als 
unverbindliche kommunikative Betätigung betrachtet, sondern ihr sehr wohl 
eine "moralische" Aufgabe zuweist. 

Päträm - a nikoliv dnes poprve - po moznostech, jak jich vyuzitko-
vat jako virtuelne nejmocnejsich zäkladu pisemnictvi "morälniho", 
jedineho to pisemnictvi nikoliv "marneho", a - б, toho paradoxu, 
neni-li pravda? - nikoliv marneho proto, ze stavi präve na torn, со 
poklädäme za nejmarnejSi: na snech a utkvelych, lpicich, snovych, 
evokativnich vzpominkäch. (89) 

Ich forsche - und nicht erst seit heute - nach Möglichkeiten, die 
man als virtuell mächtigste Grundlagen für eine "moralische" Litera­
tur nutzen könnte, der einzigen Literatur, die nicht "vergeblich" ist, 
und zwar - welch Paradox, nicht wahr? - nicht vergeblich deshalb, 
weil sie genau auf dem aufbaut, was wir für das Vergeblichste hal­
ten: auf Träumen und auf eingeprägten, haftengebliebenen, traum­
haften, evokativen Erinnerungen. (150) 

Eine solche Zielsetzung - das sprachkünstlerische Erstehenlassen von Träumen 
- läßt sich allerdings nur dadurch erreichen, daß man durch die Sprache das We­
sen der Träume, namentlich ihre Konturen- und Dimensionslosigkeit, nachzuah­
men und zu rekonstruieren versucht. Dies wiederum heißt nichts anderes, als die 
Sprache aus den Fesseln der Semiotik, aus der festgefahrenen Relation von 
Ausdruck und Inhalt zu befreien. Und dies ist eben der Sinn und Zweck des 
oben angesprochenen Verfahrens, dem geläufigen Lexikon immanente Wörter 
(sog. "Kaleidoskop-Wörter", die eine Grundverständigung überhaupt gewähr­
leisten) in neue semantische und syntaktische Kontexte zu integrieren. Natürlich 



264 Reinhard Ibler 

setzt ein solcher künstlerischer Anspruch auch eine veränderte makrokommuni­
kative Ausrichtung, d.h. eine besondere Form der Rezeption voraus. Es geht 
nicht darum, die vom Autor sprachlich entfalteten Traumerlebnisse zu deuten, 
sei es in ihnen reale Gegebenheiten bzw. Verhältnisse auszumachen oder sie 
psychoanalytisch auszulegen. Eigentlich sind die sprachlichen Zeichen hier 
lediglich 'Katalysatoren', um dem Leser dessen eigene Traumerlebnisse in der 
Form von freien Assoziationen und spontanen, augenblicklich wirksamen Wahr­
nehmungen neuer Lebenszusammenhänge entdecken zu lassen. Der Text stellt 
aus rezeptionsästhetischer Sicht nur ein 'Gerüst', einen 'Rahmen', dar. 

Literärne mluveno: chci psäti rämce. Ctenäf vyplniz si je säm. Na 
mne jest primet ho onemi rämci к tomu [...], aby do nich kladl, aby 
do nich musil kldst jen to, v cem se poznävä, to, po cem se mu nena-
pravitelne styskä. (91) 

Literarisch gesprochen: ich will Rahmen schreiben. Der Leser möge 
sie selbst ausfüllen. Meine Aufgabe ist, ihn mit diesen Rahmen dazu 
zu bringen [...], daß er in sie einsetzt, daß er in sie nur das einsetzen 
muß, worin er sich erkennt, das, wonach er sich unverbesserlich 
sehnt. (154) 

Es geht in erster Linie darum, durch die künstlerische Evokation traumhafter Er­
lebnisse im Leser verborgene Seiten des Bewußtseins zu wecken und auf diese 
Weise ihm zu einer erweiterten Erkenntnis (seiner selbst und des Lebens) zu 
verhelfen. In diesem Sinne ist es auch gemeint, wenn Weiner am Ende des Post­
skriptums Lazebnikuv ranec (Der Ranzen des Baders) den Bader als "realisti­
sches Buch", als "Buch des Lebens" (199) bezeichnet. Der Sprecher - und mit 
ihm wohl auch der Autor - ist sich bewußt, daß er mit seiner 'Poetik' an gewisse 
Grenzen stößt: an die Grenzen der Erkenntnis, die unter Verzicht auf objekti­
vier- und generalisierbare Parameter ohne totale Isolierung des Subjekts nicht 
möglich wäre; an die Grenzen der Sprache, die bei einer absolut konsequenten 
Auflösung der Beziehung von Ausdruck und Inhalt ihre eigentliche, kommuni­
kative Funktion verlieren und damit ebenfalls zur Isolation des Menschen bei­
tragen würde; an die Grenzen der Kommunikation, da auch die Toleranz des Le­
sers und seine Bereitschaft, sich auf neue Erfahrungsmuster einzulassen, be­
schränkt sind; dort nämlich, wo das Interesse, die 'Lust' am Lesen nicht mehr ge­
währleistet ist, kann es zu einer Verweigerungshaltung seitens des Rezipienten 
kommen, was für die Intentionen des Autors wiederum kontraproduktiv wäre: 
Er könnte seinen 'moralischen' Auftrag nicht erfüllen und würde sich letzten 
Endes selbst in die Isolation manövrieren. Für den Autor heißt dies, sich stets 
auf einem schmalen Grat zwischen der Darbietung erweiterter Erkenntnisformen 
(die aber beim Leser auf Unverständnis stoßen können) und einem Streben nach 
Verständlichkeit (die wiederum die Gefahr des Abrutschens in rationale Pseudo-



Der einsame Avantgardist 265 

Erkenntnis in sich birgt) bewegen zu müssen. Ein Behelfsmittel bei diesem 
Balanceakt sind die sog. "Reißzwecken" (rysovaci hfebißky), textuelle Elemen­
te, die - wie z.B. die (S. 16 bzw. 20 so bezeichneten) Figuren der "Traumerzäh­
lung" Long is the Way to Tipperary - Parameter herkömmlicher Erkenntnis sind 
und den 'Einstieg' in die neue, 'echte' Erkenntnis der Traumwelt erleichtern (und 
auf metakommunikativer Ebene einen intertextuellen Traditionszusammenhang 
herstellen). 

5. Zum Schluß sei eine nicht unwesentliche, für die Interpretation der 'Poe­
tik', aber auch das Verständnis des ganzen Prosazyklus m.E. sogar entscheiden­
de Frage angeführt: Welche Rolle spielt der Titel für das Verständnis des 
Werks? So einfach und plausibel der Titel Lazebnik für sich genommen klingen 
mag, so problematisch ist sein Verhältnis zum Text selbst. Denn weder in der 
"Poetik" noch in den anderen Texten des Zyklus tritt etwa die Figur eines Ba­
ders auf oder wird auf das damit zusammenhängende Bedeutungsfeld Bezug 
genommen. Nicht einmal das Lexem 'lazebnik' oder verwandte Begriffe sind zu 
finden. Allerdings liegt m.E. der Schlüssel zur Lösung dieses Problems wohl in 
der 'Poetik' selbst. Denn bei genauerem Hinsehen wird klar, daß Weiner hier das 
Grundprinzip seiner darin entwickelten Kunstkonzeption bereits anwendet und 
anschaulich macht. Denn es sind eben die Vorurteile des konventionellen Den­
kens, der 'Pseudo-Erkenntnis', die einen kausallogisch begründbaren Konnex 
von Titel und Text a priori annehmen und das - zumindest scheinbare - Fehlen 
eines solchen Konnexes zum 'Problem' machen. Gerade der neue, unerwartete 
und ungewöhnliche Zusammenhang aber ist es, der dem Leser die Möglichkeit 
zu einer erweiterten, die Grenzen objektivierbarer Erfahrung sprengender 
(Selbst-)Erkenntnis bietet. 

Es ist allerdings klar, daß der Titelbegriff 'Bader' nicht die Funktion eines 
"Sesamworts" einnehmen kann, das spontan mit jeder beliebigen Bedeutung 
versehen werden könnte: Inhaltlich ist es aufgrund der sprachlichen Konventio­
nen von vornherein mit einer begrenzten Anzahl von Bedeutungsrelationen -
auch solchen konnotativer und assoziativer Natur - verbunden, die der Leser 
natürlich nicht ohne weiteres aus seinem Gedächtnis löschen kann. Diese Be­
deutungen bleiben auch im Verlauf der Textlektüre erhalten. Denn der Titel, der 
"die konziseste Information über den Text, eine in wenige Lexeme gefaßte Vor­
orientierung" (Greber 1992, 100) gibt, ist ein semiotisches Signal, das im Ver­
lauf der Textrezeption als - zumindest unterschwelliger - semantischer Hinter­
grund erhalten bleibt. 

Der heute ausgestorbene Beruf des Baders wurde zur Zeit der Entstehung und 
Veröffentlichung des Werks, damit also auch zur Zeit seiner Erstrezeption noch 
ausgeübt, war für den Leser deshalb mit einem auf die aktuelle Lebenswirklich­
keit beziehbaren semantischen Gehalt verbunden. In Darstellungen zu diesem 



266 Reinhard Ibler 

Berufsbild - etwa in zeitgenössischen Lexika - wird einerseits das teils sehr he­
terogene Tätigkeitsspektrum des Baders, das vom Haare- und Bartschneiden 
über balneologische Aufgaben bis hin zu einfachen medizinischen Behandlun­
gen und chirurgischen Eingriffen reicht, hervorgehoben, andererseits der mit 
dieser Zwitterstellung seit alters verbundene schlechte Ruf, den die Bader auf­
grund der feindseligen Einstellung von Friseuren und Ärzten, die in ihnen eine 
mißliebige Konkurrenz sahen, innerhalb der Gesellschaft hatten (Ottuv slovnik 
1900, 744).20 Insbesondere diese pejorative Einschätzung dürfte Weiner mit im 
Auge gehabt haben, da er mit dem Motto "...cech lazebnicky byl v opovrzeni..." 
(7; "... die Zunft der Bader stand in verächtlichem Ruf...", 5)21 dem Rezipienten 
ein deutliches Signal in dieser Richtung setzt. Möglicherweise wollte er durch 
die Voranstellung eines solchen Mottos eine freie assoziative Verknüpfung von 
Bader und Dichter schaffen: beide 'wildern' gewissermaßen 'im fremden Revier', 
beide verfügen nicht über ein einheitliches Berufsbild, sondern sehen sich im­
mer wieder vor zum Teil sehr unterschiedliche Aufgaben gestellt, beide sind 
leicht Anfeindungen von den verschiedensten Seiten her ausgesetzt und werden 
häufig nicht ernstgenommen. In der Geschichte sind die wiederholten Versuche 
nachgewiesen, dem Beruf des Baders ein Ende zu setzen (Ottuv slovnik 1900, 
744), ein Schicksal, das ihn im 20. Jahrhundert - der Ära zunehmender Spezia­
lisierung - schließlich von selbst ereilen sollte. Was also hätte für eine 'Poetik 
der Vergeblichkeit' besser Pate stehen können als gerade dieser Berufsstand? 

Auch Weiner, der Suchende, der Unverstandene und der Moralist, mag sich 
innerhalb der festen, programmatischen Positionen seiner Gilde in gewisser 
Weise wie ein Bader vorgekommen sein. Er war zu sehr mit den Herausfor­
derungen und Fragestellungen des Lebens befaßt, als daß er in der mitunter ver­
spielten, künstlichen Welt der Poetisten und Surrealisten (beson-ders in seiner 
Heimat) hätte auf Verständnis rechnen dürfen. Andererseits konnte er sein Stre­
ben nach Wahrheit und den Kampf gegen seine dauerhafte innere Verzweiflung 
lange Zeit nur im dichterischen Schaffen bewältigen. Richard Weiner ist der ein­
same Avantgardist, der die aktuellen Probleme, welche die künstlerischen Rich­
tungen seiner Zeit in verschiedenen Formen kollektiver 'Gruppentherapien' zu 
bewältigen suchten, verinnerlichte und seinem subjektiven Bewußtsein zumute­
te. In dieser Hinsicht ist er auch ein Prophet der Postmoderne. Eine intensive 
Erforschung seines Beitrags zur tschechischen Literatur könnte aufschlußreiche 
Erkenntnisse über das Entstehen der Postmoderne aus dem Versagen der Avant­
garde heraus zutage fördern. 

A n m e r k u n gen 

1 So erschienen wichtige Ausgaben bzw. Neuauflagen der Werke Weiners vor­
wiegend in den 60er Jahren. 



Der einsame Avantgardist 267 

2 "Die kleinbürgerliche Welt ist eine erkennbare und verwaltbare Welt, die sich 
dem pragmatischen Zugriff der Ratio nicht entzieht, und letzten Endes auch 
eine Welt, die in Mechanisierung und Bürokratisierung ihre Sinnerfüllung 
findet; eine Vorhölle für jede sensible Intelligenz, die ihr Unbehagen ange­
sichts der nahenden Katastrophen mitteilen möchte [...]" (Sacher 1986, 158). 

3 Nach J. Chalupecky s Ansicht verstand Weiner 1924 als einziger unter den 
tschechischen Künstlern und Intellektuellen die Bedeutung von Bretons in 
diesem Jahr erschienenen Manifeste du Surrealisme. Weiner hob besonders 
den antiutilitaristischen, freiheitlichen Charakter der neuen Kunstrichtung 
hervor (Chalupecky 1980, 15) . In einem anderen Beitrag weist Chalupecky 
darauf hin, daß Weiner eine Art Surrealist 'avant la lettre' (Chalupecky 1937, 
6) gewesen sei, da er verschiedene der programmatischen Forderungen des 
Franzosen bereits vor diesem formuliert hatte. Zur surrealistisch geprägten 
Lyrik Weiners vgl. Götz 1930, 70ff. 

4 Die Seitenangaben hinter tschechischen Zitaten beziehen sich auf die Aus­
gabe Weiner 1974, diejenigen hinter der deutschen Entsprechung auf die 
Übersetzung von Peter Urban (= Weiner 1991). Sonstige Übersetzungen 
stammen von mir. 

5 So beispielsweise, wenn er nach weit ausholenden, bisweilen umständlichen 
Vorbemerkungen äußert: Ctenär, ktery doufäm uznä, ze jsem se do vlastni 
veci pustil dlouho neklickuje [...] "(14; "Der Leser, der, wie ich hoffe, er­
kennt, daß ich mich ohne Umschweife auf meine eigene Sache gestürzt habe 
[...г, i6). 

6 "Prosim ctenäre, aby sobe povsiml, [...]" (18; "Ich bitte den Leser zu 
beachten [...]", 24); "Varuji ctenäfe, aby nenalehal" (18; "Ich warne den 
Leser davor, zu drängen", 24). 

7 "[...] nez provedeme pfed zasnoucim ötenärem nezvratny dukaz о vsem" (39; 
"[...] bevor wir dem staunenden Leser für alles, was wir behaupten, den un­
widerleglichen Beweis erbringen", 61). 

8 "A take ze ano; ötenäf nalehä. Jakäz tedy pomoc; jsem nucen uderit pesti do 
stolu a vykriknout: 'Hlupäci a lhäft! [...]'" (19; "Und es ist so; der Leser 
drängt. Wie soll ich ihm helfen; ich bin gezwungen, mit der Faust auf den 
Tisch zu hauen und zu rufen: 'Dummköpfe und Lügner! [...] '", 24). 

9 "Apelujme zatim na ötenärovu obrazivost prvniho stupne" (17; "Appellieren 
wir zunächst an des Lesers Einbildungskraft erster Ordnung", 22). 

10 "Jestli to ötenäfe posud nenapadlo, nyni to tedy vi." (32f.; "Sollte das dem 
Leser bisher nicht aufgefallen sein, so weiß er es jetzt.", 49). 



268 Reinhard Ibler 

11 "Je-li mezi ctenäfi nekdo, kdo snad nesouhlasi, necht se zvedänim ruky 
neunavuje." (25; "Sollte es unter den Lesern jemanden geben, der hier nicht 
einverstanden ist, möge er sich die Mühe ersparen, die Hand zu heben.", 37). 

12 "Kazdym zpusobem doufäm aspon v tolik, ze lide dobre vule oceni po zäsluze 
skutecnost, ze jsem jim s demonstraci sve myslenky drahocenneho casu prilis 
neuträcel." (25; "Ich jedenfalls hoffe zumindest darauf, daß Menschen guten 
Willens verdientermaßen die Tatsache würdigen, daß ich mit der Demonstra­
tion meines Gedankens ihre kostbare Zeit nicht über Gebühr in Anspruch 
genommen habe.", 36). 

13 "[...] a kladu-li na prvni misto sebe, to ne ze bych se vypinal, nybrz präve 
naopak" (45; "[...] und ich setze mich hier an die erste Stelle, nicht um mich 
aufzuspielen, sondern gerade im Gegenteil", 72). 

14 "Neduvefuje obycejnemu rozumu, neduvefuje tradicni feci" (Krälik 1937, 
364: "Er mißtraut dem gewöhnlichen Verstand, er mißtraut der traditionellen 
Sprache"). 

15 Zu den metaphysischen Ansichten Weiners und seiner spezifischen Form der 
Suche nach Gott vgl. Chalupecky 1992, 37f. 

16 Dieses Streben nach einer übergeordneten Form der Erkenntnis kennzeichnet 
den Großteil von Weiners späterem Schaffen. "In einer raschen Entwicklung, 
zwischen 1927 und 1931, verarbeitete er für sich nicht nur den Gegensatz 
zwischen Rationalem und Irrationalem, sondern auch den Widerspruch 
zwischen Individuum und Absolutem, den Weiner in der mystischen Einheit 
von Mensch und Natur aufzulösen trachtete; in seiner Poetik Der Bader 
erarbeitete er eine Traumtheorie, die den Traum, den Weiner metaphysisch 
interpretierte, sowohl als Absolutum ('Der Traum ist unser wahrster Gott') als 
auch als jene Einheit von Mensch und Natur ('wo die Menschen Schmach 
nicht kennen, denn einzig und allein dort ist die edle Weisheit der Tiere und 
Dinge ihnen zugänglich') in den Mittelpunkt seiner literarischen Arbeit 
rückte." (Sacher 1986, 160) 

17 J. Chalupecky bezeichnet Lazebnik sogar als " [...] simplisticky pfispevek do 
dejin ceske literatury nebo cesky pfispevek do dejin simplismu." (Chalu­
pecky 1992, 38: "[...] simplistischen Beitrag zur Geschichte der tschechi­
schen Literatur oder tschechischen Beitrag zur Geschichte des Simplismus.") 
Nach P. Sacher ist Weiners Werk " [...] künstlerisch das Bedeutendste, was 
im Umkreis von Le Grand Jeu entstanden war." (Sacher 1986, 157) 

18 "[...] zivot je sen nicim neruseny; ledaze nastane den, kdy sen tento nähle 
zhoustne, kdy se jeho obrysy stanou pfesnejsimi a vystoupi z vlysu, kam byly 
pfedtim jen vyryty: nävrat, rozlouceni, slouceni, smrt." (59) - "[...] das Leben 
ist Traum, den nichts stört; nur daß einmal der Tag anbricht, an dem dieser 
Traum sich jäh verdichtet, an dem seine Umrisse deutlicher werden und aus 



Der einsame Avantgardist 269 

dem Fries, in den sie bis dahin nur eingemeißelt waren, heraustreten: 
Umkehr, Abschied, Vereinigung, Tod." (98) 

19 Bei aller zeitweiligen Nähe zum Surrealismus und zum Simplismus unters­
chied sich Weiner von den Vertretern dieser Richtungen besonders durch 
seinen hohen ethischen Anspruch. Von der Kunst erhoffte er sich eine Ant­
wort auf die Frage nach der richtigen Lebenseinstellung (vgl. Chalupecky 
1992, 41; siehe a. Vlasin 1974, 429). 

20 Im Mittelalter etwa gehörte der Bader zu den sog. 'unehrlichen' Berufen. 

21 Dieses Motto wurde einem Artikel im Jahrgang 1929 der Zeitschrift Prdvo 
lidu entnommen. 

L i t e r a t u r 

Bollenbeck, G. 1987. "Avantgarde", Moderne Literatur in Grundbegriffen, 
Frankfurt am Main: D. Borchmeyer, V. Zmegac, 3 8 - 4 5 . 

Buriänek, F. 1981. Ceskd literatura prvni poloviny XX. stoleti, Praha. 

Chalupecky, J. 1937. "Weiner" (Fragment), Listypro umeni a kritiku, 5, 4 -10. 

Chalupecky, J. 1980. 0 dada, surrealismu a ceskem umeni, [o.O.] (Jazzpetit. 2). 

Chalupecky, J. 1992. Expresioniste, Praha. 

Drews, P. 1983. Die slawische Avantgarde und der Westen, München (Forum 
slavicum. 55). 

Fritz, H. 1987. "Surrealismus", Moderne Literatur in Grundbegriffen, Frankfurt 
am Main: D. Borchmeyer, V. Zmegac, 356 - 362. 

Götz, F. 1930. Tvdf stoleti, Praha. 

Greber, E. 1992. "Mythos - Name - Pronomen. Der literarische Werktitel als 
metatextueller Indikator", Wiener Slawistischer Almanach, 30, 99 - 152. 

Jaspers, K. 1956. Philosophie. 2. Buch: Existenzerhellung, Berlin - Göttingen -
Heidelberg. 

Krälik, 0. 1937. "Richard Weiner" (Pokus о studii), Listypro umeni a kritiku, 5, 
364-367. 

Kravar, Z. 1987. "Metatextualität", Moderne Literatur in Grundbegriffen, 
Frankfurt am Main: D. Borchmeyer, V. Zmegae, 246 - 249. 



270 Reinhard Ibler 

Kvapil, J. 1968. "L'avant-garde tchecoslovaque d'entre les deux guerres et 
l'avant-garde pmsierme", Philologica Pragensia, 11, 129-140. 

Kunstmann, H. 1974. Tschechische Erzählkunst im 20. Jahrhundert, Köln-
Wien. 

Mourkovä, J. 1988. Bulfici a obcane, Praha. 

Mukarovsky, J. 1937. "Poetika", Ottuv slovnik naucny nove doby, dil IV, svazek 
2, Praha, 1181-1183. 

Mukarovsky, J. 1940. "Dialog a monolog", Listy filologicke, 67, 139 -160. 

—, 1900. "Lazebnik", Ottuv slovnik naucny, 15,744. 

Sacher, P. 1986. "Die konsequent praktizierte Verzweiflung: Richard Weiner", 
Merkur. Deutsche Zeitschrift für europäisches Denken, 40, 156 - 161. 

Spitzbardt, W. 1992. "Nachwort", Richard Weiner, Der gleichgültige Zuschau­
er, Leipzig, 255 - 269. 

Urban, P. 1991. "Bibliographische Notiz", Richard Weiner, Der Bader, Berlin, 
163-167. 

Vlasin, S. 1974. '"Lichy clovek' nasi mezivälecne literatury", Richard Weiner, 
Lazebnik. Ига doopravdy, Praha, 425 - 440. 

Weiner, R. 1974. Lazebnik. Hra doopravdy, Praha. 

Weiner, R. 1991. Der Bader. Eine Poetik, Übers. P. Urban, Berlin. 


