
Wiener Slawistischer Almanach 32 (1993) 129-173 

Rainer Grübel 

DIE EPOCHE DES VASILIJ ROZANOV. 
PROBLEME DER LITERARISCHEN PERIODISIERUNG UNTER 

DEM BLICKWINKEL DER SICH BEWEGENDEN UND 
STILLSTEHENDEN ZEIT 

Мысль, что челов'Ькъ въ самомъ дЪлЪ дЪлаетъ 
исторпо - вотъ самая яркая нелепость; онъ въ 
ней живетъ, блуждаетъ безъ всякаго в^дЪшя 
для ч е г о , к ч е м у . 
Der Gedanke, der Mensch mache tatsächliche die Ge­
schichte, ist die klarste Ungereimtheit; er lebt in ihr, 
irrt herum ohne jedes Wissen wofür , wozu . 

Rozanov 1899,126. 
Все <облекается> в одежды, и история самая 
есть облечение в одежды незримых божеских 
планов. 
Alles »kleidet sich* in Gewänder, und die Geschichte 
selbst ist das Einkleiden der unsichtbaren göttlichen 
Pläne in Gewänder. 

Rozanov 1970 [1918], 544. 

1. Vorbemerkung 

Мы до того привыкли к безличному процессу истории, что 
всякого человека рассматриваем только как средство для 
чего-то. Это, наконец, утомляет; это, наконец недостойно. 
Человек вовсе не хочет быть только средством, он не вечный 
учитель в словах своих, не вьючное животное, которое несет 
какие-то вклады в «великую сокровищницу человечества», с 
благодарностью от современников и в назидание потомства. 
Он просто свободный человек, со своею скорбью и со всеми 
радостями, с особенными мыслями, которые его занимают 
вовсе не потому, что ими можно пополнить «сокровищни­
цу». Разве не достаточно измучен человек, чтоб еще растяги­
вать его по всем направлениям, приноравливая к одному, до­
тягивая до другого, обрубая на третьем. Оставьте его одного, 
с собою: он вовсе не материал для теории, он живая лич­
ность, «богоподобный человек». Умейте подходить к нему с 



130 Rainer Grübet 

любовью и интересом, и он раскроет перед вами такие тайны 
души своей, о которых вы и не догадываетесь. 

Wir haben uns so sehr an den unpersönlichen Prozeß der Geschichte 
gewöhnt, daß wir einen jeden Menschen nur als Mittel für etwas 
betrachten. Letzten Endes ist das ermüdend; letzten Endes ist es un­
würdig. Der Mensch will überhaupt nicht nur Mittel sein, er ist in 
seinen Worten nicht der ewige Lehrer, nicht das Lasttier, das seinen 
Teil zur „großen Schatzkammer der Menschheit" beiträgt, unter dem 
Dank der Zeitgenossen und zur Erbauung der Nachfahren. Er ist 
einfach ein freier Mensch mit seinem Leid und seinen Freuden, mit 
seinen besonderen Gedanken, die ihn durchaus nicht zu dem Zweck 
beschäftigen, damit die „Schatzkammer" füllen zu lassen. Ist der 
Mensch denn nicht zur Genüge gepeinigt, daß man ihn auch noch 
nach allen Seiten strecken, ihn dabei an das eine anpassen, zum an­
deren hinziehen und beim Dritten verkürzen muß. Laßt ihn doch 
allein, für sich: er ist doch gar nicht Material für eine Theorie, ist 
eine lebendige Person, ein „Mensch nach Gottes Ebenbild". Seid im­
stande, euch ihm mit Liebe und Interesse zu nähern, und er wird 
euch Geheimnisse seiner Seele eröffnen, die ihr nicht einmal für 
möglich haltet. 

Mit diesem vor hundert Jahren geäußerten Gedanken ruft uns der russische 
Schriftsteller und Denker Vasilij Rozanov1 die im Angesicht der Postmoderne 
durchaus aktuelle Fragwürdigkeit unseres Unternehmens in zweierlei Hinsicht 
ins Bewußtsein. Lassen wir nicht einerseits wesentliche Seiten eines Menschen 
außer acht und verkürzen wir nicht sein Lebenswerk sträflich, wenn wir unsere 
Betrachtung auf jene in bestimmter schriftlicher Form niedergelegten Artefakte 
beschränken, die geeignet erscheinen, in die Schatzkammer der Weltliteratur 
einzugehen? „Ist der Autor nicht doch wichtiger als sein Stil?" hat vor drei 
Jahren der Slavist Hans Rothe gefragt.2 Und verfälschen wir nicht andererseits 
das (Euvre eines Autors, wenn wir es in die wie auch immer angelegten Raster 
einer räumlichen Gliederung und die wie auch immer geschnittenen Perioden 
einer zeitlichen Ofdnung pressen? Das Prokrustesbett, auf das der Mensch als 
ein Gegenstand klassifizierender oder periodisierender Betrachtung gespannt 
wird, die Lagerstatt, in der wie zur Marter unter den Schlägen des Hammers die 
Knochen krachen,3 steht ungenannt als schreckendes Bild bereit, wenn Rozanov 
der historischen Arbeit das Strecken und Kürzen, das Hauen und Hacken zum 
Verfahren gibt. 

Die s y s t e m a t i s c h e Klassifikation hat fast zeitgleich mit Rozanovs 
Kritik am Historismus der italienische Ästhetiker Вenedetto Croce am 
Beispiel der Gattungslehre verworfen. Ein jedes sprachliche Kunstwerk sei 
aufgrund seiner spezifischen Intuition und Expression eine Erscheinung sui 
generis und mit keiner anderen gleichzusetzen.4 Die Begründung für die 



Die Epoche des Vasilij Rozanov 131 

Abwehr der ästhetischen Klassifikation - sie liegt bei Croce in der Gegenüber­
stellung von ästhetischer und logischer Tätigkeit, von „intuizione" und „espres-
sione" auf der einen und „concetto", also dem Entwurfscharakter, auf der ande­
ren Seite - kann uns hier nicht beschäftigen.5 Wir sollten jedoch ihre Quelle in 
der philosophischen Tradition des Nominalismus festhalten, einer Lehre also, 
die Allgemeinbegriffen keine Realität, sondern nur den Charakter beliebiger 
Benennungen zubilligt. Gattungsbegriffe sind aus der Perspektive der nominali-
stischen Betrachtungsweise nichts als Schall und Rauch. 

Die Gattungsbezeichnungen gehören durch ihren ausdrücklichen oder still­
schweigenden Bezug auf ein Gattungssystem zu jenen Ausdrücken von Ästhetik 
und Literaturwissenschaft, die das unüberschaubare Meer der literarischen und 
ästhetischen Erscheinungen r ä u m l i c h zu ordnen suchen. Mutatis mutandis 
fügen sich die Periodenbegriffe durch ihre Grundlegung in einer chronika­
lischen Reihe in die Ordnung jener Ausdrücke ein, welche das Chaos der Texte 
ze i t l i ch zu gliedern trachten. Analog zu Croces Ablehnung von Begriffen der 
systematischen Literaturwissenschaft und Ästhetik lassen sich die Periodenbe­
zeichnungen als leere Kategorien kennzeichnen, als Ordnungsbegriffe also, 
denen keine künstlerischen Erscheinungen, vor allem aber keine Kunstwerke 
entsprechen. Die Geschichtlichkeit der Literatur löst sich auf, wenn wir die 
Kunstwerke nicht auch als nacheinander gewordene, sondern nur als gleichzeitig 
existente begreifen. „The whole of the literature of Europe from Homer has а 
simultaneous existence and composes a simultaneous order" bekräftigt etwa 
TiL Eliot diese Anschauung.6 

Mit dieser Einsicht könnten wir - auch unter Berufung auf Rozanov - das 
Vorhaben für gescheitert erklären, sein Werk den geläufigen Periodenbegriffen 
der russischen und europäischen historia literaria anzubequemen, wäre es nicht 
so, daß Rozanov die historische Klassifikation am Schluß eines Aufsatzes 
verwirft und selbst die russische literarische Kritik des 19. Jahrhunderts zur drei­
gliedrigen historischen Ordnung einer Folge von ästhetischer, ethischer und 
wissenschaftlicher Kritik fügt. Nach der ä s t h e t i s c h e n Betrachtungsweise 
Belinskijs und der e t h i s c h e n Literaturkritik Dobroljubovs sei man nun in 
das Zeitalter ihrer w i s s e n s c h a f t l i c h e n Erörterung eingetreten. Nach 
dieser dritten Phase ist keine künftige andersartige Zeitstufe mehr vorstellbar. 
Die eigene Zeit ist wieder einmal Ziel und Ende der literarischen sowie der 
literaturkritischen Geschichte. 

Bei strenger Betrachtung entwirft Rozanov freilich gar keine Folge von 
Perioden, wie sie ein Entwicklungsmodell fordert, sondern eine dreigliedrige 
Typenlehre der Kritik. Diese typologische Dreiheit begegnet ähnlich in seinem 
Gogol'-Aufsatz als dreigliedrige Stilistik des neunzehnten Jahrhunderts (die Stile 
Karamzins, Puskins und Gogol's) und andernorts in seiner religiösen Typologie; 
nicht ganz unabhängig von Danilevskijs ethnischer Typenlehre und Solov'evs 



132 Rainer Grübet 

Entwurf der Alleinheit charakterisiert Rozanov den Katholizismus als 
abstrahierenden Universalismus, den Protestantismus als isolierenden Individua­
lismus und die Orthodoxie als die Vereinbarung dieser Gegensätze (Rozanov 
1906, 182ff.).7 

Es wäre ein höchst unwahrscheinlicher Zufall, wenn sich das Gewordene 
stets in genau drei Schritten vollzogen hätte und sich dem Betrachter gleichsam 
von selbst als Folge von drei Typen darböte. Viel näher liegt die Vermutung, 
daß diese historische Grundgliederung das Muster der menschlichen Existenz -
Geburt, Leben und Tod - und das dazu stimmende übersichtliche aristotelische 
Schema des Textes - Anfang, Mitte und Ende - zum bewußten oder unbewußten 
Vorbild für die Betrachtung des Geschichtlichen wählt; so schon in der 
griechischen zyklischen Figur einer Folge von goldenem, silbernem und 
eisernem Zeitalter und noch in der epochalen Gliederung der abendländischen 
Kultur in Antike, Mittelalter und Neuzeit. Der Bestimmung des eigenen Stand­
ortes bieten sich dann drei prominente Grundpositionen an: zu Beginn einer hi­
storischen Periodenfolge (Adventismus), an ihrem Ende (Apokalyptik) oder 
aber in ihrer Mitte. Letztlich bilden ästhetische und literarische Periodisierungen 
ja nichts anderes als die moderne literarisierte Form kalendarischer Mythen, 
kosmogonischer Zyklen und eschatologischer Modelle.8 

Wo eine kulturelle Phase wie der Klassizismus auf die Geltung eines Gat­
tungssystems eingestellt ist und dieses im Einklang mit der literarischen Praxis 
auch im literaturkritischen Diskurs eines Boileau,9 eines Gottsched oder eines 
Lomonosov zu definieren, wenn nicht gar zu kanonisieren trachtet, sprengen 
Sturm und Drang oder die Romantik die Ketten des Gattungsgefüges und 
kennen dann auch keine übergreifende Gattungsordnüng, etwa aus der Feder 
von Hamann, Byron oder Gogol'. Auf analoge Weise zeigt eine Kultur wie 
der Realismus, die das Gesamt des geschichtlichen Ablaufs über das 
Einzelgeschehen und entsprechend auch die literarische Folge über das Ein­
zelwerk stellt, ein heftiges historisches Gliederungseros. In der russischen 
Kultur belegen schon Belinskij und noch Boborykin diese literaturkritische 
Praxis. Demgegenüber darf der Anspruch, das große Einzelwerk stehe wie der 
große Augenblick über der literarischen Folge der Texte oder der Kette von 
Ereignissen, eine literaturkritische Entsprechung erwarten, welche die literari­
sche Geschichte zugunsten der Einzelwerkbetrachtung auf die hinteren Ränge 
des hochgeschätzten Kulturgeschehens verweist. 

Die Wirklichkeit wäre zu einfach oder - wie Rozanov sagt - zu ermüdend, 
und zu unwürdig, wenn sie sich diesem schlichten Muster des Gegensatzpaares 
fügte. Wir haben es wohl eher mit einem breiten Band von Möglichkeiten zu 
tun, zwischen dessen Endpunkten vielfältige Abstufungen zu gewärtigen sind. 
Die Gleichgültigkeit der Unzeitlichkeit sollte bei uns gegenüber der von der 
Posthistoire nahegelegten grundsätzlichen Ablehnung jeder chronikalischen 



Die Epoche des Vasilij Rozanov 133 

Gliederung ebenso Skepsis hervorrufen wie gegenüber jener rigorosen, die 
Zukunft im Einklang mit der Prädestinationslehre vorwegnehmenden histo­
rischen Ordnung, die der Historismus seit Hegel den Geschehnissen über­
gestülpt hat. 

Stellen wir uns vor, daß die Ereignisse nicht - wie bei Hegel oder Lukäcs - in 
ein vorgegebenes, zeitlich gegliedertes Gefüge eintreten und ihr Muster auf 
diese Weise erfüllen, sondern ihr Geworden-Sein, ja selbst den Rahmen ihres 
Werdens selbst erzeugen. Sie können sich selbst - im oben eingeführten Bild 
gesprochen - als Anfang, Mitte oder Ende setzen und damit auch auf das voran­
gehende und das künftige Geschehen deutend und wertend zurückwirken. 
Kunstwerke tragen in solcher Betrachtung nicht nur zur Bildung künstlerischer 
Perioden bei, sondern setzen ihrem Bestand, ihrer Geltung und vor allem ihrer 
Einheitlichkeit Widerstand entgegen. Manche von ihnen mögen sich gerade 
dadurch auszeichnen, daß sie sich jeglicher Periodisierung widersetzen. Damit 
stehen sie in historischer Betrachtung zwar nicht über oder außerhalb der 
Perioden, doch macht es auch keinen Sinn, ihnen eine temporale Gliederung 
vor- oder überzuordnen. 

Es geht hierbei um mehr als um eine desautomatisierende Innovation, so wie 
sie der russische Formalismus zum ästhetischen Grundprinzip erhob, weil die 
Aufhebung des Automatisierten notwendig - wenn auch negativ - auf den 
Automatismus des Vorgängigen eingestellt ist. Auch der Zweischritt des Stiftens 
und Durchbrechens einer ästhetischen Norm bindet das Kunstwerk unweigerlich 
an eine chronologische Folge,10 die ja nur für die Zeitgenossen als umwälzendes 
Ereignis spürbar ist. Aus der Retrospektive der später Lebenden lassen sich die 
normbrechenden Kräfte nicht ästhetisch erleben, sondern nur intellektuell 
einsehen. 

2. Epoche als Stillstehen der Geschichte 

Die Erlösung ist der Limes des Fort 
Schritts. 
W. Benjamin (I, 3: 1235) 

Das dem heutigen ,sensus communis' geläufige Bild vom historischen, zum 
Beispiel biographischen Ablauf ist weitgehend mechanisch; es mischt zwei Be­
standteile, zum einen den astrologisch-numerischen Sprung der kalendarischen 
Chronologie, die einst die Zeit von der Erschaffung der Welt, dem Beginn eines 
Reiches oder eines Lebens bis zu einem geoffenbarten, geweissagten oder 
berechneten Ende zählte und zum anderen die von Newton wissenschaftlich 
begründete Vorstellung eines unumkehrbaren Zeitkontinuums. Die vektoral 
angelegte Zeitdauer erscheint so gegliedert durch Zeitgrenzen wie Geburt, 
Neujahr, Hochzeit, Kriegsbeginn und Silvester, Scheidung, Waffenstillstand 



134 Rainer Grübel 

oder Tod. In der Literaturgeschichtsschreibung entsprechen diesen Grenzen von 
Beginn und Ende Debüt und letztes Werk als Marksteine einer angenommenen 
Werkkontinuität. 

Seit dem Mittelalter an einen Tages- und Lebensrhythmus nach Kalender und 
Uhr gefesselt, relativieren wir das unstetige innere Zeiterleben durch die schein­
bar stetigen Daten einer äußeren, vermeintlich objektiven Wirklichkeit. Kalen­
darische Chronologie und Zeitsegmentierung durch die Uhr pochen auf eine 
Äquivalenz von Jahrhunderten, Jahrzehnten, Jahren, Tagen und Stunden, wo wir 
die Phasen des Lebens als durchaus ungleichwertig erleben, wo wir gute von 
schlechten Tagen oder Stunden, große von kleinen Jahren, Wochen des Glücks 
von solchen des Unglücks scheiden. 

Die chronologische Ordnung hat Sinn als Teil einer Eschatologie, in der sie 
die Interimsphase zwischen Anfangs- und Endzeit kalkulierbar macht. Fallen die 
äußeren Grenzen fort, sehen wir uns tatsächlich in einem Zeitkontinuum ohne 
Beginn und Schluß, ist das Zählen der in der Tat dann unzähligen äquivalenten 
Einheiten nur noch ridikül. Will man sich aus dieser sinnlosen Mechanik lösen, 
empfiehlt es sich entweder, auf die Chronologie ganz zu verzichten oder aber 
die dem mechanischen Zeitalter eigentümliche Triviälvorstellung einer konti­
nuierlichen Zeit aufzugeben zugunsten von Phasen der Beschleunigung und der 
Verlangsamung, ja von Zeitsprüngen und Zeitlöchern. Der »beschleunigten Ent­
wicklung', wie sie Gaöev bereits in die vergleichende Literaturgeschichtsschrei­
bung eingeführt hat, stehen dann auch ihre Verlangsamung, ja ihr Stillstand und 
der Sprung aus der Zeit als alternative Optionen zur Seite. 

Epoche (еттох )̂ nannten die Griechen das Innehalten bei der Suche nach der 
Wahrheit.11 Epoche wollen wir hier nicht den Einschnitt, sondern den Einbruch 
der Nichtzeit in die Zeit eines Vorgangs nennen. Die zentrale These sei voran­
gestellt: Alle großen Werke erheben nicht so sehr Anspruch auf das Voran­
treiben einer Entwicklung, einer Evolution, durch die sie sich ja selbst relati­
vieren, wenn nicht gar überflüssig machen, sondern auf die Epoche, auf jenen 
Stillstand der Zeit, in deren Dimension allein ihnen auf Dauer Dignität zukom­
men kann. Anders gesagt: Alle Kunstwerke sind als kreative Erscheinungen 
unumgänglich auf die Störung jeder Kontinuität - auch einer Kontinuität der 
Diskontinuität - angelegt, welche sie in Elemente einer ihnen fremden äußeren 
Stetigkeit überführt. Es ist ja vor allem die Perspektive des Literarhistorikers, 
welche das Kunstwerk zum Glied in der von ihm konstruierten Kette der 
Erscheinungen macht. 

Als Gewordenes präsentiert sich das Kunstwerk zunächst durch den Schöp­
fungsakt. Doch ist dieser, wie schon Nietzsche (1980, II: 152) hervorhob, dem 
Betrachter des fertigen (Euvre verborgen, und wir fügen hinzu: notwendig ver­
borgen. Erst im Rezeptionsakt trägt der Zuhörer oder Leser dem Ereignis Kunst­
werk von außen (meßbare) Zeit zu, wird das Kunstwerk erneut ein Werdendes. 



Die Epoche des Vasilij Rozanov 135 

Da es aber als Artefakt ein bereits Fertiges ist, steht ihm (anders als dem Leben 
des Lesers) keine offene Zukunft bevor. Der Rezipierende hat die Möglichkeit, 
das Aufnehmen des Artefakts abzubrechen oder aber zu wiederholen. Das Arte­
fakt, ob ,offen4 oder »geschlossen4, ob fragmentarisch oder in seiner Architekto­
nik vollendet, ist im Augenblick seiner Präsentation fertig. Andernfalls ist es 
nicht da, sondern wird erst geschaffen, und der Leser wird zum Autor. 

Den historischen Vorstellungen und damit auch den Periodisierungsmodellen 
liegen die beiden Prinzipien von Dauer und Wechsel, von Kontinuität und Dis­
kontinuität zugrunde. Auch die naturwissenschaftlichen Zeitentwürfe machen 
sich das Widerspiel von temporaler Stetigkeit und Unstetigkeit zunutze. Jüngst 
haben Cramer und Kaempfer (1990) zyklische (reversible) und lineare (irre­
versible) Zeit als Doppelstruktur zur Figur des „Zeitbaums" gefügt. Hieran ist 
vor allem bemerkenswert, daß nach Kreis, Pfeil und Punkt (Gendolla 1991) wie 
zuvor schon bei Zelinskij (1978) erneut der Baum (vgl. ,Weltenbaum',12 ,Baum 
des Lebens*, ,Stammbaum' usw.) zur Grundfigur chronotopischen kulturellen 
Denkens, zum Inbegriff eines Zeitmodells erhoben wird. Es handelt sich dabei 
nun gerade um jene Großmetapher, die in Rozanovs poetischer Mythe neben 
Sonne und Phallus den obersten Rang einnimmt. Zum anderen gilt es festzu­
halten, daß dieser Ent-wurf einen neuen Typus von Chronotop entfaltete, indem 
er den Raum als „gebremste Zeit" modelliert und damit die Konzeption der Zeit 
als vierter Dimension des Raums auf den Kopf stellt. Hier nun finden wir unsere 
Intuition einer eben nicht notwendig gleichförmigen Zeit aufs Schönste 
bestätigt 

Zum zweiten aber ist im Modell von Cramer und Kaempfer der Kosmos 
insofern unabgeschlossen, als er einen der eigenen Zukunft nicht kundigen Pro­
zeß bildet. Damit ist die Eschatologie zugleich aufgegeben und gerettet, da ihr 
wesentlicher Inhalt, die Kenntnis der eigenen wie auch immer verschlüsselten 
Zukunft, zugleich unbekannt aber eben doch potentiell auch apokalyptisch ist. 
Im Weltbild der zeitgenössischen Physik wird der Kosmos somit selbst 
agnostisch, wenn nicht gar apophatisch. 

Zyklische Bewegung ist hier insofern relativiert zur Idealvorstellung, der eine 
ahistorische Bewegung entspricht, als aus dieser Sicht ein jeder Zyklus auf die 
Dauer Störfaktoren ausgesetzt und unter der Wirkung „seltsamer Attraktoren" 
(„Strange attractors") aus dem Gleichmaß gebracht wird. Der strukturerhaltende 
Prozeß ist demnach überlagert von einem irreversiblen, chaotischen, „kreativen" 
Prozeß, welcher erst dem Vorgang Geschichtlichkeit verleiht. Indes die Uhr mit 
dem Planetensystem, den Jahreszeiten und dem Herzschlag den strukturstabili­
sierenden Systemen zugeordnet werden kann, finden sich bei Cramer und 
Kaempfer der Urknall, das Wetter, Geburt und Tod sowie die Kunstwerke in die 
irreversiblen, „evolutiven" Systeme eingereiht. Es läßt sich jedoch zeigen, daß 
wie der Herzschlag durch sein Aussetzen auch in die Reihe der irreversiblen 



136 Rainer Grübet 

Vorgänge einrücken kann, umgekehrt die Kunstwerke wie unter evolutionärem 
so auch unter strukturerhaltendem Gesichtspunkt zu betrachten sind.13 

Für die Literaturgeschichte ist wie für die Kulturgeschichte allgemein eine 
Doppelbetrachtung zu erwägen, die ein modifiziertes äußeres Modell der Evolu­
tion mit einem inneren Modell der stillstehenden Zeit verbindet, eben der 
Epoche. Gilt aus evolutionärer Perspektive für das Werk in jedem gegebenen 
Moment das Prinzip des „nicht mehr", so erhebt das Kunstwerk von innen 
heraus Anspruch auf die Geltung des Prinzips „(schon) immer". Der inneren 
blitzartigen Epiphanie treten die äußeren Entwürfe der Progression und Regres­
sion, des Fortschritts und des Verfalls, zur Seite. Anders gesagt: der Zeitpunkt 
der vollgültigen Wertgegenwart, der Epiphanie, ist erfüllt von einer konzen­
trierten Punktzeit ohne Ausdehnung, während die ausgedehnte Zeitstrecke der 
Entwicklung eine gestreckte Zeit voraussetzt, die den Moment zu verneinen 
sucht und zu vernichten droht. Gegen diese Auslöschung des Zeitpunkts zuguns­
ten der Zeitstrecke, der Jetztzeit zugunsten von Vor- und Nachzeit, hat Rozanov 
mit seinem Werk Einspruch erhoben. 

Benjamin hat zwei Jahrzehnte später von der Monade gesprochen, in deren 
Struktur „das Zeichen einer messianischen Stillegung des Geschehens" erkenn­
bar werde. Dem Hegeischen Bild von der Dynamik des Denkens tritt komple­
mentär ein von Leibniz befruchtetes Ikon zur Seite, das zum einen (wie Roza­
nov) auf jüdische religiöse Traditionen zurückgreift, zum anderen aber wesent­
lich von der Vorstellung der „Konstellation" zehrt. Dieser Haltepunkt ist dem­
nach zunächst räumlich konstituiert und weicht so schon von der primär zeit­
lichen Fundierung im Historismus ab: 

Zum Denken gehört nicht nur die Bewegung der Gedanken sondern 
ebenso ihre Stillegung. Wo das Denken in einer von Spannungen 
gesättigten Konstellation plötzlich einhält, da erteilt es derselben 
einen Chock, durch den es sich als Monade kristallisiert.14 

Es ging auch Benjamin tatsächlich um nicht weniger als um die 
„Zerschlagung der Vorstellung von einem Kontinuum der Kultur"15 und damit 
um die Zerstörung der Vorstellung vom permanenten Fortschritt. Mit dem 
räumlichen Bild der Konstellation, des Zusammen-Gestellten, stiftet er eine to­
pisch begründete Strukturgleichheit zwischen Erkenntnismoment und erkanntem 
Moment, die sich noch stets an die Historizität als sinnstiftendeß Zusam­
menhang klammert: 

Vergangenes historisch artikulieren heißt: dasjenige in der Vergan­
genheit erkennen, was in der Konstellation eines und desselben 
Augenblicks zusammentritt. Historische Erkenntnis ist einzig und 
allein möglich im historischen Augenblick. Die Erkenntnis im 
Augenblick aber ist immer eine Erkenntnis von einem Augenblick.16 



Die Epoche des Vasilij Rozanov 137 

Benjamin erläge mit dieser, die Schau des nicht an den Augenblick Gebunde­
nen ausschließenden These, augenblickliche Erkenntnis habe stets einen Augen­
blick zum Gegenstand, trotz aller Lösungsbemühungen noch stets dem Historis­
mus, wenn er den Moment nicht als Stillstand der Zeit faßte. In seiner 
Verwoben-heit mit anderen Geschehnissen ist das einzelne Ereignis (auch 
kausal) kontex-tuiert; durch die stets gegebene Möglichkeit, auf das Ereignis 
sprachlich Bezug zu nehmen, wird das Ereignis potentiell kontextfrei. Wie im 
Exemplum ein historisches Geschehen aus seinem Zusammenhang herausgelöst 
und als allgemeine Wahrheit der Erkenntnis des gegenwärtigen Geschehens zum 
Vorbild dient, so verleiht die Zitierbarkeit des augenblicklichen Geschehens die 
Potenz einer den Moment überdauernden Gültigkeit. Durch solche Geltung über 
den Moment hinaus wird die zeitliche Bindung des augenblicklichen Ereignisses 
aufgehoben: 

Die Geschichte hat es mit Zusammenhängen zu tun und mit 
beliebigen Kausalketten. Indem sie aber von der grundsätzlichen 
Zitierbarkeit ihres Gegenstandes einen Begriff gibt, muß derselbe in 
seiner höchsten Fassung sich als Augenblick der Menschheit 
darbieten. Die Zeit muß in ihm stillgestellt sein.17 

Die Zitierbarkeit des Zeichens bietet die Gelegenheit, die Erscheinung aus 
dem zwanghaften Zusammenhang des Gewordenen zu lösen und einzufügen in 
den freien Kontext des Seienden. Ihre angemessene literarische Theorie und 
Methode ist die Intertextualität; die Rezeptionsgeschichte dagegen fügt den 
wahrgenommenen Text erneut in eine historische Perspektive ein, als deren 
chronologischer Orientierungspunkt die Gegenwart des Wahrnehmenden dient. 

Die Doppelperspektive von zeitlicher Beschränkung und überzeitlicher Gül­
tigkeit läßt sich bis in die frühgriechische Philosophie zurückverfolgen, bis zum 
Nebeneinander der Entwicklungslehre des Heraklit und der Ontologie des Par-
menides im fünften vorchristlichen Jahrhundert. Heraklit hat am Beispiel des 
Flusses die Bewegung des Seienden vorgeführt: „Wer in denselben Fluß steigt, 
dem fließt anderes und wieder anderes Wasser zu."18 Ebenso steigen wir bei 
jeder Lektüre ein und desselben künstlerischen Textes jedesmal in ein anderes 
Werk ein. Nicht nur das Kunstwerk ist bei erneuter Lektüre ein anderes gewor­
den, auch wir selbst haben uns verändert; oder in den Worten des Heraklit: „Wir 
steigen in denselben Fluß und doch nicht in denselben; wir sind es, und wir sind 
es nicht." In seiner Vorstellung von der Bewegung als dem Umschlagen der Ge­
gensätze ineinander und vom Kampf als Motor der Entwicklung scheinen auch 
Momente des Historismus vorgeprägt. 

Für Parmenides (wie auch für seinen Schüler Zenon) war alles Sein dagegen 
von Unveränderlichkeit bestimmt: 



138 Rainer Grübet 

Aber unbeweglich ruht es [das Seiende] in den Grenzen gewaltiger 
Bande, ohne Anfang und ohne Ende; sind doch Entstehen und Ver­
gehen in die äußerste Ferne verschlagen! Denn feste Überzeugung ; 
hat sie verjagt. Und als dasselbe verharrt sie an derselben Stelle und 
ruht in sich selber, und so bleibt es doch fest an seinem Platz.19 

Von Perikles und Anaximander vorbereitet, wird der Widerspruch zwischen 
der Beständigkeit und dem Wechsel bei Piaton aufgelöst in die Vernunfterkennt­
nis des beständigen Seins (Kosmos) und in die Sinnes Wahrnehmung des wech­
selnden Werdens (Chaos).20 In der Rezeption wie in der Produktion ist das 
Kunstwerk durchweg geschichtlich: Als „Gemachtes" steht es in einem ganz 
und gar historischen Zusammenhang.21 Als ästhetisches Objekt dagegen, als 
Kunstwerk in der Vorstellung von Autor und Leser (Hörer) streift es die histo­
rische Folie ab und erhebt Anspruch auf Allgemeingültigkeit. 

Der Chronotop des Zeitbaums ist im Gegensatz zu dem allen geläufigen 
literarhistorischen Chronologien zugrundeliegenden Konzept des linearen Zeit­
vektors charakterisiert von Verzweigungen, die es gestatten, neben der diachro-
nen Abfolge auch synchrone Alternativen zu modellieren. In diesem Modell, das 
bei graphischer Darstellung die Struktur eines Fließdiagramms annimmt, folgt 
nicht etwa eine Periode wie der Symbolismus notwendig der anderen, etwa dem 
Realismus oder Naturalismus, sondern es kann der Symbolismus zeitgleich mit 
Realismus und Naturalismus auf Entwicklungsstränge der Romantik zurückgrei­
fen. 

Der evolutionäre Zeitbaum gestattet es überdies, die axiomatisch-kulturelle 
Stratifikation in die literarhistorische Betrachtung und Darstellung mitaufzuneh­
men, also neben Symbolismus und Avantgarde die weiterwirkende realistische 
und trivialrealistische Kultur und Literatur darzustellen, an der dann das Modell 
des ̂ Sozialistischen Realismus* fortstrickt. So wird die alternative Herleitung 
gerade des SozReal aus der Moderne oder aus einem trivialisierten, melodrama­
tischen Realismus nicht zu einer Disjunktion, sondern zu einer Konjunktion. 

Benjamin hat den säkularisierten religiösen Urgrund der Universalgeschichte 
bloßgelegt. Er verweist mit dem Ritus jedoch über die Eschatologie zurück auf 
die vorliterarische archaische Praxis, die nicht sprach, sondern vollzog. Wie 
Rozanov gegen die, solcher mythischen Tätigkeit näherstehende Poesie ge­
wandt, sucht er in der Prosa das Medium seiner historisierenden Sicht: 

Die Idee der Universalgeschichte ist eine messianische." 
Die messianische Welt ist die Welt allseitiger und integraler 
Aktualität. Erst in ihr gibt es eine Universalgeschichte. Aber nicht 
als geschriebene, sondern als die festlich begangene. Dieses Fest, ist 
gereinigt von aller Feier. Es kennt keine Festgesänge. Seine Sprache 
ist integrale Prosa, die die Fesseln der Schrift gesprengt hat und von 
allen Menschen verstanden wird (wie die Sprache der Vögel von 



Die Epoche des Vasilij Rozanov 139 

den Sonntagskindern). - Die Idee der Prosa fällt mit der messiani-
schen Idee der Universalgeschichte zusammen (die Arten der Kunst­
prosa als das Spektrum der universalhistorischen - im Erzähler).22 

Wählt Benjamin die säkularisierte Form der Heilsgeschichte zu seinem Dar­
stellungsmodus, geht die Rolle des weltgeschichtlichen Erlösers bei ihm auf in 
der Maske des utopischen Erzählers, so treibt Rozanov das Erzählen zurück in 
einen utopiefreien religiösen Horizont. Der jüdisch-deutsche Kritiker bespricht 
den narrativen Augenblick, der russische Schriftsteller erzeugt ihn. 

3. Diskrepanzen bei der Einordnung von Rozanovs Werk in der 
Literaturgeschichtsschreibung 

Russische wie außerrussische Literaturgeschichtsschreibung bieten für 
Person und Werk Rozanovs ein eigentümliches Bild. Bald werden sie der 
Periode des russischen Symbolismus, vor allem ihrer dekadenten Phase zuge­
schlagen,23 bald der gesamten russischen Literatur des 19. und 20. Jahrhunderts 
entgegengesetzt. Anderen wiederum erscheinen sie als Wegbereiter der post­
symbolistischen Avantgarde, und wieder andere wollen sie nicht nur aus der 
russischen Literatur, sondern sogar aus der Weltkultur überhaupt ausschließen. 
Gegenwärtig wird der Schriftsteller als Vorläufer oder gar Stammvater der 
russischen Postmoderne entdeckt.25 

In den 50er Jahren hat der in Amerika wirkende Russist Ju.P. Ivask (1956, 
26f.) Rozanovs literarische Schriften vorbehaltlos zu den „besten Prosaschriften 
der russischen Dekadenten" («Лучшие прозаические вещи декадентов») 
gerechnet. Von den übrigen, akademisch gebildeten Vertretern der Dekadenz 
(wie Brjusov, Annenskij, Vjaceslav Ivanov und Belyj) habe sich Rozanov 
freilich durch einen gewissen Provinzialismus, eine geringere Kenntnis der 
Weltliteratur und der lebenden Fremdsprachen sowie durch sein Plebejertum 
abgehoben. Auch habe er keinen Zugang zur Lyrik gehabt. Im Jahr 1911 (also 
zeitgleich mit der Spätphase des Symbolismus) habe er seinen literarischen 
Höhepunkt erreicht (52). 

Noch in dem 1990 von P.A. Nikolaeva herausgegebenen zweibändigen 
Schriftstellerlexikon Русские писатели schreibt LP. Buslakova unumwun-
den:2 6 

Позиция Р.[озанова] в общественной борьбе эпохи, при всех 
ее особенностях, была близка к русскому декадентству. С 
«старшими» символистами его объединяли субъективно-иде­
алистическая философская основа, принципиальный иммо­
рализм, индивидуалистическое решение вопросов эстетики. 



140 Rainer Grübet 

Die Position R.[ozanovs] war im gesellschaftlichen Kampf der Epo­
che trotz allen ihren Besonderheiten der russischen Dekadenz nahe. 
Mit den „älteren" Symbolisten verbanden ihn die subjektiv-idealisti­
sche philosophische Grundlage, der prinzipielle Amoralismus, die 
individualistische Lösung von Fragen der Ästhetik. 

Uns beschäftigt nicht die Liste der sozialen und philosophischen Prüfsteine, 
anhand derer in einer Raummetapher die „Nähe" Rozanovs zum frühen Symbo­
lismus behauptet wird, wir registrieren zunächst nur die Feststellung dieser Affi­
nität. Ihren historischen Sinn erlangt sie darin, daß Rozanovs Werk zwar nicht 
völlig aus dem kulturellen Verkehr gezogen, aber doch aus der Perspektive 
eines vermeintlich höherwertigen Sozialistischen Realismus* der Phase des 
Niedergangs der russischen bürgerlichen Kultur zugeordnet und so aus dem 
Kreis jener Texte ausgeschlossen wird, denen gegenwärtig und künftig kul­
turelle Wirksamkeit zuzusprechen ist. Mit anderen Worten: Rozanovs Werken 
kommt aufgrund ihrer Unmoral sowie der aus marxistischer Sicht negativen 
Werte des Individuellen, Subjektiven und Ideellen nur historisches Interesse zu. 
Als Lektüre allenfalls »Spezialisten* für bürgerliche Dekadenz zu empfehlen, 
sind sie auch nicht durch Erst- und Neuausgaben der literarischen Öffentlichkeit 
zugänglich zu machen. 

Auch Hansen-Löve ordnet im ersten Band seiner Monographie zum russi­
schen Symbolismus das Rozanovsche Werk dem Symbolismus zu, jedoch -
anders als Nikolaeva - nicht seiner ersten, dekadenten, sondern vielmehr seiner 
dritten Phase, kurz S III genannt.27 Als grotesk-karnevalistische Variante der 
Stilformation wird sie in ihrem Schwerpunkt auf die Jahre ab 1907 datiert. Für 
diese Periodisierung macht der in München wirkende Slavist vor allem die 
Orientierung auf die Prosaform geltend. 

Sinjavskij (1982, 287f.) setzt in seinem Rozanov-Buch (gleichsam aus der 
Innensicht des dargestellten Autors) dagegen einen einsamen Schriftsteller in 
Widerspruch zur gesamten Literatur der letzten beiden Zentennien: „Wenn man 
die Abgefallenen Blätter liest, scheint es, daß Rozanov allein dem ganzen 
neunzehnten und zwanzigsten Jahrhundert gegenübersteht." («Когда читаешь 
Опавшие листья, кажется, Розанов один противостоит всему ХИХ и 
всему XX веку»). Sinjavskij stellt den Philosophen und Schriftsteller zwar in 
die Tradition der von Dostoevskij herausgearbeiteten Irrationalität der mensch­
lichen Seele, enthält sich jedoch konsequent einer historischen Einordnung 
seines Werks. Immerhin beschließt er das vierte, vielversprechend „Rozanov im 
Kreise anderer Autoren" («Розанов в кругу других авторов») überschriebene 
Kapitel und zugleich auch seine Rozanov-Monographie mit der bedenkens­
werten Passage; 



Die Epoche des Vasilij Rozanov 141 

В этом контексте допустимо представить Розанова сидящим 
в окружении милых ему, безымянных «авторов» древности -
разбросанных повсеместно сакральных знаков истории, слу­
жащих наглядным пособием в постижении бытия Божия и 
человеческого бессмертия. И в том же контексте нам оста­
ется назвать Розанова «нумизматом» русской прозы. Может 
быть, первым и последним... 

In diesem Zusammenhang ist es erlaubt, Rozanov als jemanden vor­
zustellen, der im Kreis seiner Lieben sitzt, der namenlosen „Au­
toren" der Antike - jener allenthalben verstreuten sakralen Zeichen 
der Geschichte, die als anschauliches Lehrbuch zur Erlangung des 
Göttlichen Seins und der menschlichen Unsterblichkeit dienen. Und 
in diesem Zusammenhang bleibt uns nur, Rozanov einen „Numis­
matiker" der russischen Prosa zu nennen. Vielleicht ihren ersten und 
letzten... 

Bemerkenswert ist an diesem Schlußwort zunächst der einmalige (wenn­
gleich modal abgeschwächte) Standort, den der in Paris wirkende Schriftsteller 
und Gelehrte seinem ziemlich genau ein Menschenleben älteren Kollegen 
einräumt Dann aber verdient der Bezugspunkt außerhalb jeder räum-lichen 
Nähe und zeitlichen Gegenwart Aufmerksamkeit, durch den Rozanov in die 
Gesellschaft der griechisch-antiken Schriftsteller versetzt ist. Der Verfasser der 
Abgefallenen Blätter wird zum Klassiker der Weltliteratur, der wie der Topos 
vom Klassiker voraussetzt, außerhalb, genauer: axiomatiseh oberhalb aller 
literarischen Geschichte steht. 

Der Slavist Renato Poggioli (1957, 49) hatte Rozanov vierzig Jahre zuvor 
dagegen sehr wohl in eine russische Traditionslinie gestellt; sie führt zu 
Leskov und Leont'ev. Zugleich rückte er die Rozanovschen literarischen 
Schriften - wohl mit Blick auf die Bewußtseinsdarstellung - neben Proust29 und 
Joyce in jenes Feld moderner Prosa, das von der Rousseauschen Idolatrie der 
Seele seinen Ausgang nimmt und in der Moderne den mimetisch-realistischen 
Roman ersetzt hat. Rozanov wird hier zu einem Kernautor der russischen 
literarischen Moderne.31 

Schließlich sind auch jene wiederholten Entwürfe zu erwähnen, in denen der 
im Jahr 1919 verstorbene Schriftsteller und Denker zum Vorläufer oder Vertre­
ter der russischen Literatur nach dem Symbolismus erklärt wurde. Hier ist 
zuerst Viktor Sklovskij zu nennen, der den Verfasser der Abgefallenen Blätter 
als Begründer der russischen sujetlosen Prosa würdigt und Übereinstimmungen 
mit den künstlerischen Verfahren bei Majakovskij feststellt/Auch Viktor 
Chovin und Andrej Sinjavskij haben eine Übereinstimmung zwischen der Poetik 
Rozanovs und Majakovskijs gesehen.32 A. Crone (1978) vergleicht die Roza-



142 Rainer Grübe! 

novschen Prosa-Experimente mit den poetischen Versuchen des Futuristen 
Krucenych.33 

Aleksandar Flaker (1975) hat den bislang differenziertesten Versuch einer 
Einordnung von Rozanovs Werk in die Periode der russischen Avantgarde 
vorgelegt. Er versteht die charakteristische Reihung der thematisch unverbun-
denen Rozanovschen Prosatexte als Montage,3 beobachtet die für die Avant­
garde typische Dehierarchisierung von Erscheinungen und Gegenständen und 
registriert die Ablehnung der überlieferten literarischen Institutionen, Einzig das 
Fehlen einer Vision der künftigen Literatur und einer sozialen Utopie („opti-
malna projekcija buducnosti") trenne ihn von den Avantgardisten. Hier ging es 
offenbar darum, Rozanov an der Peripherie des Sozialismus als durchaus 
aktuellen Autor dem Vergessen zu entreißen und in den Autorenkreis der 
russischen Avantgarde einzureihen. 

Latynina35 dagegen gliedert in dem einzigen lesenswerten Beitrag der 
jüngeren sowjetischen Literaturwissenschaft zur historischen Einordnung Roza­
novs das (Euvre dieses widerspenstigen Autors nicht nur aus der realistischen', 
sondern auch aus der ,humanistischen' Weltkultur aus: „Sein Werk verlief quer 
zur realistischen und humanistischen Tradition der Weltkultur [.,.]" («Творчест­
во его шло в разрез с реалистической традицией и гуманистической 
линией мировой культуры [...]»). Wir unterlassen hier nicht den Hinweis auf 
die Verwechselbarkeit dieser normativen Formulierung einer vorgeblich hu­
manistischen Linie mit dem obligatorischen Charakter einer Parteilinie, die den 
Inhalt der ,humanistischen Linie' von oben dekretierte. Es galt offenkundig, das 
Werk Rozanovs ebenso aus der positiv gewerteten realistischen Periode zu ban­
nen und noch einmal gegen die vermeintlich realistische Hochstufe im Soziali­
stischen Realismus'abzusetzen. 

Noch der vierte, immerhin unter der Federführung von K.D. Muratova ent­
standene und von Dmitrij Lichaöev mitverantwortete Band der letzten, erst vor 
zehn Jahren von der Akademie der Wissenschaften edierten Literaturgeschichte 
löst die Aufgabe einer historischen Bestimmung des literarischen Werks von 
Vasilij Rozanov auf dieselbe skandalöse Weise: Er schließt das Werk dieses 
„großen Schriftstellers" („great writer"),36 wie Mirsky ihn noch 1926 würdigte, 
den Marina Cvetaeva37 und Maksim Gor'kij38 einfach „genial" und Pavel Flo-
renskij39 „den begabtesten Schriftsteller der Gegenwart" und Berdjaev40 "die 
größte Begabung in der russischen Prosa" genannt hatten, durch Anathema 
stillschweigend aus der russischen Literatur aus. Der Name Rozanov wird in 
diesem mehr als 3000 Seiten umfassenden Standardwerk überhaupt nur zweimal 
erwähnt, einmal in einer Fußnote als Bestandteil des Quellennachweises im 
Titel „Briefe A.S. Suvorins an V.V. Rozanov" (11) und das zweite Mal im 
Zusammenhang der Kritik Lenins an Rozanovs „Philosophie des Geschlechts" 
(«философия пола», 595) als religiöse Denkform des Fin de siecle, eben als 



Die Epoche des Vasilij Rozanov 143 

Erscheinung der ideologischen „Reaktion". Hier ist das Werk Rozanovs wie 
schon 39 Jahre zuvor im dickleibigen zehnten Band der von der gleichen 
Akademie betreuten Geschichte der russischen Literatur l verbannt in die 
Unzeit der Namenlosen.42 

Der Befund dieser erstaunlichen Unterschiedlichkeit und Gegensätzlichkeit 
in der kultur- und literarhistorischen Einordnung Rozanovs legt den Gedanken 
nahe, das Werk Rozanovs nehme eine besonders große Distanz zu einer 
Ästhetik ein, die aufgrund einer primär chronisch geprägten Weltsicht das 
Einzelwerk und das gesamte (Euvre eines Autors wie eine jede Einzel­
erscheinung ausschließlich oder doch vor allem als Bestandteil einer zeitlichen 
Folge ergreift und würdigt. Gibt es eine gegenläufige Vorstellung, die gegen das 
unweigerliche Fortschreiten der Zeit Einspruch erhebt? 

4. Rozanovs Verhältnis zu Realismus, Symbolismus und Avantgarde 

4.1 Rozanov und der russische Realismus 

Н а с т о я щ е г о р е а л и з м а еще не настало 
для истории, и я первый говорю: «Господа, из­
вольте посмотреть в ваши кошельки...» 

Der wahre R e a l i s m u s hat für die Geschichte 
noch nicht begonnen, und ich sage als erster: „Meine 
Herren, gestatten Sie einen Blick in ihre Geld­
beutel..." 

Rozanov 1989b, 205. 

Die zwieschlächtige und ambivalente Bindung Rozanovs an den russischen 
Realismus erhellt aus der Selbsteinbettung des Schriftstellers in die Gattungstra­
dition der großen Prosa und ihrer gleichzeitigen Zersetzung. Letztlich hält der 
Schriftsteller in literarischen Werken wie Уединённое (Solitaria) und Опав­
шие листья (Abgefallene Blätter) an der großen Form des Romans fest. Doch 
er verletzt die perspektivische Kompatibilität sowie die personale Identität und 
damit das entscheidende Charakteristikum der realistischen Großgattung so 
folgerichtig, daß sie letzten Endes in eine völlig andere Form übergehen. Der 
Roman Rozanovs nimmt eine merkwürdige Zwitterstellung ein zwischen Wort­
kunst und Erzählkunst. 

In den Frühdrucken waren die oft aus nur wenigen Sätzen bestehenden Mini­
aturen wie Gedichte auf je einer Seite gedruckt worden, umgeben von viel 
weißem Rand. Diese Präsentation, die bis in die letzten Neudrucke gegen den 
erklärten Willen des Verfassers aus wirtschaftlichen Gründen leider aufgegeben 
worden ist, macht die Selbständigkeit der Prosaminiaturen, aus denen die 
Großtexte nach dem Prinzip des Zyklus aufgebaut sind, sinnlich erfaßbar. Dem 



144 Rainer Grübet 

lyrischen Zyklus entlehnt Rozanov auch die Eigenart, fast jedem Text einen 
Hinweis auf den Kontext seiner Entstehung beizugeben. 

Auf der Strecke bleiben durch die hohe Eigenständigkeit der zyklisierteri 
Miniaturen die Stetigkeit der Perspektive, die Konsistenz des Themas sowie die 
Identität der Personnage. Wo im großen realistischen Roman die Vielfalt der 
personellen Standpunkte durch die Konstanz der Erzählerperspektive gebändigt 
und letztlich zu einer Sinneinheit gebündelt wurde, haben die Miniaturen Roza-
novs einen Sprecher, der wechselnde Stimmungen, Gemütszustände und Wach­
heitsgrade zu erkennen gibt, der seine Themen nach Lust und Laune wechselt 
und einem kaum eingrenzbaren und äußerst heterogenen Inventar entnimmt, das 
von Religion, Philosophie, Kunst und Literatur über Wissenschaft, Presse, 
Politik, Kirche und staatliche Instanzen bis hin zu den Bereichen des Alltags 
und des Privaten, zu den Erscheinungen und Handlungen in Wohnzimmer, 
Küche und Schlafzimmer reicht. Die in die Hunderte gehenden Personnages 
scheinen nicht von einer Systematik oder einem Plan, sondern von den 
Zufälligkeiten der Begegnung in der Wirklichkeit und der kulturellen Lektüre 
abzuhängen. 

Gegen die inhaltlich motivierende Ästhetik des Realismus, die sich auch in 
thematischen Titeln mit ausgeprägtem Handlungscharakter wie Обломов, Вой­
на и мир, Преступление и наказание, Отцы и дети niederschlägt oder aber 
zu Namenstiteln führt wie Анна Каренина, Господа Головевы und Рудин, 
stehen bei Rozanov Titel, die entweder die Gattungen der zyklisierten 
Kurzprosa bezeichnen oder aber thematische Bereiche angeben, die geradezu 
durch Handlungsarmut ausgezeichnet sind: 1894 Афоризмы и наблюдения, 
1900 Эмбрионы, 1903 Мимолетное, 1912 Уединённое, 1913 Смертное 
унд Опавшие листья, 1915 Опавшие листья, короб второй и последний, 
1917-1918 Апокалипсис нашего времени унд Из последних листьев, 
1919 Последние листья, 1922 (also schon posthum) Последние мысли Über 
einen Zeitraum von fünfundzwanzig Jahren erarbeitet Rozanov nicht nur die 
Prosaminiatur in Zyklen, sondern veröffentlicht sie auch unter Titeln, welche 
dem Handlungscharakter realistischer Prosa aufs Entschiedenste widersprechen. 

In welche Richtung überschreitet die literarische Prosa die Bewußtseinsdar­
stellung bei Tolstoj?43 Wählen wir als Beispiel der Tolstojschen Erzählkunst die 
Mordszene aus der Novelle Die Kreutzersonate (Крейцерова соната, 1889), 
die übrigens eher in deutscher Übersetzung als im russischen Original erschie­
nen ist.44 Sie läßt sich mit Rozanovs Bewußtseinsdarstellung aus der Sicht der 
ersten Person gut vergleichen, weil sie dem Gattenmörder Vasilij Pozdny§ev als 
Ich-Erzählung in den Mund gelegt ist. Es ist bezeichnend, daß die Handlung 
gerade auf ihrem Höhepunkt, als der eifersüchtige Mann sich an der 
(vermeintlich) untreuen Frau rächt, über ausgedehnte Partien fortlaufend erzählt 



Die Epoche des Vasilij Rozanov 145 

und so eine weitgehende Gleichsinnigkeit von erzählter Zeit und Erzählzeit 
erzeugt. 

Schon der Titel führt als Grundfigur der Erzählung die Herstellung von 
Kontiguität ein; am Beispiel des ersten Presto aus Beethovens Kreutzer sonate 
wird im 23. Kapitel die erregende, ja hypnotisierende Wirkung der Musik 
gegeißelt. Aus der Sicht des eifersüchtigen Gatten ist die Kreutzersonate eine 
„schreckliche Sache", ein „schreckliches Mittel" («Страшная вещь», X: 324, 
«страшное средство», 325), da sie im Zuhörer unweigerlich dasselbe Gefühl 
erzeuge, wie es der Komponist einst empfunden habe. Obgleich diese 
Kunsttheorie durchaus mit dem Entwurf der »Ansteckung4 in Tolstojs Traktat 
Was ist das, die Kunst (Ч'то такое искусство) übereinstimmt, sollte man nicht 
der Versuchung erliegen, PozdnySevs Ansicht für die Auffassung des impliziten 
Autors und als höchste Sinninstanz der Novelle auszugeben. 

Die Erzählkunst Tolstojs beruht gerade auf dem Umstand, daß gegen die 
1890 im Nachwort traktathaft niedergelegte schlichte Deutung des Autors eine 
Lesart der Erzählung möglich ist, die - aus Sicht der Frau - das Musizieren als 
ganz und gar unschuldige Tätigkeit erscheinen läßt und dem Mann für die 
Ermordung seiner Frau keinerlei äußeren Grund einräumt. Triebfeder der Tat ist 
dann nicht die vom Erzähler vollmundig beklagte soziale Degeneration der 
Liebe, sondern die Eifersucht des Ehegatten, der an der Musik seiner Frau und 
des Musikers nur passiv teil hat. Es fällt nämlich auf, daß PozdnySev in seiner 
ausgebreiteten Reflexion ethisch-moralische Erwägungen völlig außer acht läßt. 

Die psychische Technik der kontiguitären Motivation durch Umweltbedin­
gungen geht bei dem Ich-Erzähler so weit, daß er sogar das Sich-Verlieben vor 
allem auf üppige Ernährung, träge Lebensweise, weibliche Mode, ein Konzert 
oder eine Kahnfahrt zurückführt. Die Mechanik dieses Entwurfs erhellt aus dem 
Umstand, daß die Ausschweifung geradezu ein „Sicherheitsventil" («спаси­
тельный клапан», VII: 284) genannt ist, welches der Überernährung wie 
einem Überdruck Ausgleich gewähre. Auf ähnliche Weise wird die Unwillkür­
lichkeit jenes Gefühls, das seine Frau - wie er meint - beim Gewahrwerden 
seiner Eifersucht und der (angenommenen) Lüsternheit des Musikers erfaßt, 
durch ein technisches Bild, als „eine Art elektrischer Strom" («электрический 
ток», 316) nämlich, gekennzeichnet, der sie durchzuckt habe. 

Dabei kann sich der Erzähler ja nur der eigenen Empfindung - eben seiner 
Jalousie - gewiß sein. Diese alternative Deutung des Gattenmordes wird von 
ihm selbst offengehalten, wenn er einräumt: 

Я все это видел, но не приписывал этому никакого значения, 
кроме того, что она испытывала то же, что я, что ей, как и 
мне, открылись, как будто вспомнились новые, неиспы­
танные чувства. (325) 



146 Rainer Grübet 

Ich habe dies alles gesehen, doch habe ich dem keine andere Bedeu­
tung beigemessen als die, daß sie dasselbe erfuhr wie ich, daß sich 
ihr, wie auch mir, ganz neue, nie zuvor erfahrene Gefühle eröff­
neten, gleichsam in Erinnerung kamen. 

Der analoge Schluß vom Ich auf die andere Person verknüpft sich mit der 
aporetischen Vorstellung, daß die gegenwärtige Unmoral auch die Frau an 
frühere (voreheliche) Unmoral erinnere. Die Aporie dieser Imagination wird im 
Hinweis des Erzählers greifbar, die Frauen seiner Schicht gingen im Unter­
schied zu den Männern ohne Erfahrung in die Ehe. 

Der Ich-Erzähler legt sich überdies aus der Restrospektive Rechenschaft 
darüber ab, daß er auf der Rückreise in der Eisenbahn dem nur v о r g e s t e 11-
ten Geschehen während seiner Abwesenheit in seinem Haus zunehmend den 
Charakter des Realen verlieh: „[...] je mehr ich diese imaginierten Bilder wahr­
nahm, desto mehr glaubte ich an ihre Wirklichkeit." («[...] чем более я созер­
цал эти воображаемые картины, тем более я верил в их действитель­
ность»). 

Die mögliche doppelte Lesart der Novelle erhellt auch daraus, daß wie die 
negative Sexualität zwischen den Ehegatten so auch die Eifersucht des Mannes 
durch den gewaltsamen Tod der Frau aufgehoben wird: Das Verbrechen findet 
eine zweifache Legitimation.45 Im inneren Monolog folgen die Gedanken über 
die eigene Treue, über den vermeintlichen Rivalen. Zwar sind sie hier assoziativ 
gereiht, doch so, daß sie von der positivsten Selbsteinschätzung herabsteigen 
zum negativsten Fremdurteil. 

Die gesamte Passage, welche dem erinnernden Ich die eigene Bluttat 
motiviert, ist in der ersten Periode durch eine vierfache Parallele der positiv-
wertigen Selbstbestimmungen nach dem einfachen Muster „Ich bin [...]" („я -
[...]") eingeleitet. Das erlebende Ich wird in der Erinnerung zum ethisch 
hochwertigen Ausgangspunkt der Reflexion: „Ich bin ein ehrenwerter Mensch, 
ich bin der Sohn meiner Eltern, ich bin einer, der sein ganzes Leben vom 
Familienglück geträumt hat, ich bin ein Ehemann, der sie niemals betrogen 
hat..." («Я '- честный человек, я - сын своих родителей, я - всю жизнь 
мечтавший о счастье семейной жизни, я - мужчина, никогда не измен­
явший ей...», 334). 

Daran schließt sich eine Periode an, welche im Gegenzug die Minder­
wertigkeit der eigenen Frau und ihres vermeintlichen Liebhabers anhand der 
Abgeschmacktheit ihrer Motivation entfaltet. Die vermuteten Verhaltensweisen 
der anderen werden stets perfider und nehmen immer weitergreifende Ausmaße 
an. Hier schaukelt sich eine bösartige Einbildung über das Verhalten der 
anderen zur Selbstgewißheit hoch. Die Darstellung der Assoziation gewinnt 
Profil durch die umdeutende und umwertende Wiederholung der Nomina 
Mensch („человек") und „Kinder" („дети"). In der Zahlenangabe «пять чело-



Die Epoche des Vasilij Rozanov 147 

век детей», durch die genitivische Verknüpfung mit den Kindern dem Sprecher 
nah und positiv, wird das Nomen als Kennzeichen für den Musiker verworfen 
und durch seine Qualifikation als „Hund" (zudem in der Variante «сука») 
ersetzt. Nun aber vollzieht sich eine eigentümliche Umdeutung und Umwertung 
der Kinder, die durch die räumliche Nähe zum vermuteten unerlaubten Gesche­
hen von der Unzucht gleichsam erreicht und zu Abkömmlingen der Dienerschaft 
erklärt werden. 

И вот! ПЯТЬ ч е л о в е к д е т е й , и она обнимает музыканта, 
оттого что у него красные губы! Нет, это не ч е л о в е к ! Это 
сука, это мерзкая сука! Рядом с комнатой д е т е й , в любви к 
которым она притворялась всю свою жизнь. И писать мне то, 
что она писала! И так нагло бросить на шею! Да что я знаю? 
может быть, все время это так было. Может быть, она давно с 
лакеями прижила всех д е т е й , которые считаются моими. 
[334; разрядка моя, Р.Г.] 

Da sind fünf Kinder [ M e n s c h e n ] , und sie umarmt den Musiker, 
weil er rote Lippen hat! Nein, das ist kein M e n s c h ! Das ist ein 
Hund, das ist ein abscheulicher Hund! Neben dem Zimmer der 
K i n d e r , zu denen sie ihr ganzes Leben lang Liebe geheuchelt hat. 
Und mir zu schreiben, was sie mir geschrieben hat! Und sich so 
dreist an den Hals zu werfen! Was weiß ich denn? Vielleicht war es 
die ganze Zeit so. Vielleicht hat sie schon lange mit den Dienern all 
die K i n d e r gezeugt, die für die meinen gehalten werden. [Meine 
Sperrung] 

Wie in der Sicht des Eifersüchtigen die eigenen Kinder als Frucht des vermu­
teten Ehebruchs ambivalenten Wert erlangen, so färbt die Eifersucht auch die 
vielfältig ambivalente Wahrnehmung der Ehefrau. Diese Ambivalenz gipfelt im 
Nebeneinander von Attraktion und Haß, mit denen der Erzähler das Antlitz 
seiner Frau ausstattet: „anziehendes verhaßtes Gesicht" («привлекательное 
ненавистное лицо»). 

Wo in kindlichen Bewußtseinszuständen der vom Ich sich selbst zugefügte 
Schaden als Strafe am Anderen erscheint (,Das hat meine Mutter davon, wenn 
ich mir in den Finger schneide') wird hier vice versa die Beschädigung des 
eifersüchtig gehaßten und geliebten Anderen, seine Ermordung als dessen 
Nutzen, ja Vergnügen (!) verworfen. In diesem Zustand sind die Gesetze der 
Seelenökonomie geradezu auf den Kopf gestellt; der eigene Tod wird nicht aus 
Eigenwert vermieden, sondern um dem Anderen nicht den Nutzen daraus zu 
gönnen. In dieser Passage gliedert die anaphorische Stellung des „Ja" („Да") die 
Assoziationen: 



148 Rainer Grübet 

Д а, я умру от удара. Она убьет меня. Ей это и надо. Что ж, ей 
убить? Д а нет, это бы ей было слишком выгодно, и этого 
удовольствия я не доставлю ей. Д а, и я сижу, а они там едят 
и смеются и... [334; Разрядка моя, Р.Г.] 

J а, ich werde am Schlag sterben. Sie wird mich umbringen. Das 
brauchte sie gerade. Was nun, soll ich sie umbringen? J a doch: 
nein, das wäre ihr viel zu sehr von Nutzen, und dieses Vergnügen 
werde ich ihr nicht bereiten. J а, ich sitze da, und sie essen dort und 
lachen und... [Meine Sperrung] 

Es ist gerade die räumliche Trennung vom Partner und das komplementäre 
Beieinander des Partners mit dem Dritten, die hier den Grund des Leidens an der 
Eifersucht bildet. Hinzuweisen ist an dieser Stelle auf die erzählerische Aus­
sparung des dritten Gliedes der Aufzählung, auf die Aposiopese „essen und 
lachen und...", da hier die imaginierende Rolle vom Protagonisten den Zuhörern 
im Eisenbahnwaggon sowie dem Leser überlassen wird. 

Die Miene der durch den Ehemann Überraschten, die sich nach Mitternacht 
allein wähnten, deutet das erlebende Ich des Erzählers bei dem Musiker als 
Entsetzen und bei seiner Frau als Mischung von Schreck und Ärger über die 
Störung des glücklichen Augenblicks. Die Wahrnehmung dieser Mienen ruft bei 
ihm die ambivalente Gefühlslage der „quälenden Lust" («мучительную ра­
дость», 335) hervor. Der Hinweis, daß er gerade dieses Gefühl gebraucht habe, 
relativiert die Behauptung, der Mord wäre vielleicht nicht geschehen, wenn die 
Mimik der Frau neben dem Entsetzen nicht auch „Verärgerung, Mißvergnügen" 
(«огорчение, недовольство», 335) über die Störung gezeigt hätte, muß der 
Erzähler doch erneut einräumen: „zumindest schien es mir im ersten Augenblick 
so" («по крайней мере показалось мне в первое мгновенье», 335). Wieder 
versetzt sich der Erzähler an die Stelle seiner Frau und spricht ihrem Gesichts­
ausdruck jene Bedeutung zu, welche der von ihm nur vermuteten Handlungs­
weise entspricht. 

Aufschlußreich für die Tolstojsche Bewußtseinsdarstellung ist der Hinweis 
auf die Rückkoppelung mit jenem vorangehenden Wutausbruch des eifer­
süchtigen Ehemannes, bei dem er nur Gewalt an Sachen übte, da hier die 
selektive Reflexion ausgesprochen wird, welche den Gedankengang leitet. An 
den Ort der Darstellung des Bewußtseinsvorgangs rückt die Reflexion über ihn. 
Zu diesem Zweck springt die Erzählung kraft der Thematisierung der Erin­
nerung aus der erzählten Zeit in die Erzählzeit: 

Помню, как мне захотелось действовать, и всякое воображе­
ние, кроме тех, которые нужны были для действия, выско­
чили у меня из головы. 



Die Epoche des Vasilij Rozanov 149 

Ich erinnere mich, wie ich handeln wollte, und alle Überlegungen, 
außer jenen, die für das Handeln nötig waren, sprangen mir aus dem 
Kopf. 

Im rückwärtigen Vergleich mit Rozanov tritt die Darstellung des entschei­
denden Augenblicks der Handlung besonders prägnant hervor. Der Erzähler 
wird gar nicht müde zu betonen, daß sein Bewußtsein bei dem Dolchstoß 
durchaus nicht ausgesetzt habe. Vielmehr sei die Handlung im vollen Be­
wußtsein der Entsetzlichkeit seiner Tat geschehen. Ja, es habe ihn sogar jener 
Eindruck zur Handlung mitbestimmt, den seine Handlungsweise seiner Meinung 
nach bei den Anwesenden hervorrufen mußte, wollte er doch auf jeden Fall ver­
meiden, „lächerlich" («смешно», 336) zu wirken (indem er in Strümpfen dem 
Liebhaber seiner Frau nachsetzte) und stattdessen „furchtbar" («страшен», 336) 
erscheinen (und sich an seiner Frau rächen). Der Erzähler behauptet, den 
Todesstoß bei vollem Bewußtsein ausgeübt zu haben. 

An dieser Textstelle sind zwei Erscheinungen bemerkenswert: Zum ersten 
eine Sparsamkeit des Wortschatzes, die geradezu an biblische Rede gemahnt. So 
wird das Verb „tun" dreimal hintereinander in einem einzigen Satz verwendet, 
und die Wortwurzel „wüßt" tritt gar viermal in drei unmittelbar aufeinander 
folgenden Sätzen auf. Zum anderen verdient die Zeitenfolge des Verbs „tun" 
Aufmerksamkeit. Die beiden Präteritalformen umrahmen eine Präsensform, 
welche als einzige Textstelle in erlebte Rede hinübergleitet. Gerade diese 
Gegenwärtigkeit des Tuns ist aber Gegenstand des Wissens. Zum dritten aber 
wird für das Erscheinen dieses Bewußtseins durch das Verb und im Vergleich 
noch einmal vom Nomen das (auch im Russischen durchaus nicht originelle) 
Bild des Blitzes bemüht: 

В ту минуту, как я делал это, я знал, что я делаю нечто 
ужасное, такое, какое я никогда не делал и которое будет 
иметь ужасные последствия. Но сознание э]го мелькнуло как 
молния, и за сознанием тотчас же следовал поступок. И по­
ступок сознавался с необыкновенной яркостью. (337) 

In der Minute, als ich dies tat, wußte ich, daß ich etwas Schreckli­
ches tue, von der Art, wie ich es nie zuvor tat und das schreckliche 
Folgen haben wird. Doch dieses Bewußtsein blitzte [wie ein Blitz] 
auf, und auf das Bewußtsein folgte sogleich die Tat. Und die Tat 
wurde mit außergewöhnlicher Klarheit bewußt. 

Das Momentane der blitzartigen Bewußtwerdung ist zum einen gemildert 
von der Zeitenbindung der Handlung an Vergangenheit (nie zuvor getan) und 
Zukunft (schreckliche Folgen), zum anderen aber von einem merkwürdigen 
Vorwissen, welches das schlagartige Wissen gleichsam vorwegnimmt: (337) 



150 Rainer Grübel 

Не могу сказать, что я знал вперед, что я буду делать, но в ту 
секунду, что я делал, даже, кажется, несколько вперед, я 
знал, что я делаю, как будто для того, чтоб возможно было 
раскаяться, чтоб я мог бы сказать, что я мог остановиться. 

Ich kann nicht sagen, daß ich vorher wußte, was ich tun werde, doch 
in der Sekunde, als ich es tat, wie es scheint, sogar etwas früher, 
wußte ich, daß ich es tue, gleichsam damit es möglich würde zu be­
reuen, damit ich sagen konnte, daß ich anhalten konnte. 

Inhalt dieses Vorwissens ist nicht die Tat selbst, sondern ihr im Täter 
gelegener Zweck, die Ermöglichung von Reue nach dem Mordanschlag; die 
Handlung hat einen religiösen Urgrund. Damit geht die Tat selbst n i c h t im 
M o m e n t auf, sondern sie gründet in bereits vergangener, vor der Eheschließ­
ung liegender Verfehlung, und sie zielt auf künftige Buße. Die Tat ist gleichsam 
von langer Hand vorbereitet, und der Monolog des Erzählers entfaltet in aller 
Ausführlichkeit die wachsende bewußtseinsmäßige Bereitschaft zum Mord. 
Momentan ist nur die Einsicht in den Umstand, daß die Tat unerhört ist und 
schreckliche Folgen zeitigen wird. Der Logik des Erzählers gemäß war sie 
jedoch aufgrund der Umstände notwendig und unausweichlich: Die Frau wird 
geopfert für die Unzucht einer ganzen Generation. Der Mord übersteigt den 
Augenblick der Handlung auch wesentlich in die Zukunft, denn er bildet -
völlig der Folge Verbrechen und Strafe (Преступление и наказание) ent­
sprechend - den Grund für die Sühne. Und er stellt auch die Voraussetzung dar 
für jene Einsicht in die sittliche Bedingtheit der Untat^ welche der Ich-Erzähler 
seinen Zuhörern vorträgt. 

Erst im Angesicht der sterbenden Frau tritt der Wertunterschied zwischen der 
subjektiven Eifersucht und dem objektiven Geschehen dem handelnden Ich ins 
Bewußtsein. Die Verzeihen erbittende Handlung, die das Geschehen zwar nicht 
ungetan, die Schuld gegenüber dem anderen aber im Nu bekennen und sich vom 
anderen erlassen könnte, ist aus Mangel an Mut verwehrt: 

И так ничтожно мне показалось все то, что оскорбляло меня, 
- вся моя ревность, и так значительно то, что я делал, что я 
хотел припасть лицом к ее руке и сказать «Прости»! - Но не 
смел. (340) 

Und so nichtig erschien mir alles, was mich beleidigte, - all meine 
Eifersucht, und so bedeutungsvoll das, was ich getan hatte, daß ich 
mich niederwerfen wollte, mit dem Gesicht auf ihre Hand, und 
sagen „Verzeih"! - Doch ich wagte es nicht. 

Diese Furcht vor dem Augenblick, dieser horror momenti temporis ergreift 
Besitz auch von der Darstellungweise, die alles Schlagartige, Augenblickliche, 



Die Epoche des Vasilij Rozanov 151 

Blitzartige meidet oder aber - wenn sie es schon nicht umgehen kann - auflöst in 
eine lange Reihe von Vorbedingungen und Nachwirkungen.46 Dies mag auch 
der Grund dafür sein, daß Tolstoj das Wunder nicht akzeptieren konnte: Ist das 
Mirakel doch ein augenblickliches Ereignis, das gerade nicht aus den 
Vorbedingungen des Geschehens herzuleiten ist. Rozanov (1906, I: 23lf.) hat 
Tolstojs Ablehnung des Wunders wie des Geheimnisses bezeichnenderweise zu 
einer Frage des Geschmacks und damit der Ästhetik erhoben. 

Als Beispiel für die Rozanovsche Einstellung auf den Augenblick kann die 
Schilderung seines Besuchs im „Cabinet des animaux" des Vatikans dienen. Er 
führt zunächst aus, daß es etwas völlig Verschiedenes sei, eine Katze zu 
zeichnen, wenn sie sitzt und schnurrt oder wenn sie im Sprung auf eine Maus 
ist. Im Alter von acht oder neun Jahren habe er einmal eine Katze bei einem 
solchen Sprung wahrgenommen und könne seither ihre Schönheit nicht verges­
sen. In Rozanovs Darstellung dieses Katzensprungs ist das Verhältnis zwischen 
dem momentanen Ereignis und dem Vorlauf im Vergleich zu Tolstoj genau 
umgekehrt. Die Vorgeschichte dient nicht der Vorbereitung, Motivierung, Be­
gründung des Ereignisses, sondern gibt nur den kontinuierlichen Hintergrund 
ab, vor dem sich die Plötzlichkeit, Unvorbereitetheit, Unmotiviertheit und Un­
begründetheit des Sprungs prägnant abhebt: 

Она переставляла лапку за лапкой, делая шаг в полвершка, 
шла «на цыпочках» в направлении к стене. Я стал следить. 
Она ужасно длительно шла, точно ноги ее были сломаны или 
она шла на муку. И чем дальше, шаг все меньше, точно пле­
тет ножка за ножкой. Плетет-плетет, тише-тише-тише, вот 
умерла - и вдруг, как ком, молниеносно ударила в щелочку у 
стены и уж обе лапы в норе и она что-то гребет там. Но 
напрасно. Мыши не достала [...]. 

Sie setzte Pfote für Pfote um, ging, indem sie je einen Schritt von 
zwei Zentimetern machte, auf die Wand zu. Ich begann ihr zu 
folgen. Sie ging schrecklich lange, als ob ihre Füße gebrochen 
wären oder sie unter Pein ginge. Und je weiter, desto weniger 
Schritte, als ob sie Füßchen für Füßchen flicht. Sie flicht, flicht, 
langsamer-langsamer-langsamer, da ist sie erstorben - und plötzlich, 
wie ein Klumpen schlug sie blitzartig gegen die Spalte an der Wand, 
und schon sind beide Pfoten in der Höhle, und sie scharrt nach 
etwas. Doch vergebens. Die Maus hat sie nicht erreicht [...]. 

Wie der Sprung der Katze ex abrupto erfolgt, so ist ihr plötzlicher Satz auch 
mit dem Nachfolgenden nicht verbunden. Ein Fang hätte dem Sprung Zweck­
mäßigkeit, erfüllte Zielstrebigkeit und im Erfolg die Kontinuität eines Sinns 
eingetragen. Aber der Ertrag hätte den Satz auch durch die Funktionalisierung 
abgewertet, hätte ihn jener reinen Phänomenalität beraubt, durch welche er erst 



152 Rainer Grübel 

seinen ausdrücklich erwähnten ästhetischen Wert erlangt. Es ist ein Sprung um 
des Sprungs willen, der sich dem jungen Rozanov eingeprägt hat, und der nun 
für seine Auffassung des autonom Momentanen stehen kann: „So ist der 
Moment beschaffen. Und ein jedes Lebewesen hat einen solchen Moment der 
voll ist des Lebens, ein jedes nach seinem Gesetz." («Так вот момент. И у 
каждого животного есть такой момент - полный жизни по закону у 
каждого своему.») Diese Fülle des Lebens kommt einem jeden wahren 

' Augenblick zu, und wahr ist nur der Moment, in dem das Leben diese Fülle 
zeigt. 

In welche Richtung überschreitet nun die literarische Prosa Rozanovs jene 
„Dialektik der Seele4' («диалектика души»), die Cernysevskij (1978, 516) an 
den Romanen Tolstojs herausgestellt hat? Der Kritiker kennzeichnet sie aus der 
Sicht des Zeitgenossen im Vergleich mit dem „Gleichmut" («равнодушие», 
515) Puskins gegenüber den dargestellten Personen und Weltzuständen als neue 
Stufe: Ihre Eigenart liege im Interesse für den psychischen Prozeß selbst, für sei­
ne Formen und Gesetze, für die Entwicklung der Gedanken und Gefühle der 
Protagonisten und damit für ihre geistig-emotionale ,Evolution*. Bei aller Dy­
namik der psychisch-geistigen Prozesse, die <5erny§evskij hier der Tolstojschen 
Prosa unterlegt, kommt die größte Bedeutung dem Bild jener „Kette" («цепь») 
zu, die eine jede einzelne Sinneswahrnehmung, ein jedes Gefühl, einen jeden 
Gedanken zum Glied in einer zeitlich organisierten Reihe macht:48 

[...] как одни чувства и мысли развиваются из других; [...] как 
чувство, непосредственно возникающее из данного положе­
ния или впечатления, подчиняется влиянию воспоминаний в 
силе сочетаний, представляемых воображением, переходит в 
другие чувства, снова возвращается к прежней исходной точ­
ке и опять и опять странствует, изменяясь по всей цепи вос­
поминаний; как мысль, рожденная первым ощущением, 
ведет к другим мыслям, увлекается дальше и дальше, сливает 
грезы с действительными ощущениями, мечты о будущем с 
рефлексиею о настоящем. 

[...] wie die einen Gefühle und Gedanken sich aus den anderen 
entwickeln; [...] wie ein Gefühl, das unvermittelt aus der betreffen­
den Situation oder dem Eindruck entsteht, dem Einfluß der Erinne­
rungen kraft der Verbindungen unterworfen wird, die durch die Ein­
bildungskraft in Erscheinung treten, wie es in andere Gefühle über­
geht, erneut zum einstigen Ausgangspunkt zurückkehrt, wieder und 
wieder wandert, indem es sich der gesamten Kette von Erinnerungen 
gemäß ändert; wie der vom ersten Gefühl geborene Gedanke zu an­
deren Gedanken führt, sich weiter und weiter treiben läßt, Phan-. 
tasien mit wirklichen Sinneswahrnehmungen verschmelzt, Tagträu­
me von der Zukunft mit Reflexionen über die Gegenwart. 



Die Epoche des Vasilij Rozanov 153 

Bei Rozanov dagegen wird der je einzelne Gedanke, die je einzelne Emotion 
gerade nicht zum Teil eines in zeitlicher Abfolge geordneten Ganzen abgestuft, 
dem ein höherer Wert zukommt als seinen Bestandteilen. Das Interesse gilt 
ungeteilt der punktuellen Eingebung, dem augenblicklichen Gedanken, der mo­
mentanen Gefühlsauf wallung, die - im Verständnis der historisierenden Analyse 
- aus ihrem prozessualen Zusammenhang herausgelöst und absolut gesetzt wird. 
War im Klassizismus die Identität der Person durch stabile und im wesentlichen 
unveränderliche Eigenschaften des Charakters - der „Geizige", der „Eingebil­
dete Kranke" usw. - gesichert, hatte der Realismus die Identität als Einheit einer 
Entwicklung, etwa als Synthese einer Dialektik gefaßt, so konstituiert sich die 
Einheit der Person nun in jedem Augenblick von neuem. Daher kann es nicht 
mehr zur Bildung eines durchgehaltenen Standpunktes kommen, vielmehr muß 
sich der Blickpunkt auf die Welt in jedem Moment aufs neue konstituieren. 

So wird in der Darstellung des Todes eines Gladiators buchstäblich mit 
jedem Satz und zum Teil sogar innerhalb der Syntagmen die Perspektive 
gewechselt: Vom Gladiator verlagert sich der Blickpunkt zum Pferd, vom Pferd 
zum Gladiator, von diesem zur Skulptur, von der Skulptur zum Betrachter, vom 
Betrachter zum Berichterstatter, von diesem zurück zur Skulptur und von dort 
aus schließlich wieder zurück zum Gladiator. Im folgenden Zitat sind diese 
Perspektivsprünge durch parallele Doppelstriche gekennzeichnet. Daneben ist 
die Vielzahl der Ausdrucksmittel für das Plötzliche bemerkenswert; sie sind 
durch Sperrung kenntlich gemacht; 

Гладиатор в д р у г забыл о цирке. II Так конь, схваченный 
львом, м о м е н т а л ь н о забыл поля и кобылиц, и все. II Заб­
вение наступало в д р у г , еще за минуту его не было у гла­
диатора. II О, это говорит так же, как Колизей, не меньше, 
чем Колизей. II Впервые я понял, до чего скульптура 
выше архитектуры: II ибо в Колизее к мощным формам при­
бавлена еще знакомая до подробностей биография; II но 
гладиатор порывает и эту биографию и формы. II Удар 
пришелся в правый бок, рана узкая и глубокая.49 

Der Gladiator vergaß plötzlich den Zirkus. II So vergaß das vom 
Löwen ergriffene Pferd augenblicklich die Felder und Stuten. 
II Das Vergessen trat plötzlich ein, noch eine Minute zuvor hatte 
es den Gladiator nicht erfaßt. II Oh, dies sagt ebenso viel wie das 
Kolosseum, nicht weniger als das Kolosseum. II Zum erstenmal habe 
ich verstanden, wie hoch die Skulptur über der Architektur steht: II 
denn im Kolosseum ist den mächtigen Formen die bis in alle 
Einzelheiten bekannte Biographie beigesellt; II doch der Gladiator 
zerbricht sowohl diese Biographie als auch die Formen. II Der 
Schlag traf in die rechte Seite, eine enge und tiefe Wunde. 



154 Rainer Grübe! 

Zur fortwährenden Erschütterung des Standpunktes und damit der prozes-
sual-evolutionären Identität des Sprechers tritt bei Rozanov die Defiktio-
nalisierung der dargestellten Welt. Der Wahrheitscharakter der dargestellten 
Inhalte schwankt zwischen Imaginativem und Dokumentarischem, Mit der 
ideologischen Schwächung der Perspektive, in ihrer Orientierung an der 
wissenschaftlichen Beobachtung und durch die Tendenz der wiedergegebenen 
Welt zum Dokument dem Naturalismus verwandt, sprengen die Zerstörung der 
temporalen und perspektivischen Kontinuität sowie die Erhebung von Imagina­
tion und Assoziation zum Konstruktionsprinzip der Zyklen auch die natura­
listische Ästhetik. 

Einen Grundunterschied der Rozanovschen Prosa gegenüber dem realis­
tischen Erzählen und damit zugleich ihre Zugehörigkeit zur rassischen Moderne 
hat Viktor Sklovskij mit dem Hinweis auf den Verzicht auf die realistische 
Motivation kenntlich gemacht Im Anhang zum ersten Band der Опавшие 
листья spricht der Verfasser selbst diese Differenz mit hinreichender Deut­
lichkeit aus (Rozanov 1990cII: 480): 

Место и обстановка «пришедшей мысли» везде указаны (аб­
солютно точно) ради опровержения фундаментальной идеи 
сенсуализма: «nihi l est in intellectu, quod non fuerat in sen­
su». 

Ort und Umstand des „kommenden Gedankens" sind zur Widerle­
gung der Grundidee des Sensualismus „ n i h i l est in intellectu, quod 
n o n f u e r a t in sensu" überall (absolut genau) angegeben. 

Die Kontinuität des realistischen Zweigs mimetischer Wirklichkeits­
darstellung in Rozanovs Prosarede habe ich in meinen Beiträgen zur Psycho-
poetik und Zeitmodellierung bei Rozanov untersucht.51 Sie liegt in der radika-
lisierenden Fortführung des metonymischen Modells, das durch mythopoetische 
Realisierung seiner (etwa in der Milieutheorie) kausal begründenden oder aber 
motivierenden Funktion beraubt wird. Wenn der Kosmos aufgrund seiner 
selbstgenerierenden Potenz als Phallos erscheint, läßt sich das Sprachgeschehen 
weder in der Similarität des Symbols noch in der Äquivalenz der Allegorie 
fassen. 

Bei Rozanov wird jener spätrealistische Zweig der Prosa fortgesetzt, der im 
Spätwerk Dostoevskijs die Multiperspektivik mit dem Skandalon des Karnevali­
stischen verbünden hatte. Die Legende vom Großinquisitor hat er denn auch als 
das Herzstück im Gesamtwerk von Dostoevskij gewürdigt, „das sich nur um es 
herum gruppiert wie Variationen um ihr Thema" («которое только группиру­
ется около нее, как вариации около своей темы»).52 Wieder zieht Rozanov 



Die Epoche des Vasilij Rozanov 155 

selbst ein topisches Modell zur Erfassung literarischer Vielfalt der temporalen 
Gliederung vor. In seinem eigenen Diskurs wird die Vielzahl der Standpunkte 
anders als bei Dostoevskij nicht zur Konfrontation der polyphon gesetzten Sinn-
positionen verschiedener Personnages, sondern zur Darstellung einer situations­
abhängig assoziierenden und imaginierenden einzigen Erzählinstanz genutzt. 

Der Positivismus hatte mit der Milieutheorie in den Geisteswissenschaften 
dem Newtonschen Modell der Schwerkraft analog die Regel aufgestellt: Weil 
die Erscheinung X in der Nähe der Erscheinung Y auftritt, steht sie unter ihrer 

CO 

Wirkung. Räumliche Affinität wurde nach dem Grundprinzip metonymischer 
Umdeutung ausgegeben als Abhängigkeit, Nachbarschaft interpretiert als Kau­
salzusammenhang. Die nach dem gleichen Grundsatz verfahrende soziologische 
Erklärung von (kriminellen) Verhaltensweisen ist schon von Dostoevskij im 
Tagebuch eines Schriftstellers aufs heftigste angegriffen worden: 

Делая ж е человека зависящим от каждой ошибки в устрой­
стве общественности, учение о среде доводит человека до со­
вершенной безличности, до совершенного освобождения от 
всякого нравственного личного долга, от всякой ответствен­
ности, доводит до мерзейшего рабства, какое только можно 
вообразить.54 

Indem sie den Menschen von einem jeden Fehler im Gebäude der 
Gesellschaft abhängig macht, beraubt die Milieutheorie den 
Menschen völlig seiner Persönlichkeit, spricht sie ihn völlig von 
jeglicher persönlichen moralischen Schuld, von jeder Verantwortung 
frei, führt sie ihn in die abscheulichste Knechtschaft, die man sich 
nur vorstellen kann. 

Hatte Dostoevskij die Freiheit des Menschen zur Verantwortung bereits aus 
seiner Unabhängigkeit vom Milieu hergeleitet, so verabschiedet Rozanov den 
Positivismus endgültig als „philosophisches Mausoleum über der sterbenden 
Menschheit" («философский мавзолей над умирающим человечест­
вом»).55 Der Skandal, bei Dostoevskij noch Ausnahme und Impulsgeber für 
weite Strecken der Handlungs- und Erzählstruktur, wird zur Normalerscheinung 
von Wirklichkeit und Darstellung. 

Dabei kommt es darauf an, das Skandalon bei Rozanov nicht so sehr als Er­
scheinungsform eines averbalen Geschehens zu erfassen, in der manifest gegen 
konventionelle Wertnormen verstoßen wird, sondern gerade als Typus der 
Sprachhandlung. Dieses Verständnis ist durch die ursprüngliche Bedeutung des 
Wortes »Skandalon4 (,crKdt>8aXoi/) durchaus gedeckt, das zunächst das krumme 
Stellholz in der Falle bezeichnet, auf dem sich eine Lockspeise befindet. Später 
erst entwickelten sich daraus die Bedeutungen 'Ärgernis erregen', 'zur Sünde 
Anlaß geben'. Sie konnten auch auf sprachliches Geschehen bezogen werden; 



156 Rainer Grübel 

die Wendung jOKavSdXri'dp' lor&c етпш/ meint eine Person, die mit ihren 
Worten eine Falle stellt. In gerade diesem Sinne aber ist der Begriff ,Skandalon' 
auf die Prosa Rozanovs anzuwenden. 

4.2 Die Stellung Rozanovs zum russischen Symbolismus: die axioma-
tische Inversion des Erhabenen 

Die Neigung, Rozanov in den Symbolismus, die frühe Periode der russischen 
Moderne einzugliedern, dürfte vor allem aus der Rücksicht auf das damalige 
literarische Leben herrühren. S.P. Djagilev, dem ein feines Gespür für kulturelle 
Aktualität eigen war, hatte ihn zur Mitarbeit an der Zeitschrift Mir iskusstva ein­
geladen. Rozanov nahm in den 90er Jahren gemeinsam mit Zinaida Gippius und 
Merezkovskij intensiv an den religiös-philosophischen Versammlungen teil und 
fand dort zumindest anfangs glühende Verteidiger seiner oft provokativen The­
sen. Andrej Belyj dagegen hat sich ihm gegenüber stets kritisch verhalten.56 

Einer der Hauptunterschiede zwischen der Ästhetik des frühen und mittleren 
Symbolismus und der Ästhetik Rozanovs liegt im Umgang mit der Erscheinung 
des Sublimen. Während die Symbolisten zwar die Wertigkeit des erhabenen 
Standpunktes erschüttern, die Werttradition des erhabenen Gegenstandes jedoch 
aufrechterhalten, wenn nicht gar wiederherstellen, vertauscht Rozanov gerade 
die Inhalte des Erhabenen. An die Stelle der Ausnahme, des Seltenen, des 
Außerordentlichen tritt das Alltägliche, das Gemeine, das vermeintlich Banale.57 

Parallel zu dieser skandalösen Trivialisierung des Erhabenen vertauscht 
Rozanov die Diskursformen und wertet sie damit um. Was bislang der intimen 
Rede im privaten Raum vorbehalten war, wird zum öffentlichen Diskurs 
gemacht. 

Rozanovs Kritik an der dekadenten Frühphase des Symbolismus ist von ihm 
selbst in seinem Aufsatz Декаденты von 1896 ausgesprochen worden. Aus 
diesem Grunde möchte ich hier auf die weniger evidenten Unterschiede zur 
mittleren Phase des Symbolismus näher eingehen, insbesondere zur Ästhetik 
und Poetik Aleksandr Bloks. In seinem Aufsatz Kultur und Element {Культура 
и стихия) widerspricht Blök (V: 352-355) im Jahr 1909 der Fortschrittsidee 

CO 

des Positivismus mit dem Verweis auf Sterne, Vulkanausbruch und Erdbeben, 
drei in der romantischen Tradition erhabene Gegenstände par excellence. Wir 
erinnern uns, daß es gerade das Erdbeben von Lissabon war, welches der naiven 
Aufklärung in der Mitte des 18. Jahrhunderts den Garaus bereitet hatte. Nun ist 
es das Erdbeben auf Sizilien am 15. Dezember 1908, welches dem Dichter zum 
Beleg für den Irrtum der Progressisten dient. Dabei ist das katastrophische 
Geschehen an der Erdoberfläche nur das natürliche Analogon eines in der 
Kultur sich ereignenden Bruchs. Im folgenden Zitat wird dieser symbolische 
Zusammenhang, diese correspondance aus der Äquivalenz von «стихийная 



Die Epoche des Vasilij Rozanov 157 

ночь» und «народная ночь», also von „Nacht der Elemente" und „Nacht des 
Volkes" ablesbar, die beide den Fortschrittsglauben widerrufen. Es ist übrigens 
diese Nacht des Volkes, die Blök acht Jahre später erwartet und begrüßt hat. 
Nicht abzusehen war für ihn, daß die Revolution genau jenen Ameisenstaat 
begründen sollte, dessen Vermeidung er sich von ihr erhoffte: 

Но бывает и бывало уже так, что всю ночь напролёт стоит 
стража на башнях, охраняя сон своих. Наступает утро, и уже 
одни только передовые посты оказываются налицо. Они сто­
яли высоко и думали высокую думу, но тех, во имя кого они 
не спали, нет уже на лице земли: их похитила стихия - под­
земная, или народная ночь. Астрономы наблюдали звёзды из 
горных обсерваторий, человеческие умы работали неустанно, 
и ни одна машина не ошиблась в ту ночь, когда побережья 
южной Италии стёрлись с лица земли. (352) 

Doch es kommt vor und ist schon vorgekommen, daß die Wache die 
ganze Nacht durchgehend auf den Türmen steht und so die Ihren 
schützt. Es wird Morgen, und schon zeigen sich allein die Vorposten 
anwesend. Sie standen in der Höhe und dachten hohe Gedanken, 
doch jene, in deren Namen sie nicht schliefen, sind schon nicht mehr 
auf dem Antlitz der Erde: sie hat die Elementarkraft hin weggerafft -
die unterirdische Nacht oder die Nacht des Volks. Die Astronomen 
haben von Observatorien in Bergeshöhe aus die Sterne beobachtet, 
der Verstand war in den Köpfen der Menschen ununterbrochen tätig, 
und keine einzige Maschine hat in dieser Nacht einen Fehler began­
gen, als die Küsten Süditaliens vom Antlitz der Erde gewischt wur­
den. 

Blök, der die dionysische Variante des Erhabenen feierte - «С этой грозой 
никакой громоотвод не сладит.» (Blök 1963, VIII: 277), der anläßlich des 
Untergangs der Titanic im Tagebuch notierte: „Der Untergang der Titanic, der 
mich gestern unaussprechlich gefreut hat (es gibt noch einen Ozean,)" («Гибель 
Titanic'a, вчера обрадовавшая меня несказанно (есть еще океан).») 5 9 -
konnte den Inhaltstausch des Sublimen bei Rozanov nicht goutieren. In einem 
Brief an den Schriftsteller beschwert er sich über dessen Kritik durch einen 
Ausfall gegen die Entwertung des Erhabenen durch das Billige. Bezeichnend ist 
freilich, daß diese Devaluation selbst die Zentralkategorie des Erhabenen - das 
„Schreckliche" („страшное") - nutzt. In der Desublimation des Sublimen arti-
ku-liert sich - vielleicht sogar von Blök unbemerkt - erneut das Sublime: 

[...] знаю я эту любовь к мелочам быта, люблю ее в Вас лично 
ужасно и боюсь ее в Вас как писателе. Позвольте мне, в числе 
многих других, и как бы уже не от своего лица, сказать Вам, 
что этой любовью, этой прелестью и нежностью невольно 



158 Rainer Grübet 

прикрываются самые с т р а ш н ы е ямы — сентиментальность 
и жестокость - родные сестры. Уж лучше, я думаю, быть 
«бесчувственным».60 [Разрядка моя, Р.Г.] 

[...] ich kenne diese Liebe zu den Kleinigkeiten des Alltags, ich liebe 
sie an Ihnen schrecklich und fürchte sie an ihnen als Schriftsteller. 
Gestatten Sie mir im Kreise vieler anderer und gleichsam schon 
nicht von der eigenen Person aus zu sagen, daß mit dieser Liebe 
ungewollt s c h r e c k l i c h e Gruben zugedeckt werden - die 
Sentimentalität und die Grausamkeit - es sind dies verwandte 
Schwestern. Da ist es schon besser, denke ich, „gefühllos" zu sein. 
[Meine Sperrung] 

Blök hat den Finger wohl tatsächlich auf die ästhetische Wunde in Rozanovs 
CEuvre gelegt; die Härte mitleidloser Beobachtung schneidet hier »grausam' in 
das intensive (aus symbolistischer Sicht ,sentimentalisierte<61) Gefühl für einen 
dieser Emotion normalerweise unwürdigen Gegenstand. Diese Prosa bringt die 
Traditionslinien von Naturalismus und Sentimentalismus zusammen. Während 
das Pathos im Leid am traditionell Erhabenen seit dem Klassizismus ästhetisch 
sanktioniert ist, muß das schonungslose Bloßlegen der pathetischen Klage über 
das Leid am Banalen dem Symbolisten als doppelte „Grube" („яма") vorkom­
men, tritt hier doch nicht die hohe Idee am niederen Gegenstand - ihn so 
erhebend - in Erscheinung, sondern es verschwendet sich die hohe Emotion an 
die Nichtigkeit des Allzumenschlichen. Blök markiert das Skandalon Rozanovs. 

Rozanovs (1990d, 289) Apergu „Der Mensch lebt als Kehricht und stirbt als 
Kehricht" («Человек живет как сор и умрет как сор») variiert die biblischen 
Sprüche aus dem 1. Buch Moses, III, 19: „Denn Du bist Erde und sollst zu Erde 
werden" («ибо прах ты и в прах возвратишься») und aus Prediger III, 20: 
„Es ist alles von Staub gemacht und wird wieder zu Staub werden" («все про­
изошло из праха и все возвращается в прах»).62 Den Symbolisten muß 
diese Kontrafaktur ganz und gar unannehmbar erschienen sein. Mit dem Pathos 
der Weisheit, die als Sophia schon Solov'ev als Inkarnation der Alleinheit der 
Welt erschienen war, wird hier eine Einsicht in die Nichtigkeit und Alltäglich­
keit des menschlichen Daseins vorgetragen, welche den natürlichen Staub in die 
zivilisatorisch negative Erscheinung des Mülls und den Bezug auf Her- und 
Zukunft gerade ins Gegenwärtige verlagert. 

Der Blick auf das Nahe des Trivialen und Familiären kennt bei Rozanov 
keine Rück-Sicht; sie müßte das dem Blick Erscheinende ja an Bedingungen 
eines zuvor Gegebenen binden. Das Sublime des Ausdrucks dieses auch dem 
Betrachter gegenüber rücksichtslosen Blicks kehrt die gängige Werteskala um. 
Die Verknüpfung von Grausamkeit und Intimität hat ihre Quelle wohl in der 
russischen Überlieferung der byzantinischen Tradition. Averincev (1981, 67) hat 
hingewiesen auf die „[...] von Byzanz komprimierte geheime Beziehung 



Die Epoche des Vasilij Rozanov 159 

zwischen grausamer Zeremonialität und tränenreicher Intimität [...]" («[...] 
отысканное Византией сокровенное соотношение между жесткой 
церемониальностыо и слезной интимностью [...]»).63 Diese Mischung 
kommt bei Rozanov in Wendungen zum Ausdruck wie «болтать по душе».64 

4.3 Rozanovs Verhältnis zum Postsymbolismus: Konstellation vs. 
Montage 

Zwar stimmt Rozanovs Vorstellung vom kulturellen Wechsel zum Teil mit 
der Innovationsästhetik der russischen Formalen Schule überein, doch treten vor 
dem Hintergrund dieser partiellen Kongruenz die Unterschiede besonders pla­
stisch hervor. In einer seiner Miniaturen aus dem Zweiten Korb der Abgefal­
lenen Blätter realisiert der Schriftsteller (Rozanov 1989, 445) den Ausdruck 
<облечься [в образ]>, also ,Gestalt annehmen*, indem er ihn auf seine ur­
sprüngliche Bedeutung 'sich mit etwas bedecken', 'sich mit etwas bekleiden' 
zurückführt. Aufgrund der für ihn so charakteristischen psychophysischen Ana­
logie zieht Rozanov eine Parallele zwischen dem Tragen von Handschuhen und 
dem Wechseln von Ideen. Den bei uns in einem etwas anderen Ausdruck geläu­
figen Vorwurf, jemand ändere seine Überzeugungen schneller als er die 
Hemden wechsle, pariert der Sprecher dieser Miniaturen, indem er die 
herabsetzende Äquivalenz zwischen der Mode - dem Tragen von Handschuhen -
und der Bewußtseinstheorie ins Positive, ja ins Erkenntnisträchtige wendet: 

Не «мы мысли меняем, как перчатки», но, увы, мысли наши 
изнашиваются, как перчатки. Не облегает руку. Не облегает 
Душу. 
И мы не сбрасываем, а просто перестаём носить. 
Перестаём думать думами годичной старости. 

Nicht „wir wechseln die Gedanken wie die Handschuhe", sondern, о 
weh, es tragen sich unsere Gedanken ab wie Handschuhe. Er kleidet 
die Hand nicht. Er kleidet das Herz nicht. 
Und wir werfen sie nicht weg, sondern hören einfach auf, sie zu 
tragen. 
Wir hören auf, Gedanken zu denken, wenn sie das Alter von einem 
Jahr erreicht haben. 

Hier lohnt (wie stets bei Rozanov) ein Blick auf den genauen Wortlaut. Die 
Formulierung «мысли наши изнашиваются» bedeutet bei wortkünstleri­
scher Lesart 'unsere Gedanken entziehen sich uns', 'entun seren sich uns ' . 
Von Bestandteilen der eigenen Person werden sie zu Erscheinungen, die der 
eigenen Person fremd sind. Possession und Genealogie, die stärksten metony­
mischen Beziehungen in Rozanovs Mythopoetik, treten in ein Wechsel-



160 Rainer Grübel 

Verhältnis, in dem die räumliche Vorstellung der Ent-Eigmmg an die Stelle 
negativer Geschichtlichkeit, des Vergehens, rückt. Die syntaktische und laut­
liche Parallele der aufeinanderfolgenden Sätze «Не облегает руку. Не обле­
гает душу» begründet kraft der Äquivalenz von „Hand" und ,,Seele'*65 einen 
psychophysischen Parallelismus, in dem die physische Erscheinung die 
psychische weder symbolisch noch allegorisch vertritt, sondern ihre Eigenart -
das Umhülltwerden, das Sich-Einkleiden - durch Nachbarschaft auf der Aus­
drucksebene mitteilt.66 

Die Alltäglichkeit (бытийность) der Bekleidung ist bei Rozanov jener Ur­
grund, aus dem sich die poetomythische Vorstellung vom Verhältnis zwischen 
Gehalt und Form speist. Die Form schmiegt sich dem Inhalt an wie das 
Schweißtuch der Veronika an das Antlitz des Erlösers. Das Verb облечься kann 
in übertragener Rede auch bedeuten: 'erfüllt werden mit etwas'.67 Für Rozanov 
muß die alte Form ersetzt werden, weil sie dem Inhalt nicht mehr angemessen 
ist. Zwischen den Signifikaten und den Signifikanten entsteht eine axiomatische 
Disproportionalität. Bei den Formalisten findet der Formwechsel dagegen eine 
wirkungsästhetische Begründung in der Vermeidung automatisierter Wahr­
nehmung. 

Überhaupt lehnt Rozanov das Neue - und damit auch die emphatische Inno­
vation - ab: 

Техника, присоединившись к душе, дала ей всемогущество. 
Но она же ее раздавила. Появилась «техническая душа» -
цонтрадицтио ин адйецто. И вдохновение умерло. 

(печать и вообще «все новое»)6* 

Die Technik vereinigte sich mit der Seele und verlieh ihr Allmacht. 
Aber sie trat sie mit Füßen. Hervortrat die „technische Seele", eine 
contradictio in adjecto. Und die Inspiration erstarb. 

(Druckerzeugnisse und überhaupt „ alles Neue ") 

Folgerichtig verwirft er daher mit den Dekadenten auch den Egofuturismus.69 

Die Komposition in Rozanovs literarischen Stücken hebt sich von der Prosa 
der russischen Avantgarde durch das Verfahren der Konstellation ab. Wo die 
avantgardistische Textpraxis zu Montage70 oder Collage neigt und die montier­
ten oder collagierten Textteile ihrer Integrität beraubt, stellt Rozanov seine 
Textminiaturen nur nebeneinander und beläßt ihnen zunächst ihre Ganzheit 
sowie ihren - oft momentbezogenen - Eigenwert. Diese Bildung eines größeren 
Werks durch das Zusammenstellen verhältnismäßig verschiedenartiger kleinerer 
Texte hat ihr Vorbild in der mittelalterlichen Praxis des Zusammenfügens von 
Handschriften zu einem Konvolut. Kriterium der möglichen Nachbarschaft der 
Handschriften ist im ostslavischen Mittelalter ihr subjektunabhängiger religiöser 



Die Epoche des Vasilij Rozanov 161 

Wert, bei Rozanov dagegen ihr Wert für das komponierende Subjekt, Diese 
Wertäquivalenz hat drei Einfallstore: die Assoziation des schreibenden Ich, die 
Chronologie seiner Erlebniszeit und die für das Ich geltende gemeinsame 
Thematik. 

Dabei greift der Schriftsteller bei den Miniaturen zu äußerst verschieden­
artigen Gattungen. Ivask (1956, 49) hat folgende Elemente unterschieden: 
Aphorismen, Ausschnitte aus Gesprächen Dritter, zusammenhängende Erzäh­
lungen, Gedichte in Prosa, fragmentarische lyrische Niederschriften, impres­
sionistische Naturbilder, handschriftliche Entwürfe von Zeitungsartikeln, ab­
sichtlich aus dem Zusammenhang gerissene Zitate, Daten und Aufschriften, die 
auf den Ort der Niederschrift hinweisen und schließlich die Reproduktionen 
häuslicher Photographien. Hier sind die Phrasen kurz, meiden buchsprachliche 
Partizipien und Adverbialpartizipien, beginnen oft mit umgangssprachlicher 
Idiomatik oder mit der intensivierenden Partikel „Да". Vulgarismen und Fehler, 
die in der Umgangssprache, nicht aber in der Schriftsprache zulässig waren, 
finden Eingang in die Literatursprache. Ganz im Gegensatz zu den Futuristen 
meidet Rozanov dagegen Neologismen. Auch hat Ivask (1956, 49f.) festgestellt, 
daß Rozanovs Stilistik sich an der mündlichen Rede orientiert. Man kann hier 
geradezu von einer Stilisierung der mündlichen Rede in der Tradition des skaz 
sprechen. 

Die häufige Verwendung unterscheidender Druckzeichen und Drucktypen 
(so von Anführungszeichen, die in verschiedenen Funktionen auftreten, etwa ein 
Gliche anzeigen, einen Ausdruck verstärken» eine ungewöhnliche Wendung 
markieren), von Fettsatz, Sperrung und Kursive zur Verstärkung oder Betonung 
eines Wortes, einer Wortgruppe oder eines Syntagmas richten die Wahrneh­
mung auf momentgebundene Sinnuancen. 

Wo die Avantgarde zum Oxymoron neigt, greift Rozanov zum Paradoxon. 
So liebt er Vergleiche, welche herkömmliche Werthierarchien auf den Kopf 
stellen. Gott tritt etwa als Schneider auf, der den Menschen mit schwerem Bü­
geleisen Form gibt. Damit wird auch der russische, die geläufige soziale Hie­
rarchie bestreitende Topos des 19. Jahrhunderts vom besonderen Wert eines 
Paars Stiefel (und damit auch des Schusters, der sie herstellt) außer Kraft 
gesetzt: Wenn Gott Handwerker ist, ist das Kleinbürgertum seiner sozial-
revolutionären Sprengkraft beraubt. 

Die Spannweite von Rozanovs Miniaturgattungen reicht vom Dithyrambos 
(wohl nach Nietzsches Vorbild) über das Gebet bis zum Epigramm. Die 
Neigung zum Dithyrambos hat er selbst (Rozanov 1970, 549) in einem Brief 
vom September 1918 an seinen Altersfreund Gollerbach bekannt: „Und zu 
irgendwelchen Dithyramben, zum Wahnsinn der Dithyramben hat sich meine 
ganze literarische] Tätigkeit gefügt." («И в какие-то дифирамбы, в безумие 
дифирамбов сложилась вся моя литературная] деятельность»).71 Durch 



162 Rainer Grübel 

Konstellation in unmittelbare Nachbarschaft versetzt, erlangen epigrammati­
sche, dithyrambische und gebethafte Gattung einen archaisierenden, ja synkre-
tistischen Charakter. Mit Erscheinungen des Alltags angereichert, setzen sie die 
klassische Regel der Stiltrennung außer Kraft. Während die nach religiösen 
Mustern gefertigten Texte Chlebnikovs und Majakovskijs Kontrafakturen 
bilden, haben die religiöse Motive aufgreifenden Arbeiten Rozanovs eher den 
Charakter remythisierender Travestien. 

5. Feier der emphatischen Gegenwart oder Aisthesis des Endes im Werk 
Rozanovs: ,Finis coronat opus'? 

Schon im Juni des Jahres 1891 hat Vasilij Rozanov in einem Brief an den 
Philosophen Leont'ev seine Unfähigkeit eingeräumt, über das in Gedanken oder 
im Erlebnis Abgeschlossene, über das Vergangene zu schreiben. Er begründet 
dieses Unvermögen mit dem Mangel an Interesse, den das nicht mehr 
Gegenwärtige aufrufe: „Doch habe ich ein Unglück; ich kann nicht über etwas 
schreiben, was sich bei mir bereits geklärt hat, was ich bereits durchlebt habe; 
schreiben läßt sich nur über das, was jetzt erlebt wird; das Vergangene - ist 
langweilig." («Но у меня одно несчастие: я не могу писать о том, что у 
меня разъяснилось, что я уже пережил; пишется лишь о том, что 
переживаешь теперь; прошлое - скучно.»). Diese Not hat der Schrift­
steller im Laufe der Zeit zu einer Tugend gewandelt. 

Ähnliches gilt für ein Äußeres, das vom Inneren absieht. Die abgeschlossene 
Äußerlichkeit des Darstellungsgegenstandes war ihm ebenso zuwider wie das 
abgeschlossene Vergangene. Ja, er hat die Exterritorialität mit der Historizität 
verknüpft: 

[...] я не люблю Мережковского, Чехова [...], Ницше: они 
в о с п е л и это «внешнее место», они едят в нем колбасу и 
зернистую икру в январе месяце, и думают, что это все, что 
нужно человеку... Ницше безумный с м е л написать: «Бог 
умер». И Бог, д л я н е г о умерший, в н е м с к а з а л с я 
с у м а с ш е с т в и е м . . . Боже, до чего все ясно, до чего ясна 
история, до чего ясны судьбы человека.74 

[...] Merezkovskij, Cechov [...], Nietzsche liebe ich nicht: sie haben 
diesen „äußeren Ort" b e s u n g e n , an ihm essen sie im Januar 
Wurst und Kaviar und denken, dies sei alles, was der Mensch brau­
che ... Nietzsche, der Wahnsinnige, hat g e w a g t zu schreiben: 
„Gott ist tot". Und Gott, der für ihn getötet worden ist, ha t 
s i c h i n i h m a l s W a h n s i n n geäußert-. Gott, wie ist alles klar, 
wie ist die Geschichte klar, wie sind die Schicksale des Menschen 
klar. 



Die Epoche des Vasilij Rozanov 163 

Anläßlich des Todes von Tolstoj und der an seinem Grabe gehaltenen Reden 
verurteilt Rozanov (1990cl, 225) die Redner (nach der Gestalt aus Gogol's 
Revizor) als „Dobcinskijs aus ganz Rußland". Wenn das Lebensende das Werk -
das ,Lebens-Werk' - „krönt", tritt gegen alle Biographie und Geschichte ur-
plötzich mit dem Schrecken das Erhabene in Erscheinung: „Und plötzlich ein 
Solches: finis coronat opus. I Schrecklich." («И вдруг такое: finis coronat 
opus. I Ужасно. »). 

Von der Unerträglichkeit des Vergangenen zeugt bei Rozanov gerade die 
Inakzeptabilität des Todes. Der Tod widerlegt nicht nur die Geschichte. Indem 
er Stetigkeit (das Tot-Sein) erzeugt, widerruft er auch den Augenblick. 

Смерти я вообще не могу перенести. 
Не странно ли прожить жизнь так, как бы ее и не сущест­
вовало. Самое обыкновенное и самое постоянное. Между тем 
я так относился к ней, как бы никто и ничто не должен был 
умереть. Как бы смерти не было. 
Самое обыкновенное, самое «всегда»: и это я не видал. 
Конечно, я ее в и д е л : но значит, я н е с м о т р е л на умира­
ющих. И не значит ли это, что я их и н е л ю б и л . 
Вот «дурной человек во мне», дурной и страшный. В этот мо­
мент как я ненавижу себя, как враждебен себе.7 5 

Den Tod kann ich überhaupt nicht ertragen. 
Ist es nicht seltsam, das Leben so zu leben als ob es ihn nicht gäbe. 
Das Allergewöhnlichste und das Alieralltäglichste. Indessen habe 
ich mich zu ihm so verhalten, als ob niemand und nichts sterben 
müßte. Als ob es den Tod nicht gäbe. 
Das Allergewöhnlichste, gerade das „Immer": und das sah ich nicht. 
Natürlich habe ich ihn gesehen : Doch das bedeutet, ich habe die 
Sterbenden n i c h t a n g e s e h e n . Und bedeutet das nicht, daß ich 
sie auch n i c h t g e l i e b t habe. 
Dies ist der „dumme Mensch in mir", dumm und schrecklich. Wie 
hasse ich mich in diesem Moment, wie bin ich mir feind. 

Erst durch die Einbettung in die religiöse Heilsgeschichte erlangt das Ende 
bei Rozanov einen positiven Wert. Hier wird das Schweigen, das höchste semio-
tische Äquivalent des Todes, zur Katharsis. Der folgende Text ist datiert auf den 
20. November, eine Zeitbestimmung, die durch den „Vortag der Einführung" 
auf die Eschatologie zurückbezogen wird. Die „Einführung" („Введение") 
meint jene Introduktion von Maria, der Mutter Gottes, in den Tempel, deren seit 
dem 8. Jahrhundert am 21. November durch einen Feiertag gedacht wird.7 6 

Dauer ist bei Rozanov stets Abwesenheit des Augenblicklichen: Die Stille, 
welche die Mutter im Krankenhaus sucht, öffnet den Blick auf die Ruhe des 
Nichtgeschehens vor und nach aller Zeit, vor Beginn der Schöpfung und nach 



164 Rainer Grübet 

dem Ende der Welt. An der Mutter wird kraft der kalendarischen Analogie zur 
Gottesgebärerin Maria der Gegensatz und die Einheit von Geburt und Tod im 
Verweis auf Christus besonders prekär zur Erscheinung gebracht Das 
Augenblicksgeschehen des Einzugs in die Klinik wird zur Epoche: 

Тишина лечит душу. 
* 

Но если тишина относится к «концу всего», как сон и 
смерть, окончательное излечение? 

Что бы мы знаем о смерти? 
О, если бы что-нибудь знали! 

(20 ноября, канун «Введения», ма­
мочка легла «для молчания», тишины и 
отдыха в клинику Елены Павловы) 

* 
Вселенная есть шествование. 
И когда замолкнут шаги - мир кончится. 

* 
И теперь уже молчание есть вечерняя заря мира. 

.* 
В конце всех вещей - Бог. 
И в начале вещей Бог. 
Он всё. 
Корень всего.77 

Die Stille heilt die Seele. 
• ' . • - . • * 

Doch wenn die Stille sich auf das „Ende von allem" bezieht, wie 
der Schlaf und der Tod, ist dann nicht der Tod die endgültige 
Heilung? 

Was wissen wir über den Tod? 
Oh, wenn wir etwas wüßten! 

(am 20. November, am Vortag der 
„Einführung", Mama legte sich „zum 
Schweigen ", zu Stille und Erholung in die 
Klinik der Elena Pavlova) 

* 
Das Weltall ist eine Prozession. 
Und wenn die Schritte verstummen werden, wird die Welt enden. 

Und schon jetzt ist das Schweigen die Abenddämmerung der 
Welt. 

* 
Am Ende aller Dinge ist Gott. 
Und am Anfang aller Dinge ist Gott. 
Er ist alles. 
Die Wurzel von allem. 



Die Epoche des Vasilij Rozanov 165 

Eine der letzten, im Jahr 1918 geschriebenen und erst jüngst veröffentlichten 
Arbeiten Rozanovs trägt den Titel: С вершины тысячелетней пирамиды. 
(Размышления о ходе русской литературы). Er bildet das späte Gegenstück 
zur eingangs besprochenen geschichtstypologischen Studie. Der Titel gibt den 
erhabenen Standort zu erkennen, von dem aus der Autor auf den tausendjährigen 
Gang der russischen Literatur zurück-, ja eigentlich: herabblickt. Ein tausend­
jähriges Grabmal, in dem sich die Grabkammern der mit dem russischen Reich 
in den Jahren 1917 bis 1918 zu ihrem Ende gekommenen russischen Geschichte 
befinden. 

Dieses Ende und damit der Blick zurück auf das abgeschlossene Vergangene 
wird von Rozanov als notwendig für ein vollständiges Verständnis eines 
Geschehens ausdrücklich gefordert: „Es gibt keinen Gegenstand, dessen Sinn 
wir vollständig verstehen könnten, wenn er noch nicht abgeschlossen ist" («Нет 
предмета, смысл коего мы могли бы вполне понимать, если он еще 
не закончен.»). Die Offenheit des Seins in die Zukunft, die vom schon genan­
nten „Noch nicht" («еще нет») eingefordert und eingeräumt wird, ist vergan­
gen; vor uns liegt die Geschichte nicht mehr als Möglichkeit, als Potenz, 
sondern als Faktum, ja als abgeschlossenes Schaustück, als „зрелище". Vivi­
sektion verbietet sich auch an der Literatur. 

Der Beginn der russischen Geschichte und Literatur ist in ein mythisches 
Licht getaucht. Der Anfang selbst ist nicht wahrnehmbar, und wenn er wahr­
nehmbar wird, ist er bereits vorbei: 

«Когда солнышко всходило, даже и незаметно было ни для 
кого» - а «когда оно взошло» - уже день начался, и вот все 
начало русской истории. 
И - начало Русской литературы. (448) 

„Als die liebe Sonne aufging, war dies nicht einmal für irgend 
jemanden wahrnehmbar" - und „als sie aufgegangen war", hatte 
schon der Tag begonnen, und das ist schon der ganze Beginn der 
russischen Geschichte. 
Und - der Beginn der Russischen Literatur. 

Diesen Ausgangspunkt der russischen Geschichte und Literatur findet Roza­
nov in der alltäglichen Redeweise, der kolloquialen Äußerung auf der Straße, 
bei Tätigkeiten des Alltags und des Ritus, zu denen er in seiner eigenen 
literarischen Tätigkeit zurückgekehrt ist: „die Redensweise, die Rede der Straße, 
des Basars, der Jagd, des Fischfangs, die [schwermütige] Klage auf Beerdigun­
gen - all dies erscheint als vollständiger [literarischer] Bestand78 in jenem vor 
der Dämmerung liegenden Halbdunkel der Geschichte." («Говор, уличная 
речь, речь базара, речь охоты, речь рыбной ловли, [заунывный] плач на 



166 Rainer Grübel 

похоронах - все это является полным составом <литературным> в том 
предрассветном сумраке истории».) 

Im Fehlen eines Stammeslebens, («родовой быт») wie es die Juden, Römer, 
und Germanen kennen, sieht Rozanov schon am Beginn der russischen Kultur 
ihr Ende angekündigt. Der Wechsel der Hauptstadt von Kiev nach Moskau, von 
Moskau nach Petersburg und zurück nach Moskau erscheint als Symptom einer 
unzureichenden Bindung an den „Boden" („земля"). Aus diesem Grunde brau­
che die Erde die anderen genannten Völker aus kosmogonischen Gründen drin­
gender als das russische. „Hier gehört die definitive Enträtselung dem Ende der 
Zeit, vor dem wir nur zu zittern, über das wir aber nicht zu denken wagen" 
(«Здесь последняя разгадка принадлежит концу времени, о котором мы 
смеем только трепетать, но не смеем размышлять»).79 

Wie in einem jeden wahren Augenblick Beginn und Ende wesentlich 
enthalten sind, so kommt in einem jeden gelungenen Kunstwerk die Geschichte 
der Literatur zur Epoche, zum Stillstand. Ein jeder vollwertige ästhetische 
Augenblick bedeutet ксирбс, erfüllte Zeit. Unter diesem Gesichtspunkt sind 
tatsächlich alle Kunstwerke in der Großen Zeit (Bachtin) synchron. Bezogen auf 
die historische Vorstellung der bewegten Zeit erleben sie dagegen in dem 
jeweils bestimmten Moment ihrer ästhetischen Realisierung ihre Renaissance.80 

A n m e r k u n g e n 

1 Rozanov 1989a, 139. 

2 H. Rothe (Anton Tschechov oder Die Entartung der Kunst. ^Rheinisch-
Westfälische Akademie der Wissenschaften. Vorträge G 306) Opladen 1990, 
13. 

3 K. Kerenyi, Die Mythologie der Griechen. Bd. I, München 1966, 178. (s. 
Ar.N. 357) Scholium in Aristophanes Nubes, 357. 

4 B. Croce. Estetica. Bari 1902; dt.: Ästhetik. Leipzig 1905; vor allem Kap. IX 
und XV. 

5 Vgl. dazu K.W. Hempfer, Gattungstheorie. München 1973, 38-43. 

6 T.S. Eliot, TheSacredWood. London 1920,42. 

7 Man kann diese Dreigliedrigkeit im mittleren Werk noch als Überbleibsel der 
Hegeischen Dialektik fassen, die den Erstling Rozanovs noch bestimmt hatte. 
Allerdings entfernt sich Rozanov ebenso von der Zeitbestimmtheit des deut­
schen Philosophen in Richtung auf eine räumliche Modellierung wie er die 
Systematik zunehmend zugunsten einer Kasuistik aufgibt. 

8 Cf. E.M. Meletinskij, Poetika mifa. M. 1976, 218-229. 



Die Epoche des Vasilij Rozanov 167 

9 Cf. die Abwertung Boileaus als eines Theoretikers, der kein Dichter war (Ro­
zanov 1906,1: 251). 

10 Normbruch und Normerfüllung hat der tschechische Strukturalismus als 
ästhetische Grundverfahren des kulturellen Prozesses dargestellt. 

11 M. Hossenfelder, Einleitung zu Sextus Empiricus, Grundriß der pyrrhoni-
schen Skepsis. 1968. 

12 Zur Bedeutung des Schemas ,Baum des Lebens' cf. die material- und kon­
zeptionsreichen Ausführungen Toporovs (1973b, 1976). Allerdings sind in 
der früheren Arbeit (1973) axiologische Gesichtspunkte völlig ausgeschlos­
sen und in der späteren Untersuchung (1976) auf die Peripherie einge­
schränkt. Dabei enthält das Schema selbst in der chronotopischen Gliederung 
von ,unten' = ursprünglich' über mittig = zwischenzeitlich und oben = end­
zeitlich eine fundamentale axiomatische Matrix. 

13 Vgl. Verf., Convention and Innovation of Aesthetic Value: The Russian Re-
ception of Aleksandr Puskin. In: Th. D'haen (u.a., Hrg.), Convention and 
Innovation inLiterature. (=UPAL24) Amsterdam 1989, 181-223. 

14 W. Benjamin, Über den Begriff der Geschichte. In: Idem, Gesammelte 
Schriften. Bd. I, 2 Frankfurt (a.M.), 691-703, hier 702f. Vgl. dazu auch P. 
Zima, Literarische Ästhetik. Tübingen 1991, 132-140. 

15 Idem, A.a.O., Bd. 1,3, 1225. 

16 A.a.O., 1233. 

!7 A.a.O., 1233. 

18 W. Capelle, Die Vorsokratiker. (=Kröners Taschenausgabe 119) Stuttgart s.a., 
132. 

!9 A.a.O., 167. 

20 Vgl. die Oldenburger Antrittsvorlesung von Michael Sukale, Wahrnehmen 
und Erkennen. 

21 Hierauf hat die evolutionäre Konzeption der Literaturgeschichte der 
russischen Formalen Schule Bezug; allerdings projizierten die Formalisten 
dieses evolutionäre Moment auch in das Kunstwerk als Artefakt. 

22 Benjamin I, 3, 1238. 

23 So etwa von A. Eliasberg, Russische Literaturgeschichte in Einzelporträts. 
[1925] München 1964, 149. 



168 Rainer Grübet 

24 Diese Auffassung kann sich auf Rozanovs (1990d, 482) Selbstcharakteristik 
stützen: „Bisweilen scheint es, daß ich die gesamte Literatur überwinde" 
(«Иногда кажется, что я преодолею всю литературу»). 

2 5 Erofeev 1990. 

2 6 А. Nikolaeva (Hg.) Russkie pisateli, 194-196 hier, 196. 

2 7 A. Hansen-Löve, Der russische Symbolismus. System und Entfaltung poeti­
scher Motive. Bd. I. Wien 1990, 16f., 24, 

28 Zu Leskov vgl. Benjamin (I, 3: 1234) „Die Idee der Prosa fällt mit der mes-
sianischen Idee der Universalgeschichte zusammen (Lesskow!)". 

29 Mit Proust und Joyce ist Rozanov auch von Ivask (1956, 46) verglichen 
worden. 

30Poggiolil962,91f. 

31 Hier gälte es freilich/den Unterschied des Rozanovschen Bewußtseins-Dis­
kurses zur Romankunst Andrej Belyjs zu erfassen, die ja zumeist als das rus­
sische Äquivalent zur Proustschen und Joyceschen Darstellung des Bewußt­
seinsstroms aufgefaßt wird. 

32 V. Chovin, Y.V. Rozanov i Vladimir Majakovskij. In: Idem, Na odnu temu. 
Peterburg 1921, 3-80. Sinjavskij 1982, 216f. 

33 Philosophisch ist Rozanov wiederholt dem russischen Existentialismus zuge­
ordnet worden. Cf. I. Balakina, О tak nazyvaemom russkom ekzisten-
cializme. In: Vestnik MGU. Serija Ekonomija, filosofija. 1963, 6. So auch in: 
Kratkaja literaturnaja enciklopedija. Bd. VI. M. 1971,330. 

3 4 Flaker (1975, 153) nennt die spezifische Mischung der Prosastücke „brouil-
lon". 

35 A. Latynina, „Vo mne proischodit razlozenie literatury...". V.V. Rozanov i 
ego mesto v literaturnoj bor'be epochi. In: Voprosy literatury. 1965, II: 169-
206, hier 171. 

36 D.S. Mirsky, A History ofRussian literature. From the Beginnings to 1900. 
New York 1958, 277. 

37 M. Cvetaeva, Socinenija v dvuch tomach. Bd. II. M. 1988,450. 

38 M. Gor'kij, Perepiska s M.M. Prisvinym. In: Gor'kij i sovetskie pisateli. 
(=Literaturnoe nasledstvo Bd. LXX) M. 1963, 323. 

39 Fateev 1990, 11. 



Die Epoche des Vasilij Rozanov 169 

4 0 Zitiert nach A. Gulyga, „Как muöitel'no trudno byt' russkim". О zizni i 
tvorcestve Vasilija Rozanova. In: Rozanov 1992, 3. 

4 1 Istorija russkoj literatury. Bd. X, hg. von A.S. BuSMlN. M./L. 1954. 

4 2 Auch in der von В.A. Bjalik verantworteten zweibändigen Literaturgeschichte 
Russkaja literatura konca XIX - naöalaXX veka (M. 1972) kommt Rozanov -
abgesehen von der Chronik - nur als Literaturkritiker vor. 

43 Vgl. Rozanov 1989a, 423 und meine Analyse: Die Rhetorik der Seele bei Va­
silij Rozanov. Zum Wandel der russischen Rede am Beginn des zwanzigsten 
Jahrhunderts (im Druck). 

4 4 Die erste deutsche Übersetzung erschien anonym bereits 1890, während die 
früheste russische Ausgabe erst 1891 in Moskau herausgegeben wurde. 
Nachweis der Zitate im Folgenden nur durch Seitenangabe nach der Ausgabe 
Tolstoj 1958, X, 267-341. Übrigens hat Rozanov (1899, 167-175) selbst in 
seinem Aufsatz Семя и жизнь {Same und Leben) kritisch zur Kreutzersonate, 
insbesondere zur negativen Wertung der Sexualität, Stellung bezogen. 

45 Eine dritte, religiöse Lesart kommt nur en passant ins Spiel, wenn wiederholt 
von einem „Teufel" („дьявол", 329, 332) die Rede ist, der dem erlebenden 
Ich - sogar gegen seinen Willen - böse Gedanken einflüstert. 

46 Bei Dostoevskij findet die Auflösung des Momentanen ihren Ausdruck in der 
Einbettung des ,plötzlich' (,вдруг') in eine getäuschte Erwartungs- und eine 
folgenreiche Wirkungsstruktur. So wird der Mordanschlag Rogozins auf 
MySkin im Roman Идиот (Der Idiot; F. Dostoevskij, Polnoe sobranie 
socinenij v tridcati tomach. Bd. VIII, M. 1973, 195, Zeilen 14f. und 36-40) 
zunächst ohne Ausdruck der Überraschung aus der Sicht des potentiellen Op­
fers geschildert, dann aber aus der Erzählerperspektive und der Sicht 
Rogozins, wobei das Adverb „plötzlich" („vdrug") zweifach verwendet wird. 
Hier ist nicht der Mordüberfall das Plötzliche, sondern das Innehalten des 
Täters, der vom epileptischen Anfall des Opfers überrascht ist. Auch den 
Fürsten trifft nicht der Überfall, sondern der Anfall „plötzlich" („вдруг", 
Zeile 17). Bei Turgenev ist in diesem Zusammenhang die Schwierigkeit 
bemerkenswert, den Roman mit dem Handlungsschluß enden zu lassen; 
daher die Neigung zur Ausbreitung der ,Nachgeschichte\ 

47 ÖernySevskijs Begriff der „Gleichmütigkeit" - die Postmoderne spräche hier 
sicherlich von „Indifferenz" - berührt sich mit Zolas Termini ,impartialite' 
und ,impassibilite\ welche die Distanz des Erzählers zum erzählten 
Geschehen bezeichnen. 

48 (515f.) Cf. auch Tolstojs (Polnoe sobranie soänenij. M. 1953, Bd. LXII, 268) 
eigene Kennzeichnung seiner Prosa als „Labyrinth von Verkettungen". 

49 Rozanov 1990b, 436. 



170 Rainer Grübel 

50 Das Paradigma des bestimmenden Augenblicks erscheint bei Rozanov (1913, 
I, 342f.) auch in der Darstellung des eigenen Bekehrungserlebnisses. Dieses 
Geschehnis, in dem sich das von außen auferlegte „Bestimmungshafte" 
(„destinatio") von den eigenen inneren Zielen („metae") trennt, vollzieht sich 
in einer einzigen Stunde. 

51 R. Grübel, Die Axiologie symbolischer und allegorischer Psychopoetik und 
ihre Destruktion in der melancholischen Paraphrenie Vasilij Rozanovs. In: 
Psychopoetik. Beiträge zur Tagung „Psychologie und Literatur, München 
1991. (Wiener Slawistischer Almanach. Sonderband XXXI) Wien 1992, 
117-194. Idem, Die Wiege als Grab, das Grab als Wiege. Axiologische Fra­
gen der Zeitdarstellung, vornehmlich am Beispiel von Vernadskij und Roza­
nov. In: Idem (Hg.), Russische Literatur an der Wende vom 19. zum 20. 
Jahrhundert. (=SSLP) Amsterdam (im Druck). 

52 Rozanov 1989a, Einleitung, 21. 

53 Vgl. J.R. Döring-Smirnov, I. Smirnov, Realizm: diachroniceskij podchod. In: 
Russian Literature. Bd. VIII, 1980,1-39. 

5 4 F. Dostoevskij, Polnoe sobranie socinenij v tridcati tomaeh. Bd. XXI, L. 
1980,16. 

55 Zitiert nach Rozanov 1992, 5. 

56Belyj 1990,477. 

57 Cf. G. Ivask (1956, 7), der zwar eine Wertminderung, aber keine Entwertung 
der „hohen Themen" beobachtet: «Но Розанов, снижая своей болтовней 
в ы с о к и е т е м ы , их, однако, не обесценивает.» („Doch hat Rozanov 
die hohen Themen, obgleich er sie durch seine Geschwätzigkeit erniedrigte, 
dennoch nicht entwertet.") 

58 Vgl. auch den Hinweis auf die Sterne bei Florenskij (1992, 445). 

59 Blök 1963, VII: 139. 

60 Rozanov 1990a, 492. 

61 Grimms Wörterbuch (XVI, 615) definiert ,sentimentalisieren' als „empfin­
dein, 'von äuszerungen einer erheuchelten, einer lächerlichen und abge­
schmackten empfindsamkeit'". Rozanov sprach von seiner eigenen „künstle­
rischen Naivität" («художественная наивность») Socinenija, 508. 

6 2 Hier sind übrigens die Müll-Installationen Kabakovs vorgeprägt. 

63 In einer jüngeren Untersuchung zum Verhältnis der Kulturen voh Byzanz und 
der Rus' kommt Averincev (Vizantija i Rus'. Dva tipa duchovnosti. In: Novyj 



Die Epoche des Vasilij Rozanov 171 

mir. 1988, 7, 210-220 und 9, 227- 240) allerdings zu dem Schluß, der russi­
schen Kultur fehle die Fähigkeit zur Grausamkeit, während sie durchaus die 
"slavische Sensibilität" («славянская чувствительность») aufweise. 

64 Rozanov 1990a, 507. 

6 5 In der Übersetzung des Zitats wurde zur Nachbildung der Paronomasie руку -
д у ш у die Übersetzung ,Herz' vorgezogen, obgleich sie die Spanne zum 
physischen Ausdruck ,Handc mindert. 

6 6 Vgl. zur Metonymie bei Rozanov meinen Beitrag „Die Axiologie symboli­
scher und allegorischer Psychopoetik und ihre Destruktion in der melan­
cholischen Paraphrenie Vasilij Rozanovs. In: Psychopoetik. Beiträge zur 
Tagung „Psychologie und Literatur". (=Wiener Slawistischer Almanach. 
Sonderband XXXI). Wien 1992, 117-194. 

6 7 SrJaXI-XVII. Bd. XII. M. 1987, 74. Bei dieser Sinngebung des Verbs erlangt 
das Eigangsmotto «Все <облекается> в одежды, и и с т о р и я с а м а я есть 
облечение в одежды незримых божеских планов.» den Sinn: „Alles 
,erfüllt sich4 in Formen, und die Geschichte selbst ist die Erfüllung der un­
sichtbaren göttlichen Pläne in Formen." 

6 8 Rozanov 1990d, 67. 

6 9 1990d, 463. 

7 0 Vgl, G, Schaumann, Monlaza. In: А, Р1акегДХ UgreSic (Hg.), Pojrnovnik rus-
ke avangarde. Bd. I, Zagreb 1984, 83-91. 

7 1 Die Gattung des Gebets habe ich im Rahmen von Rozanovs Zeitgestaltung 
besprochen. Das Epigramm untersuche ich an wieder anderer Stelle im 
Zusammenhang von Rozanovs Rhetorik. 

7 2 Vgl. Auerbach 1946, 486ff. 

7 3 Rozanov 1990b, 476. 

7 4 Rozanov 1990a, 492. 

7 5 Rozanov 1990c I: 326. 

7 6 Polnyj pravoslavnyj enciklopediceskij slovar'. Nachdruck M. 1992,1, 460. 

7 7 Rozanov 1990d, 521. 

7 8 Der hier von Rozanov verwendete russische Begriff meint in wörtlicher Über­
setzung gerade ,das Zusammengestellte4, die Konstellation! 



172 Rainer Grübel 

79 Geschichte erschließt sich Rozanov nur als Brücke in die Ewigkeit als Zeit-
losigkeit, als eine Brücke, die vom Lastenstier («opornyj byk») Moskau ge­
tragen wird. 

80 Daß Rozanovs Prosaminiaturen zu dieser Wiedergeburt fähig sind, belegt 
schon Venedikt Erofeevs Essay von 1990: Розанов глазами эксцентрика 
(Rozanov mit den Augen des Exzentrikers). 

L i t e r a t u r 

Averincev 1981. Religija i liier atura. Ann Arbor. 

Belyj, A. 1990. Nacaloveka. (=Literaturnye memuary) M. 

Crone, A.L. 1978. Rozanov and the End of Literature. Polyphony and 
Dissolution of Genre in Solitaria and Fallen Leaves. (=Colloquium 
slavicum. 10) Würzburg. 

CernySevskij, N.G. 1978. Izbrannye esteticeskieproizvedenija. M. 

Erofeev, V. 1990. Rozanov glazami ekscentrika. In: Laterna magica. M., 102-
120. 

Ivask, G. 1956. Vstupitel'naja stat'ja. In: V.V.Rozanov, Izbrannoe. New York, 
5-59. 

Fateev, V.A. 1991. VA. Rozanov. Zizn'. Tvorcestvo. Licnosf. L. 

Flaker, A. 1975. Rozanovljeva destrukcija knjizevnosti. Tekstovi ruske avangar-
de. In: Umjetnost rijeci. XIX. [1980], 151-159. 

Florenskij, P. 1992. Detjam moim. M. 

Grübel, R. 1992. Die Axiologie symbolischer und allegorischer Psychopoetik 
und ihre Destruktion in der melancholischen Paraphrenie Rozanovs. In; A. 
Hansen-Löve (Hg.) Psychopoetik. Beiträge zur Tagung „Psychologie und 
Literatur" München 1991, (=Wiener Slawistischer Almanach, Son­
derband 31) Wien, 117-194. 

Nietzsche, F. 1980. Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Bänden. 
München/Berlin/ New York. 

Poggioli, R. 1957. Rozanov. London. 

Rozanov, V.V. 1899. Religija i kul'tura. SPb. 1899 (Nachdruck: Paris 1979). 
1904. V mire nejasnogo i neresennogo. SPb. 
1906. О legende tVelikij inkvizitor'. SPb. 
1909a. Tragiöeskoe ostroütaie. In: Novoe vremja. 9.2.1909. 



Die Epoche des Vasilij Rozanov 173 

1909b. Popy, zandarmy i Blök. In: Novoe vremja. 16.2.1909. 
1910. Kogda naöal'stvo u$lo. SPb. 
1911. Ljudi lunnago sveta. Metafizika christianstva. SPb. 
1913. Literaturnye izgnanniki. SPb. 
1914. Sredi chudoznikov. SPb. 
1915a. Uedinennoe. Pg. 
1915b. Opavüe list'ja. Korob 2. Pg. 
1917/1918. Apokalipsis nategq vremeni. Sergiev Posad. 
1970. Izbrannoe. Hrg. von E. Zigleviö. München. 
1989a. Mysli о literature. M. 
1989b. Mimoletnoe. Podgotovka publikacii, vstupitel'naja zametka i pri-
meöanija V.G.Sukaöa. In: Kontekst1989. M., 172-230. 
1990a. Soöinenija. Hrg. A. Nalepin. M. 
1990b. Nesovmestimye kontrasty zitija. Literaturno-esteticeskie raboty 
raznych let. M. 
1990cl. Religija i kul'tura. (=Prilozenie к zurnalu Voprosyfilosofii). I. M. 
1990cII. Uedinennoe. (=Prilozenie к zurnalu Voprosyfilosofii). II. M. 
1990d. О sebe i о zizni svoej. M. 
1991. Sem'ja как religija. In: Russkij eros ili filosofija Ijubvi v Rossii. M., 
120-138. 
1992. OpavSie list'ja. M. 

Sinjavskij, A. 1982. „OpavSie list'ja" V.V. Rozanova. Paris. 

Tolstoj, L.N. 1958. Sobranie soöinenij v dvenadcati tomach. M. 


