
Wiener Slawistischer Almanach 32 (1993) 175-206 

Erika Greber 

MYSTIFIKATION UND EPOCHENSCHWELLE 
(6ERUBINA DE GABRIAK UND DIE KRISE DES SYMBOLISMUS) 

1 

War die Ohrfeige, mit der Maksimilian VoloSin im November 1909 nach den 
Enthüllungen um die mystifizierte Dichterin namens Cerubina de Gabriak im 
Kreise der Apo/Zott-Mitarbeiter aus heiterem Himmel Nikolaj Gumilev zum 
Duell forderte, eine spiegelverkehrt vorweggenommene "poscecina obscest-
vennomu vkusu", mit der ein unverbesserlicher Symbolist einen angehenden 
Postsymbolisten treffen wollte? Immerhin wurde diese keineswegs imaginäre 
Ohrfeige sogleich als eine literarische wahrgenommen: Innokentij Annenskij^ 
entfuhr die Bemerkung, Dostoevskij habe recht, daß der Klang einer Ohrfeige 
feucht sei. Dieser Verweis auf Besy nahm eine der Leitideen der Mystifikation 
auf: das Teufelsmotiv gehörte zu den dominanten Isotopien der kurz zuvor in 
Apollon (No,2» 1909) veröffentlichten Öerubina-Texte» und es motivierte latent 
die Wahl des fingierten Namens selbst. Trotz der in Annenskijs Kommentar 
angebotenen karnevalisierenden Umdeutung war die brisante Situation nicht zu 
entschärfen, und drei Tage später wurde scharf geschossen, wobei Gumilev 
gnadenlosen Kampf bis zum tödlichen Ende gefordert haben soll, VoloSin 
hingegen angeblich darauf achtete, ihn diesmal nicht zu treffen. 

Das Geheimnis um Cerubina de Gabriak hatte schon Aufsehen erregt und 
Debatten um literarischen Geschmack ausgelöst, ehe es zur spektakulären Kon­
frontation kam. Die Ohrfeige lieferte den offiziellen Anlaß für das Duell und 
mystifizierte somit die primäre Ursache; was diese indessen eigentlich war, 
bleibt im Dunkeln. Vorausgegangen war der Zusammenbruch mancher Hoff­
nungen: die geheimnisvolle Unbekannte von vermeintlich exotischer Schönheit 
war weder ätherisch schön, noch exotisch, noch rein weiblich, noch war sie real 
- sondern das imaginäre Produkt weiblich-männlicher Zusammenarbeit ...der 
hausbacken wirkenden, dicklichen, hinkenden 23jährigen Möchtegern-Dichterin 
mit dem Allerweltsnamen Dmitrieva und des zehn Jahre älteren Volosin, der 
sich schon einen Namen als chudoznik-poet gemacht hatte (und dessen körper­
liche Vorzüge oder Mängel eo ipso kein Thema sind). Narzißtische Kränkungen 
auf allen Seiten - bei den einen, weil sie auf die perfekte Fälschung hereinge-



176 Erika Greber 

fallen waren, bei den anderen, weil sie keinen Anspruch auf die phantastische 
Figur anmelden konnten, bei der dritten schließlich, weil sie ihre poetischen 
Cherubim-Flügel verloren hatte und wieder als chromonozka dastand (bzw. 
dalag, wie auf ihren Fotografien zu sehen1). Ob Mann, ob Frau, alle waren ihren 
kulturell geprägten Weiblichkeitsklischees, in der epochenspezifischen Form 
des neznakomka-Mythos, aufgesessen. Suchte VoloSin, der einzige, der bei 
diesem mifotvorcestvo nicht Kränkung, sondern unangefochtenen Schöpferruhm 
davongetragen hatte, sich etwa die fällige Verletzung im Duell zuzuziehen? 

Und was bedeutet es, daß Monate nach der Demaskierung von Öerubina und 
nach dem Petersburger Gazettenklatsch über die "dekadenten" Modernisten eine 
zweite Publikation unter ihrem Namen in Apollon (No.10, 1910) erschien, ganz 
als ob inzwischen gar nichts passiert wäre? Hat dies der Herausgeber Sergej 
Makovskij, dem ja eine zugkräftige Nummer verloren gegangen war bzw. wäre, 
womöglich als Werbegag lanciert - würde also eines der ersten 'Opfer' selbst 
zum (Wiederholungs-)Täter? Hat hier einer nicht verstanden oder nicht ver­
stehen wollen, daß die Mystifikation zu Ende ist, oder ist dies ein zweiter Akt 
von besonderer Raffinesse? 

•••• 2 .-, 

Viele Fragen wirft diese Mystifikation auf, nicht nur interpretatorische, son­
dern auch faktische. Zeitgenössische Äußerungen beruhen oft auf Hörensagen, 
der Zeugniswert späterer Erinnerungen ist dubios, und ohnehin sind bei allen 
direkt und indirekt Beteiligten zu viele Eitelkeiten im Spiel (soweit es als ein 
Falschspiel um Betrügen und Betrogen werden aufgefaßt wird, in dem Lüge und 
Wahrheit, Gewinner und Verlierer zu trennen wären). 

Es existieren verschiedene, mehr oder weniger differierende Versionen so­
wohl des Duells als auch der gesamten Affäre; die Darstellungen der unmittel­
bar Beteiligten sind nicht immer eigenhändig verfaßt, sondern beruhen auf 
Diktat oder postumer Collage sonstiger mündlicher und brieflicher Äußerungen: 
Dmitrieva 1926 und 1921-27, VoloSin 1930, Makovskij 1955, v. Guenther 1969. 
Hinzu kommen Interpretationen Dritter in eigener Sache, am prominentesten 
1933 von Cvetaeva (die mit dem Symbolisten VoloSin befreundete Avantgarde-
Autorin kommentierte die Prozesse dieser Mystifikation unter dem Gesichts­
punkt ihrer Bedeutung für weibliche Autorschaft und stellte Querverbindungen 
zu ihrer eigenen Situation her). Auf dem unvollständigen und durchweg 
subjektiv gefärbten Quellenmaterial basieren dann spätere Gesamtdarstellungen, 
die parteiische Äußerungen als bare Münze nehmen (vgl. Kuprijanov 1970) 
bzw. sich den Anstrich neutraler Faktizität geben (Kompilation von Kupeenko 
1988a). Der lange Zeit einzige literaturwissenschaftliche Artikel über russische 



Mystifikation und Epochenschwelle 177 

Mystifikationen, darunter auch Öerubina de Gabriak, stammt von I.Smirnov 
(1979 sowjetische, 1981 deutsche Publikation). 

Jeder neue Kommentar und jeder weitere Memoirenauszug führt zu Ver-
unklarungen - die Mystifikation hat nachhaltige mystifikatorische Wirkung 
gezeitigt. Dieser immanent angelegten Logik ungeachtet scheint der Wunsch 
nach Sondierung in Verantwortliche und Opfer auch in neuester Zeit ungebro­
chen. Die Akte Öerubina de Gabriak hat neue Blätter bekommen, seitdem die 
esoterischen Hintergründe des Symbolismus in Rußland nicht mehr tabu sind 
und auch die Archive 'repressierter' Autoren der Forschung offenstehen. Die 
letzten Veröffentlichungen befriedigen entsprechend vor allem zwei Bedürf­
nisse, das nach lebensweltlicher Hintergrundinformation und das nach Esoterik. 
Immerhin wird anhand der neuen bzw. alt-neuen Materialien klar, daß nichts 
mehr wirklich aufzuklären ist, daß geheim bleiben wird, was 'wirklich' ge­
schah.2 Neben den Materialveröffentlichungen zum 'Kasus' Öerubina artikuliert 
sich auch ein ideologisch geprägtes Esoterik-Interesse, das selbst der einzige 
postsowjetische literaturwissenschaftliche Artikel (Popova in der Zeitschrift der 
Moskauer Staatsuniversität 1992) nicht verbergen kann bzw. will, auch wenn 
die Autorin unter Rückgriff auf Smirnov (1979) eine "Theorie der Mystifika­
tion" postuliert (die von ihr skizzierten theoretischen Aspekte bedürfen der 
Systematisierung und weiteren Ausarbeitung; der Schluß läßt den Rückbezug 
auf den theoretisch profilierteren Anfang besonders vermissen). 

Der berühmteste Mystifikationsfall des Silbernen Zeitalters schärft auch den 
Blick für das metaphorische Reden vom VozvraSöenie zabytych imen' - denn 
zwar kann der vergessene, weil verschwiegene, Name Öerubina de Gabriak 
postsowjetisch wieder eingeführt werden, die tot-geschwiegenen Personen aber 
nicht. (Elizaveta Ivanovna Dmitrieva, verheiratet Vasil'eva, wurde wegen ihres 
Engagements in der von 1921-24 aktiven russischen Anthroposophischen 
Gesellschaft Vol'fila 1927 verhaftet und starb 40jährig in der Verbannung 1928; 
Maksimilian VoloSin überlebte mit gewissen Schwierigkeiten wegen der in 
seinem Haus auf der Krim vielen Schriftstellern gewährten Gastfreiheit und 
starb 55jährig 1932). 

Nachfolgend möchte ich die Bedeutung der Mystifikation "Öerubina de 
Gabriak" im Epochenumbruch herausarbeiten. Ich analysiere den Fall so 
abstrakt und allgemein wie möglich, um die semiotischen und kulturologischen 
Implikationen zu erfassen, die sich möglicherweise als typologisch relevant oder 
übertragbar erweisen könnten. Das heißt, eher deduktiv von der theoretischen 
Seite heranzugehen, als induktiv vom Material, und bedeutet, hier auf eingehen­
dere Untersuchung der mystifikatorischen Texte zu verzichten. Nur soweit un­
mittelbar notwendig, werde ich konkrete Details einbringen.3 Die Arbeits­
begriffe von Epoche und Umbruch fasse ich reichlich pauschal, um mein Thema 
nicht zusätzlich durch die Binnendifferenzierungen sowohl im Symbolismus als 



178 Erika Greber 

auch Postsymbolismus zu komplizieren (das wäre eine andere Debatte). Ich 
würde allenfalls so weit gehen, in bezug auf das geltende Epochenmoddl des 
Symbolismus - das von Hansen-Löve (bes. 1989, Kap. 1) entwickelte Drei-
Phasen- bzw. Drei-Typen-Modell - die Krisenthese dahingehend auszulegen* 
daß die Mystifikation relevante Züge aller drei Typen4 aufnimmt und abarbeitet: 
diabolische, mythopoetische und karnevaleske (ohne dies könnte sie wohl nicht 
zu dem von mir behaupteten Metaphänomen werden). 

•• "• • . ' •• 3 . , 

Unter der Frageperspektive des Epochenwechsels ist das Mystifikations­
modell der primären und sekundären Stile besonders relevant, mit dem Smirnov 
(1979/1981) Fälschungen allrussischer und folkloristischer Denkmäler und 
Mystifikationen der russischen Literatur seit dem Barock typologisch verortet, 
und mit dem dann Popova (1992) weiterarbeitet, indem sie die Mystifikation auf 
dem Hintergrund der für die sekundären Stile und gerade für Öerubina de 
Gabriak entwickelten Kategorien erörtert. 

Auf der Basis des Modells primärer und sekundärer Stile (Tschizewskij, 
Lichacev)5 und in Anknüpfungen Konzepte des cuzoe slovo (Mystifikation als 
Fall von Stilisierung, Lann 1930 auf dem Hintergrund von Bachtin6) hat Smir­
nov basale epochenspezifische Mystifikationsmodelle unterschieden und die 
Korrelation mit ihren jeweiligen zeichentheoretischen Grundlagen skizziert. Der 
Symbolismus als eine Formation des sekundären Stils neigt danach besonders 
zur Ausbildung von Mystifikationen. Das Phänomen der Cerubina de Gabriak 
ist insofern eine charakteristische Erscheinung der Epoche und belegt die "auto­
kompensierende" Funktion der symbolistischen Mystifikation. Die Neigung 
sekundärer Stile zu Mystifikationen hängt zum einen mit der Ein-stellung auf 
Semiotisierung/Ästhetisierung der Wirklichkeit und der Erhöhung der uslovnost' 
zusammen und zum anderen mit der zweistufigen semiotischen Struktur der 
Mystifikation: der Mystifikator schafft (und damit ist einer der wesentlichen 
Unterschiede zu Fälschung und Pseudonym bezeichnet) im fingierten Autor und 
dessen vermeintlichen Texten Subjekt und Objekt zugleich und tritt damit -
gemäß der Auffassung der Welt als Text - als Imitator des Schöpfungsaktes auf 
(Smirnov 1981, 216ff,259ff). 

Diese Positionen greift Popova (1992) auf und ergänzt bzw. differenziert sie. 
Die von ihr angerissenen wesentlichen Aspekte können folgendermaßen para-
phrasiert bzw. systematisch reformuliert werden: die Unterscheidung von Pro­
duktions- und Rezeptionsperspektive; die Rollenverteilung (Autor, Mystifika­
tor, Regisseur, Zensor, Eingeweihte), und entsprechend die Unterscheidung zwi­
schen Mystifikation und Gedichttexten; die konstitutive Verbindung von 
Täuschung und Entschleierung; die Auffassung von Mystifikation als Hypo-



Mystifikation und Epochenschwelle 179 

stase des fremden Worts und als Usurpation, "avtorskoe samozvanstvo"; die 
reformatorische Wirkung mystifikatorischer Werke in Übergangsperioden (als 
aktive, aber ungesteuert-organisch wirkende Einflußnahme auf die literarische 
Situation); der Zusammenhang von Mystifikation und mifotvoräestvo; die 
Bedeutsamkeit der Namengebung (Name als "slovesnaja pervokletka", Floren-
skij); der Vergleich des Namens mit der Maske (interessant die Unterscheidung 
zwischen Karnevals- und Totenmaske sowie die zwischen historischer und 
zeitgenössischer persona); die Auffassung des Namens als Ort der Inkarnation 
der Seele (anthroposophische Leib/Seele-Konzeption) und mystifikatorische Er­
gänzung der unvollkommenen physischen Existenz zur Ganzheit. Einige dieser 
Punkte wirken fast banal, sind andererseits aber so basal, daß sie im systema­
tischen Zusammenhang nicht fehlen dürfen, andere wiederum bieten weiterfüh­
rende Ansatzpunkte. 

Popova betrachtet die Sache in anthroposophischer Perspektive, wendet also 
sozusagen die spätere (sich zwar schon abzeichnende, aber noch nicht korpo­
rativ definierte) weltanschauliche Orientierung der beiden Hauptakteure nach­
träglich auf die Mystifikation an, allerdings ohne diese Differenz zu problema-
tisieren und ohne die anthroposophischen Kategorien kritisch zu reflektieren. 
Den mystifikatorischen Namen faßt Popova als Ort der Inkarnation der Seele 
auf und als Mittel der Ergänzung der unvollkommenen physischen Existenz zur 
Ganzheit. Die Mystifikation erlaubt eine Gewinnung von Ganzheit durch Inkar­
nation der physisch ungelebten bzw. unbewußten Energien im neuen Namen -
wobei in der gegebenen Personenkonstellation diese "geistige Geburt" unter­
schiedlich funktioniert und unterschiedliche Auswirkungen hat: für Dmitrieva 
bietet sich die Möglichkeit, in Öerubina ihrer Seele einen anderen Körper zu 
geben und so ihre physische Unvollkommenheit zu kompensieren, womit sie 
gleichzeitig als "avtor-mediator" dem Freund dient, sodaß VoloSin über Dmit-
rieva/Öerubina "seine weibliche Hypostase" inkarnieren kann als Ausgleich zur 
"männlichen" Prägung seines eigenen Werks (Popova 1992, 21f). 

Es kommt also durch die anthroposophische Leib/Seele-Konzeption ein 
Aspekt der Personenkonstellation neu in den Blick, der schon die zeitgenös­
sische Wahrnehmung des Falls Öerubina geprägt hatte: das kompensatorische 
Moment dieser Mystifikation in bezug auf die beiden Hauptbeteiligten, das 
unterschiedlichen literaturtheoretischen und weltanschaulichen Interpretationen 
unterliegt. Cvetaeva (1933) diskutiert dieses Moment kritisch-feministisch unter 
dem Gesichtspunkt der unmöglichen Autorschaft der Frau. Smirnov (1979, 
1981) formuliert es - zweifelsohne in Kenntnis von Cvetaevas Auffassung, 
jedoch ohne Bezugnahme auf sie und unter Ausblendung der Geschlechter­
problematik - allgemein kultursemiotisch als "avtokompensirujuscaja funkcija 
literaturnoj poddelki" (1981, 222). Popova, die sich auf Cvetaeva und auf 
Smirnov stützt, profiliert den ideengeschichtlichen Aspekt und bringt in der 



180 Erika Greber 

anthroposophischen Einkleidung die weiblich-männlichen Komponenten wieder 
zur Geltung. Man könnte den Kompensationsgedanken auch jungianisch in das 
Anima/Animus-Konzept fassen sowie unter dem Aspekt der Androgynie - eines 
bekanntlich für den Symbolismus besonders relevanten Paradigmas - disku­
tieren. 

Auf dieser Folie wirkt die konventionelle Lesart der Vorgänge - VoloSin 
fordert Gumilev zum Duell, weil dieser infolge enttäuschter Liebe Dmitrievä 
beleidigt hat (wobei es unterschiedliche Aussagen darüber gibt, wer nun wem 
abgewiesene Heiratsanträge gemacht hat, sie ihm oder er ihr), und tritt damit 
ritterlich für seine Dichterfreundin ein, weil deren Verlobter abwesend ist -
allzu naiv. Eine psychoanalytische Lesart würde nahelegen, daß VoloSin in 
Dmitrievä die Ressource zur Realisierung einer abgespaltenen Seite seiner 
selbst, seiner Anima, verteidigt. In gewisser Weise läßt sich die Konstellation 
Völosin-Dmitrieva-Gumilev auch als eine etwas außergewöhnliche Variante 
der im Symbolismus notorischen Triangel-Verhältnisse mit homoerotischer 
Note lesen, d.h. Volosin würde Dmitrievä als Medium seiner Beziehung zu 
Gumilev benutzen. 

Die ££rtder-Kategorien sind seit Marina Cvetaevas früh-feministischer Stel­
lungnahme in den Forschungshorizont gerückt, allerdings fällt das Reflexions­
niveau im Falle von Popova hinter Cvetaevas Analyse zurück, und da die 
methodisch avancierte Arbeit von Boym (1988) sich ganz auf Cvetaevas Sicht 
dieser Sache konzentriert, steht eine gender-Studie des Gesamtkomplexes der 
Mystifikation noch aus (und wird auch hier nicht zu leisten sein). Die 
Geschlechterverhältnisse sind ein Angelpunkt gerade dieser Mystifikation, und 
zwar nicht bloß infolge der Beteiligung einer Frau und eines Mannes, sondern 
auch aufgrund des von der fingierten Dichterin entworfenen Bilds. 

Die Einschätzung der Mystifikation der Öerubina de Gabriak als eine Insze­
nierung kollektiver Phantasmen der 'Ewigen Weiblichkeit' bildet einen wesentli­
chen Ansatzpunkt der vorliegenden Untersuchung, wie eingangs mit dem 
Verweis auf den neznakomka-Mythos bereits angedeutet. Hier interferiert die 
Geschlechterproblematik direkt mit der epochenspezifischen Ästhetik und Welt­
modellierung. 

4 

Die literarische Bedeutung der Mystifikation Cerubina de Gabriak ist un­
bestreitbar, die der Cerubina-Gedichte ist umstritten. Der literarische Wert der 
Gedichte bildet sich erst im Mystifikationskontext heraus; ihren eigenen und 
eigentlichen Reiz erhalten sie ganz offensichtlich von den Anspielungen auf die 
vermeintliche Autorin. "Ja oäen' cenju stichi Cerubiny. Oni talantlivy. No esli 
eto mistifikacija, to eto geniarno", urteilte treffend Vjaöeslav Ivanov 



Mystifikation und Epochenschwelle 181 

(Kupcenko/ Davydovic 1990, 192f), der als Autor wie Vologin der jüngeren 
Symbolistengeneration angehörte, aber aufgrund seines Alters, seiner 
Gelehrsamkeit und seiner jüngsten Erfolge eine Mentorposition im Apollon 
einnahm und daher ein berufener Richter war. In dieser Aussage ist trotz des 
Lobs eine Minderschätzung der Gedichte bemerkbar. Und weil Öerubina de 
Gabriak in der Regel mit Elizaveta Dmitrieva gleichgesetzt wurde und wird -
am augenfälligsten in einer Bildunterschrift zur Fotografie der realen Person: 
"E. Dmitrieva (<5erubina de Gabriak) v Koktebele"7 -, traf die Minderschätzung 
direkt diese Autorin, die ja in der Tat auch keine Karriere machen konnte. Nur 
die mystifizierte Autorin hat Furore gemacht; der konkret schreibenden Frau 
haben die Gedichte trotz der Gleiclisetzung nicht zum Erfolg verholfen, der 
Ruhm hat nicht abgefärbt. Dmitrieva verließ Petersburg mit ihrer Heirat und 
konnte sich auch später nicht mehr als Autorin durchsetzen, weder als Dichterin 
noch als Kinderliteratur-Autorin (Mitarbeiterin von S. Marsak), weder unter 
ihrem eigenen Namen noch unter ihren - nunmehr nichtmystifikatorisch 
erfundenen - weiteren Pseudonymen (Li Sjan-czy u.a.). 

Zur Herausbildung und Kanonisierung der abwertenden Beurteilung mag die 
Asymmetrie, wenn nicht gar Hierarchie in der Rollenkonfiguration Volosin / 
Dmitrieva (Lehrer / Schülerin - älter /jünger - etabliert / neu - männlich / weib­
lich) durchaus einiges beigetragen haben. Gefragt ist nun nicht etwa eine simple 
Aufwertung des weiblichen Anteils, gar eine Umkehrung der Vorzeichen. Son­
dern gefragt ist ein kritisches Überdenken der Mystifikations-Konstellation als 
multiple Verflechtungsstruktur - ohne binäre Rollenzuwcisungen. Nicht nur im 
Sinne eines differenzierten gender-Btgriffs, der sich gegenseitig bedingende 
Relationen statt statischer Essenzen in den Mittelpunkt stellt, sondern auch im 
Sinne eines differenzierten intertextuellen Textbegriffs, bei dem nicht positivi­
stisch festgestellt wird, wer was geschrieben hat, sondern daß und wie Texte 
intertextuell verzahnt sind. 

In der Mystifikation um Öerubina de Gabriak sind die beiden Parts 
konstitutiv miteinander verbunden, das eine existiert nicht ohne das andere. Die 
Schaffensbeziehung zwischen Dmitrieva und VoloSin ist als ein Austausch zu 
sehen, der zwar sicher nicht egalitär, aber jedenfalls reziprok war, orientiert auf 
gegenseitige Anregung. Den voraufgehenden Sommer verbrachten beide in 
VoloSins Haus in Koktebel' auf der Krim, wo sich anscheinend eine zarte 
Liaison anbahnte. Im Juli entstand sein Gedicht Ona/Sie, eine mystische 
Variation zum Thema 'Ewige Weiblichkeit', das ganz offensichtlich in engem 
thematischem Zusammenhang zur Mystifikation steht. Im August schrieb er 
seinen ersten Sonettenkranz Corona astralis. Dieses ihr gewidmete Gebinde 
beantwortete Dmitrieva durch einen Kranz von Halbsonetten, der unter dem 
Titel Zolotaja vetv' und mit der Widmung "Moemu uöitelju" dann die Cerubina-
Gedichte einleitete. 



182 Erika G reber 

Um zu einer adäquaten Bestimmung der Rolleninteraktion in,dieser Mystifi­
kation zu kommen, bedarf es texttheoretischer und diskursanalytischer Differen­
zierungen. Die Konzepte von Text und Autorschaft sind nicht eindimensional­
eindeutig-einstimmig zu denken. 

Basal ist die Unterscheidung zwischen Gedichttexten und Mystifikation (die 
auch bei Popova 1992, 18, auf Vjac. Ivanovs Äußerung zurückgeht). Insofern 
Mystifikation mehr umfaßt als die literarischen Texte, nämlich auch den zwi­
schengeschalteten Subjektentwurf, stellt sich aus texttheoretischer Sicht die 
Frage, wie sich denn nun der 'Text der Mystifikation' definiert. Hier ist Genettes 
Konzeption der Paratexte hilfreich; Genette führt unter den Fällen von Pseudo-
nymität die "Autorenunterschiebung" an, und unserem Mystifikationsbegriff 
entspricht der Fall 6, wo zu der Erfindung eines imaginären Autors (auteur 
suppose) ein "paratextueller Apparat" gehört, der "üblicherweise dazu dient, die 
Existenz des unterschobenen Autors (wie ernsthaft auch immer) als glaubwürdig 
hinzustellen" (1989, 51): Zu den Paratexten gehören Motti, Widmungen, Vor­
wort, Buchumschlag mit Titel, Autorname, Klappentext - also der im Umfeld 
des 'eigentlichen Textes' materialisierte Peritext, dessen mystifikatorischer 
Anteil gar nicht zu überschätzen ist, sowie der außerhalb dieses perigraphischen 
Bereichs liegende Epitext mit Selbstkommentaren, Interviews, Briefwechsel, 
mündlichen Mitteilungen, Tagebuch u.a. 

Wie schon der Mystifikations-Text potentiell vielschichtig ist, so auch der 
Texturheber, Mystifikator. Man könnte von mystifikationsspezifischen Formen 
auktorialer Arbeitsteilung sprechen, wenn, wie im Falle von Cerubina, mehrere 
Urheber in spezieller Co-Autorschaft tätig sind. Sogar der Adressat einer Mysti­
fikation kann zum Adressanten, zum Mittäter, werden - im gegebenen Falle der 
Herausgeber von Apollon Makovskij, durch dessen wenn auch zunächst unwis­
sentliche Mitwirkung erst die Plattform für die weitreichende Wirkung dieser 
Mystifikation geschaffen wurde. In gewisser Weise ist auch die Leichtgläubig­
keit bzw. die Bereitschaft, sich täuschen zu lassen, ein wesentlicher Aktänt von 
Mystifikationen. 

i Die besondere Komplexität des Verhältnisses von Mystifikations-Auetor und 
Mystifikations-Text im Falle Cerubina führt zu einer grundsätzlichen Problema-
tisierung der Konzepte von Text und Autorschaft im diskursanalytischen Sinne 
(vgl. dazu Foucault 1969 und. Japp 1988). Ich möchte behaupten, daß die Mysti­
fikation "Öerubina de Gabriak" Indiz einer sich wandelnden Auffassung dieser 
Begriffe an der Schwelle zur Avantgarde ist. 

Beispielsweise wirft die Erfindung der Cerubina de, Gabriak den Zug der 
Avantgarde zu Formen kollektiver Schöpfung voraus. Auch die Tatsache, daß 
man dem 'Text der Mystifikation' gar nicht beikommt ohne den erweiterten 
Genetteschen Textbegriff, könnte als solche schon dafür sprechen, daß man es 



Mystifikation und Epochenschwelle 183 

mit einem Modernisierungsschub zu tun hat. Der Diskurs ist in Texte, Peritexte, 
Epitexte mit vielfältigen Verflechtungsbeziehungen aufgesplittert. 

Direkten Zugriff hat man heute nur auf die schriftlichen Veröffentlichungen 
in Apollon No.2, 1909 und in Apollon No.10, 1910; den mündlichen Epitext 
kann man nur mittelbar einbeziehen. 

Beim ersten Mal erscheinen in Apollon (No.2, 1909) zwölf Gedichte unter 
dem Namen Öerubina und ein literaturkritischer Artikel von Volosin ("Liki tvor­
öestva. Goroskop Cerubiny de Gabriak"), und mit dieser Kombination ist jede 
textuelle Geschlossenheit bereits gesprengt: der separierte Kommentar geht den 
kommentierten Texten voraus (wie man inzwischen weiß, wurde er gar vorher 
gedruckt8), naturgemäß enthält er Paraphrasen, Zitate und Auszüge aus der 
Lyrik, aber nicht nur aus den abgedruckten, sondern auch aus anderen, später 
oder aber nie gedruckten Gedichten - Texte, deren 'Echtheit' also unüberprüfbar 
ist. So wird gleichzeitig ein kanonischer und ein apokrypher Strang der 
Texttradition geschaffen - eine Doppelung oder interne Imitation des mystifika-
torischen Verhältnisses von Echtheit und Falschheit! Und zugleich mit der Lite­
ratin wird eine Literaturgeschichte fingiert - diese macht schließlich erst einen 
echten poet aus. Der Artikel trägt den gleichen Serientitel (Liki tvoröestva) wie 
Volosins andere Artikel über etablierte symbolistische Autoren (Blök, Sologub, 
Ivanov, Brjusov, Verlaine u.a.) und unterschiebt intertextuelle Querverbin­
dungen (zu Barbey d'Aurevilly, Villiers de l'Isle-Adam; Blök), die Gedichte 
ihrerseits stellen in den Motti andere Zitatbezüge aus (G.A.Becquer, Ignatius 
von Loyola). 

Diese Mystifikation erschafft demnach nicht nur das Bild einer Autorin, son­
dern auch das ihres Lesers und Kritikers und ihrer Präautoren. Volosin erweist 
sich hier als ein "Regisseur und Zensor" (seine Eigeneinschätzung9), als ein 
Souffleur und Drahtzieher, der die Puppe Cerubina nach Gutdünken tanzen 
lassen kann, aber auch als ihr Sprachrohr und ihr Papagei. Bereits die erste 
Publikation präsentiert also Textualität und Auktorialität als unabgrenzbar mehr­
stimmige, fluktuierende, gebrochene und dubiose Phänomene. 

Die von VoloSin initiierte fingierte Literaturgeschichte der Autorin Öerubina 
de Gabriak fand eine unmittelbare ungefälschte Fortsetzung in der nächsten 
Apollon-Nummer: Annenskij widmete ihr, ohne eingeweiht zu sein, in seiner 
laufenden Serie über zeitgenössische Autorinnen einen eigenen, den letzten Ab­
schnitt - dies war ein Epitext von ungeheurer Wirkung, wenn auch von zweifel­
hafter Beglaubigungskraft. Seine Mitteilung ist doppelsinnig-widersinnig: 
Annenskij stellt Cerubina in seinem Pantheon der "zenskaja lirika" neben die 
Namen von Gippius, Vil'kina, Saginjan u.a., und gleichzeitig spekuliert er, ihr 
Name sei "mozet byt', tol'ko deviz", womit er ja überaus recht hat, ebenso wie 
mit dem launigen Einfall, sich selbst unter ihre Erfinder zu rechnen: "pust* ona -
daze miraz, mnoju vydumannoj, ja bojus' [...] etoj öernoj sklonennoj figury [...]" 



184 Erika Greber 

(1909, 29) — denn in der Tat gehört Annenskij mit diesem Paratext zu den 
Mystifikatoren dazu, die Öerubina de Gabriak fingieren. 

Beim zweiten Mal bringt Apollon (No.10, 1910) unter Öerubinas Namen 
fünfzehn Gedichte, diesmal nicht von einem verbalen, sondern pikturalen Peri-
text begleitet, der die Gedichte aber gleichfalls kommentiert, interpretiert, nach­
äfft und doppelt. Die üppige Jugendstil-"OrnamentierungM von E. Lansere war 
unüblich für Apollon, und es blieb bei dieser Ausnahme für Cerubina, was ihren 
Gedichten eine gewisse Aura verlieh (wie es die Zeitgenossen erinnern): Wenn 
die Aura der Exklusivität nicht von den Texten, sondern vom Paratext ausgeht, 
kann dies nicht ohne Auswirkung auf deren Originalitätsstatus bleiben: Auch 
der Illustrator ist einer der auktorialen Aktanten der Mystifikation* 

Besonders intrikat war sodann die Idee, im selben Apollon-Heft direkt nach 
der Cerubina-Lyrik ein (unillustriertes) Gedicht unter dem echten Namen Dmit-
rieva zu plazieren, die damit auf die gleiche Ebene rückt wie ihr Geschöpf Ceru­
bina, was zu einer weiteren Erosion des Autorschaftsbegriffs beiträgt. 

In das Textkorpus der Mystifikation gehören des weiteren die Parodien der 
Dmitrieva, die sich in Др<?//ол-Kreisen mit eigenen Öerubina-Imitationen über 
Cerubina lustig machte und dadurch das mystifikationsbegünstigende Image 
einer "Cerubina-Hasserin" (Makovskij 1955, 341) bekam. Diese Texte sind 
nicht überliefert, aber man ist nachgerade versucht, manche davon hinter den 
Gedichten im perfekten überdeutlichen Öerubina-Stil der zweiten Publikation zu 
vermuten. Jedenfalls gehört zum Diskurs dieser Mystifikation auch noch die 
Imitation des Falsifikats (und die Falsifikation des Imitats?) sowie die weitere 
verwirrende Spaltung der Autorschaft in manifesten und latenten Teil, Autorin 
und Kontra-Autorin, Rede und Afterrede. 

Daß die Mystifikation mit ihren vielfältigen Rollenangeboten ein Feld auto­
kommunikativer Handlungen darstellt, konnte Volosin in buchstäblichster Form 
erleben, als er von Makovskij gebeten wurde, bei einem Antwortsonett an Ceru­
bina behilflich zu sein - er, der bereits bei dem soneto di proposta Pate gestan­
den hatte. Makovskij nannte seinen Helfer einen "Cyrano" - und hatte mit 
diesem Verweis auf den Helden eines ominösen Liebesbriefwechsels unwissent­
lich, so Volosins Bericht (1930a, 145), den richtigen Punkt getroffen. Der auto­
kommunikative Aspekt der Mystifikation kann auch im bereits genannten 
Konzept des cuzoe slovo und im Karnevalisierungskonzept gefunden werden: 
Eigenes und Fremdes wechseln die Plätze (die Kleider), Teile des Selbst werden 
nach außen gekehrt und objektiviert, Subjekt und Objekt treten in Austausch. 

Die Mystifikation Cerubina de Gabriak erstellt ein disperses, diskontinuier­
liches 'Werk' und einen virtuellen Textproduzenten. Mit all den textuellen und 
personellen Spaltungen, Brechungen, Verschiebungen, Doppelungen und 
Grenzüberschreitungen erscheint dieser Mystifikationsdiskurs als ein früher 



Mystifikation und Epochenschwelle 185 

Prototyp dessen, was nach der Moderne der Normaldiskurs sein wird. Die 
Mystifikation als ein Spielfeld des Polylogischen. 

Das 'Werk' der Mystifikation hat keine textologisch gesicherten Konturen ge­
wonnen, und die multipersonelle Autorschaft hat gewissermaßen Schule ge­
macht. Nicht genug damit, daß in VoloSins Cerubina-Bericht post festum noch 
neue Texte auftauchen (1930a, 146) oder ein von Volosin nur halb zitierter Text 
später ganz vorgestellt wird (Kuprijanov 1970, 1978, Kupcenko/ Davydovic 
1990, 193), oder daß Dmitrieva später weitere Pseudonyme benutzt; sondern es 
gibt sogar eine deutsche Nachdichtung ohne russisches Original: der Dichter 
und Apö//öfl-Mitarbeiter Johannes von Guenther, der besonders in der Ent­
hüllungsphase als Konfident beteiligt war (und dem ein Gedicht der Dmitrieva 
gewidmet ist, Izbr.st. 79), hat anscheinend bei seiner Übertragung von Öerubina-
Lyrik Strophen hinzuerfunden.10 Den späten Gipfel bildet eine Art Werk­
ausgabe (Izbrannye stichotvorenija), in der weitere Mystifikatoren (Archippov 
1927 bzw. Lozovoj 1989) eine phantastische Mixtur aus Öerubina- und 
Dmitrieva-Texten erstellen. In diesem Bändchen werden die Apollon-Gtdichte 
z.T. stark abgeändert wiedergegeben (eingeschobene Strophen oder angehängte 
Zyklusteile, andere Graphik, aber auch Druckfehler), herausgelöste Gedicht­
fetzen erscheinen plötzlich als autozitative Motti, die unter anderem Pseudonym 
erschienenen Texte sind nicht gekennzeichnet, Passagen aus Annenskijs Artikel 
sind als "zamecanija" einmontiert, eine Chronologie ist nicht eingehalten, 
Datierungen sind falsch, und unter der Bezeichnung "Avtobiografija" steht ein 
vom Biographen postum aus Dmitrievas Briefen kompilierter Text11 - all dies 
völlig unkommentiert. Dieses Bändchen erscheint nachgerade als passendes 
Textmodell zur Mystifikation - nicht nur die fingierte, sondern auch die 
fingierende Autorin ist so etwas wie eine Autorin ohne eigenes Copyright. 

5 

Das Emblem dieses polylogischen Mystifikationsdiskurses ist der fingierte 
Name: "Cerubina de Gabriak" ist ein Name, in den Eigenes und Fremdes 
synkretistisch eingeschrieben sind, dessen literarische "Devise" Zweistimmig­
keit, ja Mehrstimmigkeit ist. 

Durch Kombination vieler Facetten entsteht die polylogische Semantisierung: 
teils ist sie direkt am Namen abzulesen (Morphologie, Semantik), teils entstehen 
die Bedeutungen im Kontext der Gedichte, hinzu kommen Zusatzbedeutungen 
durch Hintergrundinformationen, z.B. Volosins Legende der Namensfindung, 
schließlich hat der Name intertextuelle Konnotationen. 

"Cherubina de Gabriack. Nee 1887. Catholique." Der exotische Name mit der 
französisch-spanischen Kompositform fundiert die doppelte ausländische Her-



186 Erika Greber 

kunft der Dichterin, die in russischer Sprache dichtet und in französischer korre­
spondiert, die zwei Alphabete benutzt und als kulturelle Grenzgängerin firmiert. 

Im Namen sind gegensätzliche Seme verborgen: Engel und Teufel, und sie 
erscheinen mehrfach codiert. Der Anklang Cerubina-Cherubim ist wohl unüber-
hörbar. Cerubinas Schutzengel ist ein "Öernyj Angel". In 'Gabriak1 steckt nicht 
nur der Erzengel Gabriel, sondern auch ein Teufel: den Namen bezog Volosin 
als 'Gabriach' oder 'Gabriakh' aus einer bekannten französischen 'Dämonologie', 
er soll einen gutmütigen, vor bösen Geistern schützenden Dämon bezeichnen.12 

Man beachte die Verschiebungen: ein weiblicher Cherubim, ein guter TeufeL 
Verfremdend verschoben sind auch die Buchstaben: cheruvim - cerubina / 
Gabriakh - Gabriak. Semantische Basisisotopie im Namen ist das Religiöse; in 
den Gedichten erscheint es in allerhand Variationen: Katholizismus-Mystizis­
mus, Göttliches und Satanisches, Christliches und Blasphemisches. Hinter dem 
Teufelsthema steht die persönlich-biographische Motivation der von dem 
klassischen Teufelsattribut des Hinkens gezeichneten Dmitrieva. 

Buchstabentausch im Sinne der Saussureschen Anagrammatik ist ein Text-
verfahren in den Gedichten: Zerstreuung des sakralen Namens im Text Л 3 j j e r 

heilige Name ist der semantische Kern der Lyrik, als vielzitierte konzentrierte 
Schlußformel "svjatoe imja Cerubiny", aber auch in seiner buchstäblichen Form 
cer+rubiny (cernyj, ierta, ceredf, cervonnyj, öervlenyj, rubiny). Anagrammä-
tisch und motivisch kehren die Grundelemente wieder. 

Der Reim Cerubiny-rubiny begründet das Motiv des glänzend-edel-Wertvol-
len (Rubine, Diamant, Edelsteine, Korallen), das auf der rhetorisch-stilistischen 
Ebene als Preziosität ausgelegt ist. Als eines der preziösen Verfahren ist das 
Oxymoron zu nennen, das bereits im Namen zur Geltung kommt. 

Das Reimpaar Öerubiny-cuzbiny charakterisiert per Äquivalenz Öerubina als 
exterritoriale Fremde, und es heißt, sie werde in der Fremde sterben. Cerubina 
ist also zunächst in einem einfachen lebensweltlichen Sinne als Figur der Alte-
rität aufzufassen, als eine Emigrantin in umgekehrter Richtung, sie spiegelt 
seitenverkehrt die Erfahrung der Emigration. Auch wenn der Kulturwechsel um 
1910 die einmalig milde Form des freien Reisens angenommen hatte (Volosin 
lebte lange Zeit in Paris, nach seiner Rückkehr nach -Rußland reiste er häufig 
nach Frankreich, die Dmitrieva ebenso) und die sowjetischen Emigrationswellen 
erst noch bevorstanden (weder Volosin noch Dmitrieva sollte emigrieren), so ist 
das Exil doch eine die russische Intelligencija seit dem 19. Jahrhundert prägende 
konkrete Erfahrung. Das Wechselverhältnis von Eigenem und Fremdem prägt 
als tieferliegendes Külturmuster den Selbstdefinitionsdiskurs Rußlands seit 
Anbeginn. Insofern modelliert die Reimäquivalenz cuzbiny-Cerubiny das Alte-
ritätsproblem in einem abstrakteren, kulturpsychologischen und kultursemio-
tischen Sinne: Cerubina, die Fremde, ist auch das Andere. Wenn Dmitrieva und 
Volosin von ihrem russischen Standpunkt aus ihre persona als eine fremdlän-



Mystifikation und Epochenschwelle 187 

dische konzipieren, befolgt dies wörtlich die symbolistische Tendenz (Hansen-
Löve, Smirnov), das Eigene als das Fremde auszuweisen. Zugleich ist diese 
Fremde als ein Emblem der Mehrstimmigkeit und des raznokul'tur'e angelegt, in 
der sich Fremdes und Eigenes mischen, das Eigene verfremdet und das Fremde 
angeeignet wird. Die fingierte Persönlichkeit erscheint damit als eine Figur, an 
der exemplarisch die Selbstfremdheit des Subjekts eruiert wird. Nicht von 
ungefähr ist es eine Doppelgängerfigur.14 

Daß der Name Cerubina, der kaum vorfindliche Reimpartner hat (außer 
cuzbina käme nur noch Kolombina infrage), einmal mit einem Wort von femini­
nem Genus und einmal mit einem durch Flexion passend gemachten Wort von 
maskulinem Genus äquivalent gesetzt wird, könnte auf die weiblich-männliche 
Partnerschaft deuten, die hinter dem Mystifikationsprojekt steht. 

In den Namen Cerubina sind nicht nur semantisch-anagrammatisch Differen­
zen eingeschrieben, sondern auch intertextuell. Er ist ein fremder, usurpierter 
literarischer Name. VoloSins Bericht zufolge ist er von Bret Harte entlehnt, und 
zwar aus dem Kurzroman A Secret of Telegraph Hill,15 dessen von Schleierstof­
fen umwehte Cherubina eine Ausstrahlung sowohl nonnenhafter Askese als 
auch erotischer Verführung hat. Es gibt weitere, ungenannte (unbewußte?) 
Namensverwandte, wiederum mit leichten Buchstaben- und Sinn-Verschiebun­
gen: Cherubin, der androgyne Verwandlungskünstler in Beaumarchais' Lafolie 
journee ou le mariage de Figaro bzw. Cherubino in Mozarts Hochzeit des 
Figaro, und die Titelfigur aus der damit intertextuell verbundenen Oper 
Cherubin von Jules Massenet (die 1903 uraufgeführt wurde und von der Volosin 
entweder in Paris oder Genf gehört haben könnte), wobei der gender shift 
wieder die Polarität männlich/weiblich aufruft. 

Auch im intertextualitätstheoretischen Sinne unterliegt dem Namen 
"Cerubina de Gabriak" die mystifikatorische dvugolosost' als Programm. Die 
intertextuellen Bezüge der Mystifikation - sowohl die der Gedichttexte als auch 
die der Paratexte - vertiefen die angeführten Aspekte. Verschiedene semanti­
sche Bereiche sind im Spiel: Dämon, Geheimnis und Verschleierung, Ewige 
Weiblichkeit, Mystik etc. Und manchmal handelt es sich in der einen oder 
anderen Weise um Prätexte und Präautoren, die selbst in Fälschung, Mystifika­
tion, Usurpation involviert sind (z.B. führt der Name Gabriak über Gabriel zu 
Gavriiliada, einem Poem, dessen Autorschaft Puskin zu verheimlichen 
suchte16). 

Der Name könnte als Signum der differance gelesen werden, als Ausdruck 
einer Subjektkonzeption, in der das Subjekt eine durch Alterität bestimmte, 
nicht-selbstidentische, konstitutiv differenzielle und dezentrierte prozessuale 
Instanz ist, und als Ausdruck einer dieser Intersubjektivität entsprechenden 
Textkonzeption des 'texte general'. Oder vielleicht vorsichtiger, als Voraus-



188 Erika Greber 

ahnung solcher Konzeptionen. Damit wäre auf jeden Fall die Schwelle zur 
Avantgarde betreten. 

So zeigt sich die Mystifikation Cerubina de Gabriak als spielerische Erpro­
bung einer Schreibpraxis, die die individualistische absolute Künstlerkonzeption 
des Symbolismus infragestellt, ohne das diabolische Moment des Künstler-
Demiurgen aufzugeben (das vielleicht sogar durch die Mystifikation noch ver­
stärkt wird). Beide Prozesse weisen den Weg zum ästhetischen Denken des 
Postsymbolismus. 

6 

Der Fall Cerubina de Gabriak eignet sich zu einer Analyse unter der Perspek­
tive einer epochenstilonentierten Mystifikationstheorie in ganz besonderer 
Weise. Denn er hat alle Qualitäten einer Meta-Mystifikation. Es ist ein Fall von 
Mystifikation über Mystifikation: die bei einer Mystifikation involvierten 
Elemente und Prozesse finden auf der metatextuellen Ebene der Texte ihren 
Niederschlag. (Es ist aber auch eine Meta-Mystifikation im Sinn von Mystifi­
zieren des Mystifizierens, s.u.). 

Jegliche Mystifikation hat per definitionem metapoetische Aspekte, weil es 
darum geht, einen Autor und seine Texte zu fingieren, und weil dies mit 
textuellen Mitteln gemacht werden muß: dem Namen muß im wahrsten Sinne 
die Autorschaft zugeschrieben werden. Metadramatisch ist beispielsweise ein 
bekannter Text von Koz'ma Prutkov, das Drama Oprometcivyj turka, dessen 
Prolog der Ironisierung des Schriftstellers und des nachfolgenden Dramas dient 
(eine Form von Spiel im Spiel). Gegenüber solch einer Form von Metatextua-
lität primären Stils müßte sich eine des sekundären Stils allein schon deshalb 
unterscheiden, weil ein Kennzeichen sekundärer Stile der intensivierte Code-
Bezug ist. 

Daraus könnte man folgern, daß sich die mystifikationsinhärente Metatextua-
lität im Falle primärer Stile auf die Signifikate richtet, also den zu entwerfenden 
Autor und seine Produkte thematisiert (wie es in diesem Drama, wo der Schrift­
steller einen "neuen Typ von Drama" ankündigt, tatsächlich der Fall ist), 
während sie sich im Falle sekundärer Stile auf die Signifikanten richtet, also den 
Akt des Mystifizierens selbst zum Objekt metatextueller Bearbeitung macht. 

Im ersten Typ ist es entsprechend möglich, als beglaubigenden Teil der 
Mystifikation ein lebensecht simuliertes Porträt des fingierten Dichters in Um­
lauf zu bringen (in Gestalt der bekannten Porträtzeichnungen Koz'ma Prutkovs), 
also das Signifikat zu präsentieren, während im zweiten Typ die Porträtierung in 
den Signifikanten simuliert werden muß und daher Motive wie Bild, Maske, 
Gesicht, Stimme, Spiegel in Umlauf gebracht werden. 



Mystifikation und Epochenschwelle 189 

Zeichnungen als Mystifikationsbestandteil dienen immer der Strategie, sinn­
liche Züge der unbekannten Person zu zeichnen, ihre Materialität augenfällig 
unter Beweis zu stellen. Im Falle Cerubina de Gabriak geben die Illustrationen 
(in Apollon No.10) kein Porträt der Autorin, sondern bilden manieristisch Stil 
und Topoi der Mystifikation nach (Arabesken mit Spiegel, Schleier, Wappen 
usw.). Zum Auftakt wird ein emblematisches Monument mit Galionsfiguren, 
Insignien und Inschrift abgebildet, also nicht eine Person, sondern bezeich­
nenderweise ein textuelles Arrangement aus visuell-verbalen Signifikanten. Von 
der graphischen Aufteilung her entspricht die Zeichnung einem Buchumschlag. 
A Portrait of the artist as a book. 

Im ersten Mystifikationstyp primärer Stile wären als Meta-Elemente eher die 
geläufigen metasprachlichen Termini aus dem Bereich Autor/Schrift/Werk zu 
erwarten, im zweiten Typ sekundärer Stile hingegen die Metasprache der 
Mystifikationstheorie, die ja als solche immer noch in Entwicklung begriffen ist. 
Wie so oft sind die autoreflexiven Texte für die Theoriebildung äußerst auf­
schlußreich (deshalb war die konkrete Vorgehensweise in der Praxis eine 
kombiniert induktiv-deduktive); die einzelnen Aspekte sind deshalb sinnvoll erst 
nach und nach im Zuge der theoretischen Argumentation hier zu entwickeln. 

Die zur Opposition 'primärer' und 'sekundärer Mystifikationstypen' dargeleg­
ten Thesen sind Arbeitshypothesen, die ich weder umfänglich verifiziert habe 
noch verifizieren kann; sie treffen jedenfalls, und das war für meine Analyse 
entscheidend, auf Cerubina de Gabriak zu. 

Ich halte diese Mystifikation für eine charakteristische Erscheinung jener 
Entwicklungsphase des Symbolismus, in der "autoreflexive Diskurse über den 
Symbolismus und seine Mythopoesie" - sowie auch über seine Zeichenkonzep­
tion - immer stärker hervortreten und sich eine "metametaliteratura" heraus­
bildet (Pustygina 1975, 145, Hansen-Löve 1989, 31). 

7 

Die Mystifikation Cerubina de Gabriak weist einen ungewöhnlich hohen 
Grad von Autoreflexivität und eine prinzipielle metareflexive Strukturierung 
auf. Der metatextuelle Bau dieser Mystifikation ist zweischichtig, weil mit Vo-
losins Kommentar von vornherein ein Metatext mitgegeben ist. Daß dieser 
metamystifikatorische Elemente enthält, ist selbstverständlich und braucht 
deshalb nicht eigens analysiert zu werden. Hervorzuheben ist jedoch, daß das 
Grundmotiv des Porträtierens bereits im Titel Liki tvorcestva angeschlagen ist, 
womit der Bedeutung "Schaffensporträts", mit der VoloSin die Einzelbeiträge 
seiner seriösen Kritik-Serie immer kennzeichnet, nunmehr eine Zweideutigkeit 
unterlegt wird: "Masken des Schaffens". 



190 Erika Greber 

Der springende Punkt in der Sache ist nun, daß die Metatextualität vom 
literaturkritischen Paratext in den poetischen Text übernommen und dort imitiert 
oder gespiegelt wird. Metamystifikatorisch intrikat und informativ sind also die 
Gedichte aus der Apollon-Zeit. 

Die Betrachtung der Texte unter der Perspektive der in sie eingeschriebenen 
Poetik der Mystifikation erweist recht schnell die eigenständige Qualität der 
Cerübina-Lyrik. Ohne diese Perspektive müßte man sie allerdings, wie angedeu­
tet, als eher epigonal, wiewohl gelungen, auffassen, als Wiederauflage des satt­
sam bekannten symbolistischen Stils, bestenfalls als Stilparodie (was sie natür­
lich durchaus auch ist, s.u.). Daß das Porträt einer neznakomka auf entsprechen­
de symbolistische - vor allem bei Blök entwickelte - Topoi zurückgreift, indi­
ziert jedoch zunächst einmal Intertextualität und nicht zwangsläufig Epigona-
lität. Gängige Themen wie z.B. Doppelgänger werden als Metasujets renoviert. 
Mit dem metamystifikätorischen Blick lassen sich im Motivsystem interessante, 
eher ausgefallene Motive entdecken, die in der symbolistischen Topik keines­
falls automatisiert sind. 

Um die Meta-Eigenschaften der Gedichte in aller Kürze zu charakterisieren, 
gehe ich auf die thematisch-motivische Ebene ein. Hier läßt sich so etwas wie 
eine allgemeine Topik der Mystifikation bestimmen. Zunächst eine Synopse der 
relevanten Themen-Bereiche, die mit entsprechenden Meta-Begriffen im Text 
vorkommen. 

Einen eigenen Bereich bilden jene Meta-Motive, die nur für diese spezifische 
Mystifikation, deren ghost-writer als neznakomka stilisiert ist, zutreffen. Diese 
mythische Figur war von Blök in dem Gedichtzyklus Stichi о Prekrasnoj Dame 
(1901) und dem Gedicht Neznakomka (1906) als eine Inkarnation der Sophia17 

entwarfen worden - Inbegriff des symbolistischen Andeutens, Verweisens auf 
das Transzendentale, der eschatologischen Erwartung des Enthüllens und Er­
scheinens. Einige Cerubina-Gedichte mit sehr deutlicher Blok-Imitation wurden 
bemerkenswerterweise nicht in Apollon abgedruckt.18 

Neben den beiden erstgenannten, sehr spezifischen Themenbereichen fundie­
ren weitere semantische Paradigmen auf der Metaebene den poetischen Code 
der Mystifikation: 

- Dame und Ritter (cernaja dama, rycar1) 
- Weisheit, sophiologische Motive (Salomo, mudroif) 
- Name, Zeichen, Benennung (imja, znaki, nazvanija) 
- Bild, Gesicht, Stimme, Kleidung, Schmuck (lik, lico etc.) 
- Doppelgängerei, Spiegelung (dvojnik, zerkalo) 
- Verschleierung, Maskierung (pokrov, maska, prizrak) 

Geheimnis, Hermetik (tainstvenno, svjataja tajna; net otgadki, net 
kljuca, zakljatyj krug) 



Mystifikation und Epochenschwelle 191 

Verschleierung, Maskierung, Geheimnis, Hermetik - die letztgenannten 
Punkte indizieren die eigentlichste Selbstthematisierung im Wortsinne von 
Mystifikation, jene Meta-Dimension, die etymologisch im Terminus enthalten 
ist, abgeleitet von gr. myein (verschließen, verschweigen, ursprünglich: die 
Augen schließen) und mystes (eingeweiht). Damit hängt dann auch die Atmo­
sphäre des Okkulten, der Mystik und Magie zusammen, die kreiert wird mithilfe 
von Motiven, Zitaten und Anspielungen aus Gnosis, katholischer Mystik, Frei­
maurerei und heidnischer Volkskultur. In der Mystifikation findet sowohl die 
Mystik als auch alles sogenannte Mysteriöse einen exklusiven Schauplatz. 

Beim genaueren Verfolgen der Motive drängt sich allenthalben die theoreti­
sche Relevanz auf, was allein schon am£//dbereich Bild/Porträt auffallen dürfte. 
Ich werde vieles in Andeutungen (nameki) belassen und später ein semiotisch-
tropologisches Fazit bezogen auf die Epochenproblematik ziehen. 

Als 'Schlüsselgedichte' der Mystifikation können zwei Gedichte gelten, je 
eines aus den beiden Apo//ön-Publikationen.19 In ihnen ist der metamystifikato-
rische und autoreflexive Anspruch mit den Meta-Motiven imja und znak und der 
Namensnennung Cerubina besonders stark markiert; daneben enthalten sie auch 
andere der aufgezählten Meta-Elemente. 

Zum Thema Autorperson sind nach dem Namen zwei Aspekte relevant: die 
konkrete Gestalt und die individuelle Biographie; entsprechend haben die soge­
nannten "portretnye stichi" oder "avtobiograficeskie stichi" der Öerubina das 
besondere Interesse der Zeitgenossen auf sich gezogen. Unter dem Meta-Aspekt 
interessieren nun aber nicht die Informationen (Signifikate), sondern die Infor­
mationsstrategien (Signifikanten). Es geht also um die metatextuellen Begriffe, 
in denen die Veranschaulichung und Biographisierung reflektiert ist, und um 
deren Arrangement im Textkorpus. Dabei läßt sich feststellen, daß diese Motive 
nicht nur auf jene fünf-sechs Texte beschränkt sind, die der unmittelbaren 
Autorfiktion dienen, sondern die ganze Lyrik durchziehen. 

Im Motivbereich des Porträtierens gibt es die Elemente lik, lico, maska, spa­
nisch retrato/Bild; am häufigsten lik I lico als Leitmotiv. Lico hat die Doppel­
bedeutung von Gesicht und Person; lik enthält die stilistische Konnotation des 
Erhabenen und theologische Konnotationen (Heiligen-Abbildung auf der Ikone; 
Antlitz Christi: lik spasitelja) und wird bei Cerubina, im Dunstkreis des "Reli-
gionssymbolismus" (mit einem Begriff von Hansen-Löve), entsprechend funk­
tional. Gleichzeitig erweist sich Mystifikation als Ikonographie. 

Das ikonographische Porträt einer neznakomka hat natürlich auf die entspre­
chende symbolistische Topik zurückzugreifen, und diese unterscheidet sich 
etwas von der Topik des Petrarkismus, auch wenn der Kult der Schönen Dame 
gerade bei Blök auf den Frauendienst des romanischen Mittelalters zurückgeht. 
(Übrigens wird Bloks Troubadourdrama Roza i krest durch VoloSin als Intertext 
ins Spiel gebracht.). Ein Schönheitskatalog mit abweichend-gebrochenen 



192 Erika Greber 

Nuancierungen findet sich in dem Gedicht Retrato de una nina: bleiches 
Gesicnt, kastanienfarbene Locken, goldener Puder, mit schwarzen Nelken 
bedeckte Schultern, lächelnd gebogene Lippen, gekrümmter roter Mund, ge­
senkte Augen, eine mysteriöse Stimme ohne Ton (bednyj lik, kastanovye kudri, 
v zolotistoj pudre, na plece äerneet krov gvozdik, iskrivleny usta usmeSkojton-
koj, izognut alyj rot, glaza opuSÖeny, golos...tainstvenno ne-zvonkij). Es ist das 
Spiegelporträt einer Doppelgängerin-Schwester (sestra) "v zerkale nevernom". 
Das Motiv der gesenkten Augen spielt in mystischer Dichtung eine große Rolle 
(vgl. myein, die Augen schließen). 

Das Begriffsfeld 'Gesicht' ist so eingesetzt, daß das Schreiben des Porträts, 
das Sich-von-der-Person-ein-Bild-Machen als Unmöglichkeit erscheint: lik I lico 
ist praktisch immer ein nicht sichtbares oder erkennbares Gesicht, oder falls 
sichtbar, ein falsches Bild, fremde Maske, Spiegelbild im "falschen Spiegel"; 
das eigene Gesicht kommt nicht zur Darstellung. Die Negativität legt eine 
gewisse Affinität der Mystifikation zur Negativen Theologie nahe. Gleichzeitig 
verstärkt sich der Gedanke, die entworfene Figur diabolisch aufzufassen, denn 
der/das Gesichtslose ist traditionell der Teufel ('bezlikij' oder 'bezlikoe'). 

Wo die Abbildung des Gesichts nicht gelingt, nicht gelingen kann, werden 
andere physische Elemente zu Zonen der sinnlichen Repräsentation: Stimme, 
Hände, Kleidung, Schmuck (Ausgespart, verdrängt ist der Unterkörper: Sexual­
tabu, aber auch Tabu des Hinkens.). 

Das heißt, daß statt der direkten ikonisch-metaphorischen Darstellung, die 
über den lik zustande kommen müßte, die indirekte metonymische herrscht - ein 
Unterlaufen des 'Bilderverbots' (und der Nichtdarstellbarkeit der Unbekannten, 
s.u.) in apophatischer Haltung (hermetische Semiose). 

Am auffallendsten ist die Frequenz des Motivs der Hände, die als Metonymie 
der Person fungieren, und zwar der eigenen Person Cerubina wie auch der 
Person Christi (Parallelmotive ruki, kisti in den Schlüsselgedichten und einem 
Christusgedicht Tvoi ruki). Die Christusnähe ist wohl über die Idee des znük (in 
der Bedeutung Stigma) motiviert (umgekehrte imitatio Christi): Stigma des 
Hinkens - Stigmata Christi, Ausblendung der Füße, Fetischisierüng der Hände. 

Die erotischen Untertöne erklären sich durch die mittelalterliche Tradition 
der Brautmystik (es gibt einen Verweis auf die spanische Mystikerin St. Teresa). 
(Serubina zeichnet sich als Nonne, Braut Christi. Hier ist das polyseme Motiv 
des Rings im ersten Schlüsselgedicht aufschlußreich, das als ringförmige Stig^ 
matisierung am Finger sowie auch als Minnemotiv aus dem Hohelied Salomos 
gelesen werden kann. Man kann es auch auffassen als salomonisches Motiv im 
Sinne von Lessings Ringparabel, wo der Ring die Gleichheit der Religionen 
besiegeln soll, was gleichfalls in den Cerubina-Kontext paßt, in dem der Katho­
lizismus als das Andere der Orthodoxie figuriert. 



Mystifikation und Epochenschwelle 193 

Es sind denn auch Handschuhe, die eines der eindrücklichsten Kleidungs­
motive der Öerubina-Gedichte bilden (IspovecT). Das Bild der ausgezogenen 
Handschuhe, die den Abdruck der Hände bewahren, ist eine Figur der problema­
tischen leeren Abbildung einer entzogenen Urgestalt. 

Die reich variierte Kleidungs-Isotopie ist meist mit der Isotopie des 
Schmucks assoziiert: Kleidung, Kleid, Mantel, Handschuhe, Schleier, Falten, 
Stoffe, Brokat, Krepp, Spitzen, Seide (in der Reihenfolge des Auftretens: pok-
rov, tkani, odezda, plaSö, peröatki, krep, skladki, paräi, plat'e, kruzeva, Söelk); 
Ring, Edelsteine, Glanz und Schimmer, Musterungen, Kranz, Blütenschmuck. 
Auf der Meta-Ebene bezeichnet die Kleidungsmotivik die Mystifikation als 
Verkleidungs- und Verschleierungsakt. 

Kleidung und Schmuck sind alte zeichentheoretische Metaphern aus der 
Rhetorik: ornatus.20 Im gegebenen Fall geht es um das Herstellen einer Text­
struktur in manieristisch-preziösem Stil, um das Flechten eines Ornaments aus 
Worten, um Text' im Sinne von texfw/fl/gewoben. In der Funktion des pletenie 
sloves treten die in drei Gedichten konzentriert anzutreffenden Buch- und 
Schriftmetaphern auf {kniga, stranicy, list'ja, stroki, kinovar', vjaz', spletenie 
slov i ptic, pis'mena). Es ist insbesondere die Sonettform, in der sich das 
Wortflechten materialisiert, in dem (Halb-)Sonettenkranz Zolotaja vetv' und 
einem autoreflexiven Sonettsonett, das gemäß seinem Epigraph das Leben als 
Text verdichtet: "Moja ljubov'- tragiöeskij sonet". 

Das metapoetische Motiv des Wortflechtens ist bei Öerubina metamystifika-
torisch eingesetzt: diese Sonette, diese Gedichte weben nämlich den 
Wortschleier der Mystifikation, der zur Verschleierung der mystifizierten 
Autorin dient und sie gleichzeitig - als Verschleierte - erst schafft. 

8 

Den kultursemiotischen und epistemologischen Status der Mystifikation im 
Epochenumbruch nun herauszuarbeiten, bedeutet vom Ansatz her, die mystifi-
katorischen Texte bzw, den Text der Mystifikation als Metatexte der Kultur zu 
lesen, die Auskunft über die in Gang befindlichen Umwälzungen geben. Auf der 
Metaebene dieser Mystifikation des Symbolismus werden einige seiner poetolo-
gischen und ästhetischen Grundüberzeugungen zur Diskussion gestellt (und im 
Endeffekt zur Disposition gestellt). 

Bei dieser Fragestellung rücken die in der Forschung bisher unbeachteten 
Paradigmen der Poetologie und Ästhetik ins Zentrum. Gleichzeitig wird die 
metapoetische Einkleidung der ästhetisch-poetologischen Positionen im Text 
relevant, und somit gilt es, auch die rhetorische Verfaßtheit des Diskurses in die 
Analyse einzubeziehen. 



194 Erika Greber 

Im gegebenen Falle geht es vor allem um die Symbolproblematik, und zwar 
nicht um differierende oder konkurrierende Symbol- bzw. Bild-Konzeptionen 
im einzelnen (seien es die von Autoren, Typen oder Phasen), sondern um die 
tropologischen Mechanismen als solche, d.h. um die beim Umbruch vom Sym­
bolismus zum Postsymbolismus aufbrechende bzw. zum Ausdruck kommende 
spezifische Krise der Repräsentationslogik. 

Gerade die Mystifikation ist ein zum Ausagieren der Repräsentationsproble­
matik in mehrfacher Hinsicht prädestiniertes Terrain. Dies ergibt sich bereits aus 
ihrer Zweistufigkeit, die eine Verdoppelung der Autorposition vorsieht: Imita­
tion oder Mimesis, besser: Mimikry; 

Was die Mystifikation genau leistet, kann man am besten verdeutlichen an­
hand der in der Narrativik geläufigen Terminologie, die texttheoretisch präziser 
ist als die bisherige Begrifflichkeit von Subjekt und Objekt: realer Autor + 
fingierter Autor, der als reale Person fingiert wird, wobei der Entwurf dieser 
Realperson sprachlich-textuell durch einen obraz avtora geleistet werden muß. 
Der Begriff obraz (kein terminologischer Zufall bei Vinogradov21) markiert aufs 
deutlichste, daß man hier das epistemologische Zentrum des Symbolismus 
berührt. 

Wo zur Beglaubigung der fingierten Realität keine historisch konkrete Person 
vorgezeigt werden kann, ist die Biographie dieser Person ausschließlich als 
sprachlich-textuelles Kommunikat im Paratext zu präsentieren; d.h. es gibt 
dieses Leben überhaupt nur in Kunstform, in Textform: die Mystifikation ist 
wörtlich zu nehmender Inbegriff eines 'Lebenstexts' (Realisierung der termino­
logischen Metapher). Daß diese in der Eigenart der sekundären Stile begründete 
Affinität in besonderer Weise für den Symbolismus, die Ära des ziznetvor-
cestvo, gilt, braucht nicht betont zu werden. 

Insofern das Symbol im Symbolismus einer Poetik der Andeutungen 
(nameki)22 dient und auf ein jenseitiges, im Grunde nur negativ repräsentier­
bares metaphysisches Korrelat verweist, stellt sich die Mystifikation als tropolo-
gisches Modell des symbolistischen Verweisungsmodus dar: denn es handelt 
sich um ein symbolisierendes Darstellungsverfahren, in.dem der Signifikant für 
ein Signifikat steht, das durch keinen Referenten gedeckt ist (der fingierte Name: 
repräsentiert eine nichtphysische/metaphysische Persönlichkeit). Die Mystifika­
tion als tropologisches Modell besagt, daß (solches) Symbolisieren Mystifizie­
ren sei. 

Soweit gilt das Gesagte für die Grundstruktur jeglicher Mystifikation; in der 
Cerubina-Mystifikation aber findet sich all dieses potenziert und autoreflexiv 
gewendet. 



Mystifikation und Epochenschwelle 195 

9 

Da mit Öerubina die/eine neznakomka Gegenstand der Mystifikation ist, ist 
hier quasi der epochale Prototyp des transzendenten Symbols involviert. Die 
semiotische Devise der Schönen Dame lautet Nichterkennbarkeit, Unenthüllbar-
keit (symbolisiert durch ihr emblematisches Attribut, den Schleier), für den 
neznakomka-Mythos gilt ein Signifikationsverhältnis, bei dem das Signifikat 
immer entzogen bleibt; ja das Signifikat ist letztlich nicht die Dame und nicht 
ihre unirdische Schönheit, sondern eben die Entzogenheit, Abwesenheit, Fremd­
heit (Negativität). Die neznakomka-Figur ist als rhetorische Figur der Darstel­
lungsmodus der Undarstellbarkeit. 

Die Öerubina-Mystifikation wird also zum Meta-Modell des symbolistischen 
Verweisungsmodus. Mit der Erfindung von Cerubina de Gabriak entsteht ein 
autoreflexives und autotelisches Gefüge: formal hat es - als Mystifikation - die 
tropologische Struktur transzendierenden Symbolisierens, inhaltlich hat es - als 
Mystifikation der Schönen Dame - das transzendente Symbol zum Thema (ein 
motiviertes, ikonisches Verhältnis). 

In diesem Lichte wird die kollektive Hysterie im Apollon sehr verständlich. 
Indem die neznakomka Thema der Mystifikation wird, verdoppelt sich das 

Geheimnis: hinter Öerubina verbirgt sich eine Unbekannte, Bild der Verborgen­
heit. Mystifizieren des Mystifizierens. 'Mystifikation' im wahrsten Wortsinne, 
ту ein. Eine Quadratur des hermetischen Zirkels. 

In der Tat handelt es sich um eine Aporie, oder wenn man so will, um eine 
dekonstruktive Figuration: der fingierte Name repräsentiert eine Figur und 
besagt gleichzeitig auf Inhalts- und Ausdrucksebene, daß es eine nicht nur 
metaphysische, sondern schlechthin nicht darstellbare, weil neznakomaja Figur 
ist, von der man sich kein Bild machen kann (nepoznavaemost\ Negativität) -
und damit untergräbt der Name seine eigene Repräsentationsfunktion (Auf der 
Inhaltsebene: neznakomka-Mythos, auf der Ausdrucksebene: synkretistisch-
phantastischer, 'unmöglicher' Name.). 

Nicht von ungefähr ist der Name Öerubina de Gabriak ein vielfaches Oxymo­
ron. Cerubina de Gabriak - ein von einem "Cernyj Angel" behüteter schwarzer 
Rubin (&rnyj rubiri), eine Engelsteufelin wohl, ein noch unerdachtes Drittes, 
Kippfigur zwischen Satanischem und Göttlichem, Vertreterin einer virtuellen 
alternativen Phantasiewelt. Damit ist sie, literaturtheoretisch und rhetorisch ge­
sprochen, eine Figur des Phantastischen. 

Der Name benennt ein Phantasma, er exponiert seine illusionäre uslovnost', 
seinen figurativen Status als Trope der Imagination, der phantasia, der dichteri­
schen Kreation (metapoetische Trope, Metametapher). 



196 Erika Greber 

Als Name einer Autorin, als 'Poetonym' benennt er das poetologische Pro­
gramm der Mystifikation: Fingieren des Phantastischen, Imaginieren dessen, 
was keine imago besitzt. 

Nun kann man den tropologischen Charakter der Öerubina-Mystifikation ge­
nauer bestimmen: es ist die Prosopopoeia, eine Trope, deren rhetorische Funk­
tion darin besteht, mit sprachlichen Mitteln Körper-Gesicht-Stimme zu verleih­
en (prosopon poein). Das Doppelseitige, Doppelgesichtige der Prosopopoeia ist 
begriffsgeschichtlich verankert in der Auffassung von prosopon, gr, Person, 
Maske, vgl. lat. persona (sowie dann russisch lico: Gesicht=Person) - Personali­
tät ist keine unveräußerliche Essenz, wenn Person gleich Maske ist, ab­
nehmbare, veräußerlichte Maske mit Kehrseite. 

Die dekonstruktivistische Lesart von Prosopopoeia als "face" und "de-face­
ment" (vgl. de Man 19$4 und Chase 1986) korrespondiert mit den Verhältnissen 
in der Mystifikation, in der ja eine Maskierung stattfindet, die immer mit De­
maskierung rechnen muß, ja rechnen will und in der das de-facement konstitu­
tiver Faktor ist. 

Es liegt also in der rhetorischen Logik dieser Konfiguration, daß als Höhe­
punkt und Ende der Maskerade die Entlarvung erfolgt, und daß hinter der Larve 
der Schönen Dame ihre Kehrseite, ein Anderes seine Fratze zeigt - und soweit 
wäre dies die naive Sicht auf Mystifikation als simplen Betrug und Fälschung. 
Die Figur der Prosopopoeia aber besagt, daß das de-facement immer schon im 
Namen, in der Gesichtsmaske miteingeschrieben ist, daß also auch schon vor 
der Entlarvung das karnevaleske Zerrbild die Zunge zeigt, indem es die doppel­
züngige Sprache metatextueller Andeutungen spricht. 

10 

Die Mystifikation als kulturelle Inszenierung ist deshalb (im Unterschied zu 
den beteiligten Individuen) von der faktischen Entlarvung substantiell nicht 
tangiert - und das liefert eine potentielle Erklärung für die rätselhaft-unlogisch 
erscheinende zweite Publikation lange nach der Demaskierung. 

Dabei ließ sich aber nun nicht verleugnen, daß man sich auf der anderen Seite 
des CeRubikon befand, daß man also nicht nahtlos das alte Image fortschreiben 
kann. 

Es gibt Anzeichen, daß in dieser zweiten Veröffentlichung ein weiterer Riß 
ins Subjekt eingeschrieben ist, de-facement plus Entlarvung. Ohne ins Detail zu 
gehen, läßt sich folgendes sagen: In der ersten Publikation sind die Spuren des 
de-facement sehr fein ausgelegt (z.B. im Gebrauch von Personalpronomen 
ich/wir), die vorgelegte Lyrik bleibt eher implizit-allusiv, und es sind hauptsäch­
lich die ironische Metaphorik im Peritext (VoloSins "Goroskop") und gewisse 
Diskrepanzen zum Gedichtteil, die Argwohn erwecken. Beim zweiten Mal hin-



Mystifikation und Epochenschwelle 197 

gegen wird dick aufgetragen, etwa mit der aufdringlichen jugendstiligen Text­
illustration: dieser Peritext aus Arabesken und Grotesken entfaltet das ganze 
Symbolinventar von Schleier, Spiegel, Medusa und okkulten Emblemen parallel 
zur Gedicht-Serie, und diese selbst enthält bezeichnenderweise drei Texte mit 
Doppelgänger-Thematik. Mit anderen Worten, die erste Publikation hat die 
Mystifikation in Szene gesetzt, die zweite Publikation dient ganz offensichtlich 
dem Ziel, die Mystifikation als nicht einfach entmystifizierte, sondern zwangs­
läufig entmystifizierbare zu inszenieren, also das konstitutiv enthaltene de-face-
ment zu markieren. 

Genau besehen, folgt die Auswahl und Präsentation der Texte für die Öffent­
lichkeit jeweils konträren Programmen. Im ersten Akt herrscht das Gesetz des 
Geheimnisses - die metatextuellen Motive sind auf das Minimum, das zur Ein­
schreibung der simulierten Autorschaft mit ihrer beschriebenen Doppelgesich­
tigkeit notwendig ist, reduziert. Im zweiten Akt herrscht das Gesetz ...nicht 
etwa der Aufdeckung des Geheimnisses (das ist ja passe), vielmehr... der Bloß­
legung der Geheimnishaftigkeit - es gibt metatextuelle Motive im Überfluß, ihre 
Doppelcodierung läßt an Deutlichkeit nichts zu wünschen übrig. 

Nach erfolgter Enthüllung wird diese Enthüllung als intendiert vorgeführt, 
indem die immer schon eingeschriebene potentielle Enthüllbarkeit gezeigt wird. 
So versuchen die Adressanten der Mystifikation, mit der zweiten (Serubina-
Publikation den Diskurs weiter selbst aktiv zu steuern, aber sie können dies nur 
um den Preis einer virtuellen Entmystifizierung. 

Um es auf den Punkt zu bringen: das erste Programm ist ein symbolistisches: 
Poetik der Verschleierung; das zweite ein (quasi-)avantgardistisches: Poetik des 
obnazeniepriema, Bloßlegung, ja Bloßstellung der Schleierhaftigkeit. 

Dazwischen: Entlarvung, Ohrfeige, Duell. 
Die Ohrfeige trennte die Mitarbeiter des Apollon in zwei deutlicher als zuvor 

geschiedene Lager, die man ex posteriori dem Spätsymbolismus und dem 
Akmeismus zuordnen kann. Auf der einen Seite Gumilev und Kuzmin, sein 
Sekundant, das Lager des Klarismus, der die apollinische Linie im Apollon 
starkmacht und sich langfristig durchsetzt; auf der Gegenseite vertritt VoloSin 
die Dmitrieva, und beide stehen für die symbolistisch-mystische, eher 
'dionysische' Position von Öerubina. Es gibt weder einen Gewinner noch einen 
Verlierer in diesem Zweikampf - und das erscheint symbolisch in dieser 
Umbruchsituation, in der die Epochenschwelle noch nicht überschritten ist -, 
doch scheint jede der beiden Seiten zu wissen, was die Stunde geschlagen hat. 

In Apollon No.4 vom Januar 1910 standen die ersten Äußerungen (Mickie-
wicz 1971, 245), die den Paradigmenwechsel direkt erkennen ließen (und dies 
dürfte die erste nach dem Duell vom 22. November hergestellte Nummer 
gewesen sein, denn das Dezember-Heft war sicher schon in der Druckerei). Es 
war die erste offizielle Anerkenntnis, daß der Symbolismus besiegt ist und daß 



198 Erika Greber 

eine neue Epoche anbricht, Von VoloSin (Mickiewicz ebd.) und das klaristische 
Manifest О prekrasnoj jasnosti von Kuzmin. Im Dezember waren die letzten 
symbolistischen Kunstzeitschriften Vesy und Zolotoe runo eingestellt worden, 
im Lauf des Jahres 1910 fand die sogenannte 'Symbolismus-Debatte' statt, der 
der Apollon seine Seiten öffnete (No.8). 

Zwar hatte der Akzent des Journals von Anfang an auf dem apollinischen 
Prinzip liegen sollen, aber dieser Geschmack war nicht sofort, sondern erst all­
mählich als die postsymbolistische Orientierung erkennbar (Mickiewicz 1971, 
243); und mag Apollon auch zunächst keineswegs ein Wende-Journal gewesen 
sein, so näherte er sich doch dieser Funktion durch die Ereignisse um Öerubina 
de Gabriak beträchtlich. Ohne Zweifel haben sie die Wahrnehmung der 
Umbruchsituation verstärkt. 

Die zweite Cerubina-Publikation (No.10) ist als Produkt der vollzogenen 
Wende allein schon durch die aufdringlichen Illustrationen kenntlich gemacht. 
Das dionysische Prinzip wird als arabesk-ornamentaler Kitsch zur Schau 
gestellt, Topoi und Embleme des Religionssymbolismus werden in Form 
bombastischer leerer Emblemhaftigkeit kompromittiert, seine ästhetische 
Manier als obsolet gewordener Geschmack denunziert, Die Mystifikatoren 
exponieren ihr Mystifikat als demode. Die schonungslose Vorführung der 
Automatisiertheit mystischer und diabolischer Topologie und Obskurität der 
Sinnproduktion hat den Effekt einer Symbolismuskritik. 

Das Duell markiert den Paradigmenwechsel, den Umschlagpunkt zur Avant­
garde, die als eigene Formation natürlich noch nicht autark ist. Das implizierte 
Programm einer avantgardistischen Poetik avant la lettre ist noch dem 
Symbolismus zugewandt, der das Thema diktiert: es geht noch nicht um das 
'slovo как takovoe', sondern um die 'mistifikacija как takovaja', um jene exklu­
sive Meta-Mystifikation, die die Selbstreflexivität symbolistischen Verweisens 
als mystisches weibliches Bild auf ihre Fahne geschrieben hat. 

In der Auseinandersetzung anläßlich der Vecnaja zenstvennost' zeigen sich 
entsprechend auch Konzepte der muzestvennost'. Mit den beiden Duellanten 
stoßen zwei Varianten von Männlichkeitsideal aufeinander, die gleichermaßen 
die Frau als das passive Objekt voraussetzen, aber epochentypisch unterschied­
liche Codes befolgen. Auf der einen Seite eröffnet den galante Ritter der Schö­
nen Dame die Fehde nach altem Ritual, auf der anderen Seite nimmt der adami-
tische Conquistador sie männlich-klar-fest an. Es gibt keinen Gewinner und 
keinen Verlierer in diesem Zweikampf der Männlichkeiten und der Männer. Die 
Verluste sind auf Seiten der abwesenden Frau bzw. überhaupt auf der 
weiblichen Seite zu verbuchen (und darüber wird die Cvetaeva schreiben): für 
die Frau als individuell beteiligte Person, die Frau in der Kulturfunktibn der 
Autorschaft und 'die Frau' als Weiblichkeitskonstrukt. Die konkrete Frau, 
Elizaveta Dmitrievä, verläßt die Petersburger Szenerie, von der 'Totenmaske' der 



Mystifikation und Epochenschwelle 199 

Mystifikation (Popova) auf immer gekennzeichnet; es ist noch ein weiter Weg 
bis zur weiblichen Autorschaft (Cvetavea besteht darauf, poet zu sein, nicht 
poetessa, Achmatova kann als Meisterin einer 'weiblichen' Lyrik geachtet, aber 
gerade deshalb dann auch als "Hure und Nonne" geächtet werden). Auch die 
ewige Vorstellung von Weiblichkeit, nach der die ideale, wahre Frau passiv, 
unnahbar, bild-schön und ephemer ist, hat sich noch einmal bestätigt: will 
man(n) sich ihr nähern, erweist sich ihre Irrealität. Aber immerhin scheint 
gerade durch diese Bestätigung die Idee der 'Ewigen Weiblichkeit' ad absurdum 
geführt worden zu sein. 

Ironie der Geschichte: die Öerubina-Mystifikation hätte als autoreflexives 
Meta-Modell symbolistischer Signifikation eine Apotheose des obraz im 
Zeichen der Schönen Dame bieten können. Aber die Aporie ist in dieser 
Mystifikationskonfiguration strukturell angelegt und muß zum Selbstkollaps 
führen. Denn eine Mystifikation ist auf letztendliche Enthüllung hin konzipiert; 
wenn aber das Nichtenthüllbare enthüllt werden soll und wird, ist die Katastro­
phe unvermeidlich. Der Wunsch nach sinnlicher Manifestation und die leibliche 
Erscheinung bringt die Inszenierung der kollektiven Phantasmen zum Einsturz -
der Lebenstext dieser Mythe wurde allzu wörtlich genommen, der symbolis­
tische Kult der neznakomka vertrug solche Profanierung und Vulgarisierung 
nicht. Wo profane Realia verlangt werden, ist das Motto a realibus ad realioria 
außer Kraft, die Diesseitigkeit hat über die Jenseitigkeit gesiegt; der Postsym­
bolismus erscheint auf der Bild-fläche. 

Mit der Problematisierung des symbolistischen Repräsentations-modus in der 
Ikone der Cerubina de Gabriak beginnt die Bilderstürmerei, die ikonoklastische 
posöecina der Avantgarde kündigt sich an. 

A n m e r k u n g e n 

1 Beide Fotos von E. Dmitrieva im Hause Volosins in Koktebel' 1909 zeigen 
sie liegend (eines ist abgebildet in M.V., Liki tvoräestva, zwischen den Seiten 
288/289, das andere in: M.V., Avtobiograficeskaja proza, Abb. 23, unter dem 
Namen "Cerubina de Gabriak" und mit dem Vermerk, es sei von Volosin auf­
genommen). Mit dem chromonozka-Motiv wäre im übrigen ein weiteres Mal 
auf Dostoevskijs Besy zu verweisen. 

2 Ein Teil der Materialien war nur im Westen veröffentlicht (Erinnerungen 
Cvetaevas 1930, Makovskijs 1955) oder auszugsweise in Rußland (z.B. Erin­
nerungen Volosins in Kuprijanov 1970; Annenskijs Briefwechsel in Lavrov/-
Kupcenko und LavrovyTimenöik 1978) und deshalb nur zum Teil dem einhei­
mischen Publikum bekannt; seit der Perestrojka neu hinzugekommen sind 
vor allem Briefe, weitere Aussagen von Zeitgenossen aus Nachlässen (anno-



200 ErikaGreber 

tierte Materialien: Glocer 1988; Kupöenko/Davydov 1990) und ein Bändchen 
Izbrannye stichotvorenija (1989, Einl. Lozovoj). Hier ein Überblick über die 
wichtigsten von den beteiligten Personen stammenden Materialien: 

- Maksimilian VoloSin: Istorija Öerubiny (Kupöenko/Davydovi£ 1990); 
Rasskaz о Öerübine de Gabriak (in Glocer 1988). 

- Elizaveta Dmitrieva: Avtobiografija, Ispoved\ Briefe an Volosin (alles in 
Glocer 1988; Avtobiografija auch in Izbr. st.; Ispoved' auch in 
Kupcenko/Davydovic 1990). 

- Sergej Makovskij: Portrety sovremennikov (1955). 
- Johannes von Guenther: Ein Leben im Ostwind (1969). 
- Duellberichte von Kuzmin und zwei anderen Sekundanten (Kupcenko/-

Davydovic 1990, 652ff). 
Außerdem wäre unter der Vielzahl an kleineren Publikationen als interessan: 
tester Beitrag der im Stil einer unterhaltsamen Story gehaltene (aber sehr un­
kritisch zusammengestellte) Gesamtüberblick von Kupcenko (1988a) zu 
nennen. 

3 Eine ausführlichere Bearbeitung des Themas, auch unter Bezugnahme auf 
andere Ansätze zu einer Mystifikationstheorie, enthält das Kapitel "Der 
Wortschleier der Mystifikation" meiner Habilitationsarbeit, wo die Aspekte 
Karnevalisierung, Dämon, Textur, Schrift und Anagramm sowie 
Intertextualität breiter behandelt und auch Textauszüge präsentiert werden. 

4 Das bedeutet, die typologisehen Aspekte des Modells gegenüber den 
diachron-evolutionären zu bevorzugen. Wie Hansen-Löve die Mystifikation, 
Volo§in und Dmitrieva in sein Modell einordnet, wird die weitere 
Veröffentlichung seiner großen Symbolismus-Arbeit zeigen. 

5 Vgl. die zusammenfassende Darstellung von Hansen-Löve (1980). 

6 Einer Vermutung Igor' Smirnovs zufolge könnte es sich bei der Arbeit von 
Lann u.U. auch um ein von Bachtin selbst stammendes Werk handeln, 
ähnlich wie die vorher unter den Namen Medvedev und Volosinov 
erschienenen Arbeiten Bachtins (über Lann wurde Bachtin im Zuge der 
Klärung der Autorschaft seiner Bücher nicht befragt). In jedem Fall befindet 
sich Lann in der Reichweite der pseudonymischen Aktivitäten des Bachtin-
Zirkels, was evtl. sein Forschungsinteresse in diese Richtung gelenkt haben 
könnte. 

7 Vgl. Anm. 1. Dasselbe zeigt sich auch in anderen Publikationen 
(insbesondere in der Werkauswahl), wenn unter dem Namen Cerubinas auch 
Texte erscheinen, die die Dmitrieva gar nicht zur Zeit der Cerubina 
geschrieben hat. 

8 Brief Volosins an Annenskij (Lavrov/Timenöik 1978, 240). 

9 "V stichach Cerubiny ja igral гоГ rezissera i cenzora, podskazyval temy, 
vyrazenija, daval zadanija, no pisala tol'ko Lilja.M (1930b, 182). 



Mystifikation und Epochenschwelle 201 

10 In der von ihm herausgegebenen Anthologie {Dein Lächeln noch unbekannt 
gestern. Verse russischer Frauen, S.40) sind zwei Strophen abgedruckt (oder 
ein selbständiges zweistrophiges Gedicht?), zu denen es in den verschiedenen 
russischen Publikationen kein Pendant gibt - was allerdings nicht ausschließt, 
daß es doch 'echte' 6erubina-Texte sein könnten. - J.v.Guenthers Über­
setzungen waren nicht die ersten; schon 1911/12 war eine Romanze ins 
Deutsche übertragen worden (vgl. Izbr.st. 52, 84, 120). Englische Nachdich­
tungen hat T. Pachmuss 1978 für ihre Anthologie Women Writers in Russian 
Modernism vorgelegt. 

11 Als "Avtobiografija" war dieser Text auch schon vorher veröffentlicht 
(Glocer 1988, 139ff). 

12 Jean Bodin, De la demonomanie des sorciers, 1580, vgl. Volosins Rasskaz 
о Cerubine de Gabriak (1930a, 141,152 Anm. 2). 

1 3 Zusammenfassendes zur Anagrammatik vgl. Greber (1993a). 

1 4 Zum Konzept der Selbstfremdheit im interkulturellen Doppelgängerdiskurs 
vgl. Greber (1992). 

15 Voloüsin weist selbst auf die Entlehnung aus Bret Harte hin (Rasskaz о Öeru-
bine de Gabriak, 143); in seinem Kommentar nennt Glocer (1988, 152) den 
Romantitel, beschränkt sich allerdings darauf, die Nichtübereinstimmung der 
Handlung beider Texte zu notieren. 

1 6 Auf Gavriillada wies Wolf Schmid mich dankenswerterweise bei der 
Saarbrücker Diskussion hin. 

17 Zu Bloks Neznakomka und Stichi о Prekrasnoj Dame und ihren sophiologi-
schen Hintergründen (V.Solov'ev, deutsche Romantik) vgl. Kluge (1967, 37-
64) und Knigge (1973, 223-65); zur russischen Sophiologie alllgemein Groys 
(1990). 

18 Es handelt sich insbesondere um das Gedicht "Milyj rycar' Damy <5ernoj..."; 
VoloSin zitiert daraus in seiner "Istorija Öerubiny" (1930b, 193), vollständig 
wird der Text angeführt bei Kuprijanov (1970, 172). Ein weiteres Gedicht 
aus der Apollon-Ztit ist ebenfalls in deutlichem Blok-Stil gehalten, "Umerla 
vcera infanta..." (ebd.). 

19 "Zamknuli dver' v moju obitel'" (siebtes Gedicht in Apollon 2), "S moeju 
carstvennoj mectoj" (erstes Gedicht in Apollon 10). 

20 Vgl. dazu etwa Todorov (1982, Kap. 2). Weiter zum Aspekt der Verschleie­
rung und zum pletenie sloves im Symbolismus sowie zur Sonettdichtung vgl. 
meine Habilitationsarbeit. 

21 Zu Vinogradovs "obraz avtora" vgl. Lachmann (1974, bes. 123). 



202 Erika Greber 

Vgl. dazu anhand von Solov'evs "Technik der Andeutungen" Knigge (1973, 
149ff). 

L i t e r a t u r 

1) Materialien und Literatur zu Öerubina de Gabriak: 

Annenskij, I. 1909. "O sovremennom lirizme, II: One", Apollon No.3, 5-29, hier 
27-29. 

Caricy muz. Russkie poetessy XTX-nacala XX vv., sost. V.V. Ucenov, Moskva 
1989. Darin: E.I. Dmitrieva (Öerubina de Gabriak), 273-79. 

Cerubina de Gabriak. 1909. [12 Gedichte], Apollon No.2, Sektion III: 
Literaturnyj al'manach, 3-10. 
1910. "Stichi" [15 Gedichte], Apollon No.10, Sektion III: Literaturnyj 
al'manach, 3-14. 
1984. "Prilozenie I: Neizvestnoe stichotvorenie Cerubiny de Gabriak. 
Prilozenie II: Novye materialy о Öerubine de Gabriak. Gumilev i Öerubina 
de Gabriak", Gumilevskie ctenija (Wiener Slawistischer Almanach Bb.15), 
Wien, 101-03, 104-22. 
1989. Avtobiografija. Izbrannye stichotvorenija, Moskva. Mit einer 
Einleitung von N.G. Lozovoj, 9-20. 

Cvetaeva, M. 1933. "Zivoe о zivom (Volosin)", Sovremennye zapiski 52, 249-
54. zit. nach: M.Cv., Proza, New York 1953, 135-202; hier 149ff. 

Dmitrieva, E.I. 1910. [1 Gedicht], Apollon No.10, Sektion III: Literaturnyj 
al'manach, 15. 
1926. "Cerubina de Gabriak (Elizaveta Dmitrieva). Ispoved'" (1926), 
Vospominanija о Maksimiliane Volosine, sost. V.P.Kupcenko / D.Z. 
Davydovic, Moskva, 195-98; Kommentar 656-59. 
1989. vgl. unter Cerubina de Gabriak. 1989. 

Etkind, E. 1987. "Mikhail Volochine", Historie de la littärature russe. Le XXe 
siede. L'Age Argent, Paris, hier 534ff. 

Glocer, V. (publ.). 1988. "Eliz. Vasil'eva: 'Dve vesci v mire dlja menja vsegda 
byli samymi svjatymi: stichi i ljubov"", Novyj mir No.12, 131-170. 
[enthält: Einleitung von Glocer; Dmitrievas sogenannte "Avtobiografija", 
Volosins "Rasskaz о Cerubine de Gabriak", Dmitrievas Briefe an Volosin 
und "Ispoved"' an Archippov, jeweils kommentiert; sowie vermischte 
Gedichte]. 

Graham, S.D. 1983. "A Concourse of Poets: Unpublished Sonnets by Gumilev 
and E.I. Dmitrieva ('Cherubina de Gabriak')", Scottish Slavonic Review 1, 
54-56. 



Mystifikation und Epochenschwelle 203 

Grjakalova, N. 1988. "Stichotvorenija E.I. Vasil'evoj posvjascennych Ju.K. Suc-
komu", Russkaja literatura No.4,200-05. 

Guenther, J. von (Hg.). 1958. Dein Lächeln noch unbekannt gestern. Verse rus­
sischer Frauen, Heidelberg. Darin: Cherubina de Gabriac, 39-40. 
1969. Ein Leben im Ostwind, Zwischen Petersburg und München. 
Erinnerungen, München (zu Öerubina de Gabriak / E.I. Dmitrieva 284-
300). 

Kreyd, V. 1987. "Gabriak, Cherubina de", The Modern Encyclopedia ofRussian 
and Soviet Literatur'es, hg. H.B. Weber, Gulf Breeze, vol.8, 80-84. 

Kupcenko, V.P. 1988a. "Istorija odnoj dueli", Leningradskaja panorama, sost. 
A. Ar'ev, L. Emeljanov, Leningrad, 388-400. 
1988b. "'Как ljubili my gorod na5..."\ Neva No.l, 199-202. 

Kupcenko, V.P. / Davydoviö, D.Z. (Hg.). 1990. Vospominanija о Maksimiliane 
Volosine, Moskva. 
1991. Maksimilian Volosin. Avtobiograficeskaja proza. Dnevniki, 
Moskva. 

Kuprijanov, I. 1970. "Literaturnaja mistifikacija v 'Apollone'", Raduga No.2, 
168-73. 
1978. Sud'bapoeta: Liönost' ipoezija Maksimiliana Volosina, Kiev. 

Lavrov, A.V. / Kupcenko, V.P. (publ.) 1978. "I.F. Annenskij. Pis'ma к M.A. 
Volosinu", Ezegodnik mkopisnogo otdela PuMinskogo doma na 1976 
god, Leningrad, 242-52. 

Lavrov, A.V. / Timenöik, P.D. (publ.) 1978. "I.F. Annenskij. Pis'ma к S.K. 
Makovskomu", Ezegodnik mkopisnogo otdela Puskinskogo doma na 1976 
god, Leningrad, 222-41. 

Lidin, VI. 1976. "Domik pod gruSevym derevom", ders., Druz'ja moi - knigi. 
Rasskazy knigoljuba, Moskva, 215-18. 

Lozovoj, N.G. 1989. Einleitung zu Öerubina de Gabriak. Avtobiografija. 1z-
brannye stichotvorenija, hg. N.G.L., Moskva, 9-20. 

Makovskij, S. 1955. "Öerubina de Gabriak", ders,, Portrety sovremennikov, 
New York, 333-58. 

Markov, A. 1975. "Maksimilian VoloSin - Öerubine de Gabriak", Druzba naro-
dov No.7, 283. 
1988. "'Odna brozu po vsej vselennoj...'", Kniznoe obozrenie No.l, 10. 

Pachmuss, T. (Hg.). 1978. Women Writers in Russian Modernism, Urbana etc. 
Darin: Cherubina de Gabriak, 243-49. 



204 Erika Greber 

Popova, I.L. 1992. "Cerubina de Gabriak - iz istorii mistifikacii XX v.,f, Vestnik 
Moskovskogo universiteta, ser.9: Filologija, No.3, 13-22. 

Samveljan, N. 1975. "Zagadka Öerubiny de Gabriak", Vmire knig, No.6, 89-90. 

Smirenskij, B. 1967. "Poety, kotorych ne bylo", ders., Pero i maska, Moskva (zu 
Öerubina de Gabriak 73-75). 

Snezko, E. 1974. "Pamjat' kollekcionera", Literaturnaja Rossija 8.März 1974, 
16. 

Volosin, M. 1909. "Liki tvorcestva. Goroskop Öerubiny de Gabriak", Apollon 
No.2, Sektion II: Chronika, 1-4. 
1930a. "Rasskaz о Öerubine de Gabriak", in Glocer (1988). 
1930b. "Istorija Öerubiny (Rasskaz M.Volosina v zapisi T. San'ko)" 
(1930), Vospominanija о Maksimiliane Volosine, sost. V.P. Kupcenko / 
D.Z. Davydoviö, Moskva 1990, 179-94; Kommentar 650-56. 
1982. Stichotvorenija, 2 Bde., Paris, 
1988. Liki tvorcestva, sost. V.A.Manuilov / D.Z.Davydovic / A.V. Lavrov, 
Leningrad. 
1991. Avtobiograficeskaja proza. Dnevniki, sost. V.P.Kupöenko / D.Z. 
Davydoviö, Moskva. 

Woloschin, Margarita. 1954. Die grüne Schlange, Stuttgart, ̂ 1968. 

2) Weitere Literatur 

Boym, S. 1988. "The Death of the Poetess", dies., Life andDeath in Quotation 
Marks: Cultural Myth ofthe Modern Poet, Phil. Diss. Harvard Univ., 335-
434. (Zu Cvetaeva/Öerubina de Gabriak 347ff). 

Chase, C. 1986. "Giving a Face to a Name. De Man's Figures", dies., Decom-
posing Figures. Rhetorical Readings in the Romantic Tradition, 
Baltimore-London, 82-112. 

de Man, P. 1984. "Autobiography as De-Facement", ders., The Rhetoric of 
Römanticism, New York, 67-81. 

Duell. Themenheft der Zeitschrift Emile (1988, Heft 2) mit Beiträgen u.a. von 
U. Frevert, K.A. Geißler. 

Epochenschwellen und Epochenstrukturen im Diskurs der Literatur- und 
Sprachhistorie, hg. H.-U. Gumbrecht / U. Link-Heer, Frankfurt/M.1985. 

Flaker, A. 1985. "Zum Übergang von der Moderne zur Avantgarde. Am 
Material der slawischen Literaturen", Epochenschwellen und 
Epochenstrukturen im Diskurs der Literatur- und Sprachhistorie, hg. H.-
U.Gumbrecht / U.Link-Heer, Frankfurt/M., 166-77. 



Mystifikation und Epochenschwelle 205 

Foucault, M. 1979. "Was ist ein Autor?" (1969), in: ders., Schriften zur Litera­
tur, Frankfurt/M. etc., 7-31. 

Fuhrmann, M. 1979. "Persona - ein römischer Rollenbegriff", Identität, hg. 
O.Marquard/K.Stierle (Poetik & HermeneutikVlll), München, 83-106. 

Genette, G. 1989. Paratexte, Frankfurt-New York. 

Greber, E. 1992. "Öst-westliche Spiegelungen. Der Doppelgänger als kulturkri­
tische Metapher", Deutsche Vierteljahresschrift für Literaturwissenschaft 
und Geistesgeschichte 66, 539-94. 
1993a. "Anagrammatisches und Anazyklisches oder klebe dir irrgraphe", 
Emile No. 16/17 (Themenheft А na-), 39-66. 
1993b. Textile Texte. 'Wortflechten', Kombinatorik und poetologische 
Reflexion (vornehmlich am Material der russischen Literatur). Habilita­
tionsschrift, in Vorbereitung. 

Groys, B. 1990. "Die russische Sophiologie. V. Solowjow und seine Schule", 
Weisheit, hg. A. Assmann, München, 345-54. 

Hahn, B. 1991. Unter falschem Namen. Von der schwierigen Autorschaft der 
Frauen, Frankfurt/M. 

Hansen-Löve, А. A. 1980. "Semantik der Evolution und Evolution der 
Semantik. Ein Forschungsbericht zu LP. Smirnovs Modell einer 
diachronen Semiotik", Wiener Slawistischer Almanach 6, 131-90. 
1989. Der russische Symbolismus. System und Entfaltung der poetischen 
Motive, Bd.l, Wien. 

Harte, B. 1890. "A Secret of Telegraph Hill", ders., A Ward ofthe Golden Gate, 
New York, 138-208. 

Japp, U. 1988. "Der Ort des Autors in der Ordnung des Diskurses", Diskurstheo­
rien und Literaturwissenschaft, hg. von J. Fohrmann, H. Müller, Frank­
furt/M., 223-34. 

Kluge, R.-D. 1967. "'Das Ewig-Weibliche'. Das Prinzip des Ewig-Weiblichen 
im Werke VI. Solov'evs, in der westeuropäischen Mystik und in der 
Dichtung AI. Bloks", ders., Westeuropa und Rußland im Weltbild 
Aleksandr Bloks, München, 37-64. 

Knigge, A. 1973. Die Lyrik VI. Solov'evs und ihre Nachwirkung bei A. Belyj und 
A. Blök, Amsterdam. (Darin bes. "Die Technik der Andeutungen", 149-62 
und "Bloks 'Verse von der Schönen Dame'", 223-65). 

Lachmann, R. 1974. "Das Problem der poetischen Sprache bei V.V. 
Vinogradov", Poetica 11, 103-25. 



206 Erika Greber 

Lann, E. 1930. Literaturnye mistifikacii, Moskva-Leningrad. 

Mickiewicz, D. 1971. "Apollo and Modernist Poetics", Russian Literature Tri-
quarterly 1,226-61. 

Monter, B. Heldt. 1972. Koz'ma Prutkov. The Art ofParody, The Hague-Paris. 

Pustygina, N. 1975. "K izuceniju evoljucii russkogo simvolizma", Tezisy vse-
sojuznoj (III) konferencii, Tartu, 143-47. 

Smirnov, I. 1979. "O poddelkach A.I. Sulakadzevym drevnerusskich pamjatni-
kov", Trudy otdela drevnerusskoj literatury 34, 200-19. Identisch mit der 
russischen Fassung von 1981: "Osobye sluöai citirovanija drevnerusskich 
i fol'klornych pamjatnikov", in: ders., Diachroniceskie transformacii lite-
raturnych zanrov i motivov (Wiener Slawistischer Almanach Sb. 4), Wien, 
211-41; deutsches Resume 259f. 

Soloveckij, N. 1912. "Simvolizm i farsifikacija", Trudy i dni, 87-91. 

Todorov, T. 1982. Theories ofthe Symbol, Ithaca, N.Y. 31992. 


