
Wiener Slawistischer Almanach 32 (1993) 207-264 

Aage A. Hansen-Löve 

ZUR PERIODISIERUNG DER RUSSISCHEN MODERNE. 
DIE «DRITTE AVANTGARDE» 

1. Mögliche Periodisierungsmodelle der russischen Moderne 

1.1. Symbolistische Korrelation von Kunst- und Epochentext 

Что же произошло с нами в период 
«антитезы»? (Blök, "О sovremennom 
sostojanii russkogo simvolizma", 1910, 
V, 433) 

Der russische F r ü h s y m b o l i s m u s 1 weist eine auffällige s y n t a g -
m a t i s с h e Orientierung auf, d.h. er lebt aus der Vorstellung einer gleichsam 
graphisch-linearen Gegliedertheit syntagmatischer Prozesse sowohl auf der Ebene 
des Kunsttextes (hier v.a. der Poesie) als auch in der Sphäre der irmovatorischen5 

ja modischen Konzeptualisierung des eigenen Lebens2 im Rahmen des Kampfes 
auf dem Kunstmarkt um Dominanz: Der Kampf ums "Überleben" der Richtungen 
und Schulen wurde in der frühen Moderne - wenn auch leicht ironisch - darwi-
nistisch gedacht, während es im mythopoetischen Symbolismus (der Zweiten 
Symbolistengeneration nach 1900) eher ums "Über-Leben" und die "Über­
Realität" ("nadreal'nost'", die "realiora") ging. Übersteigert wird diese Haltung 
bei Valerij Brjusov3, der mit seinem usurpatorischen, ja geradezu neronischen 
Führerhabitus anfang der 90er Jahre als Präzeptor einer aus dem Boden zu stam­
pfenden russischen Moderne auftrat. Vor dem späteren hochsymbolistischen 
Schöpfungsmythos der "creatio es nihilo" stand also der ironisch-zynische Akt 
der "Kreierung" einer neuen Kunstrichtung auf einer selbstgeschaffenen "tabula 
rasa". In diesem Sinne gleicht die "Avantgardephase" des Symbolismus der 90er 
Jahre durchaus der Initialphase der "historischen" Avantgarde des Postsymbolis­
mus. 

Das frühsymbolistische Interesse an Syntax und Syntagmatik der Kunsttexte 
korrespondiert, mit einer entsprechenden Fixierung auf Epochen- und Evolutions­
brüche sowohl im Künstler- als auch im Kunstleben. Für den Symbolisten bzw. 
den Künstler der Moderne überhaupt war die permanente Selbstbeobachtung der 



208 Aage Hansen-Löve 

immanenten Periodisierung seines eigenen "Lebens-Werkes" im Rahmen der 
Konzeption der "Lebenskunst" ("ziznetvoröestvo") unabdingbare Pflicht, ja nar­
zißtische Lust: Beständig mußte der jeweilige Evolutionspunkt der eigenen Arbeit 
reflektiert werden; der Wert eines Verfahrens oder eines Motivs ermaß sich an 
seiner syntagmatischen Position in der immer aufs neue uminterpretierten Abfolge 
von Aktualitäten und Systembedingtheiten ("uslovnosti")4, da nur auf diese Weise 
der "Effekt" des Verfahrens (bzw. des Auftretens in der Lebensinszenierung) 
kalkulierbar erschien. Dies schärfte das syntagmatische Epochen- und 
Periodenbewußtsein aufs äußerste. Gerade die Tendenz zur A u t o p e r i o d i -
s i e r u n g 5 des eigenen Lebens- und Kunstschaffens, dessen Meta-Geschichte 
permanent erzählt werden mußte, manifestiert sich in der Z у к 1 i s i e r u n g der 
Texte6 (mit entsprechender Datierung) zu narrativen Sequenzen, die dem Einzel­
text eine feste Position in einem (freilich künstlich-fiktiven) Lebens-Sujet verlei­
hen sollte. Auch die beständige Umgruppierung der Personen-Konstellationen im 
Symbolismus, die immer neu gemischte K o n f i g u r a t i o n von 
Beziehungsdreiecken verweist auf eine solche Projektion der Sujet- und Figuren-
Strukturen eines Lebensromans auf den Gesamtroman der Kunst- und Kulturent­
wicklung.7 Anders als die Postmodernen (allen voran J.-F, Lyotard) setzten die 
"Lebenskünstler" der frühen Moderne auf den (letzten) Großen Epochentext, auf 
eben jene globalen Meta- und Mega-Erzählungen, eben weil deren Totalität die 
Epochenschwellen ins Unermeßliche und Apokalyptisch-Panische steigerte. 

Besonders kraß wird die Einstellung auf syntagmatische Grenzen - unter 
Vermeidung einer jeden erfüllten Teleologie und Heilsgeschichte - in der früh-
symbolistischen leeren Apokalyptik:8 Der apokalyptische Null- und Finalpunkt 
verliert im frühsymbolistischen Antiteleologismus bzw. Antiadventismus9 seine 
Absolutheit und wird syntagmatisch verschiebbar als Nullpunkt einer jeden 
Entwicklung, die aus der beständigen Verlagerung ("sdvig") der Perioden- bzw. 
Epochen-G r e n z e lebt. Das Nie-Erreichen eines Finale (sei es jenes der 
Zeitenwende oder des Liebeslebens) garantiert die "End-Losigkeit" ("beskoneö-
nost'") der Evolution, die in einem leeren Kreislauf unentwegter und wesenloser 
Innovatorik gefangen bleibt. In diesem Sinne ist die mythische Gestalt des Ahas-
ver die Leit- und Leidfigur der frühen Moderne: Seine "Unsterblichkeit" und 
"Endlosigkeit" gilt hier nicht als Unterpfand des Ewigen Lebens, sondern als 
Fluch des Nicht-Sterben-Könnens. Während die postsymbolistische Avantgarde 
eine absichtsvolle Sinnlöschung der herrschenden Hermeneutik mithilfe archa­
isch-utopischer Bedeutungs-Rekreation und Neologistik anstrebte (um damit eine 
ewige Gegenwart zu etablieren), waren die Symbolisten auf eine rückwirkende 
(historiosophische) und zugleich vorweisende (apokalyptische) Sinngebung ein­
geschworen, ja konnten eine solche überhaupt nur retro- oder prospektiv gelten 
lassen: also immer repräsentativ, allegorisch, aufschiebend und somit gegenwarts­
los. 



Probleme der Periodisierung 209 

Für den m y t h o p o e t i s c h e n S y m b o l i s m u s (= S II) nach 1900 
war die Einstellung auf ein Ende durch eine religiös oder mythisch-metaphysische 
Interpretation von Schwellen, Wander- und Wendepunkten, metamorphotischen 
Orten und Zeiten geprägt:10 Der symbolistische Religionskünstler und Visionär 
befindet sich gleichsam immer auf der Schwelle des Umbruchs und der Ver­
wandlung, er ist verkörperte Intentionalität, dessen Lebensdrama11 als ein meta-
morphotisches Durchschreiten von Perioden und Phasen im Rahmen der "rites de 
passage" als heroische Kult(ur)-Tat ("podvig") inszeniert wird. Der archetypi­
schen Dreiteilung des Lebens(-Weges) in Jugend, Erwachsensein und Alter ent­
spricht einerseits ein "ordo naturalis" (eine Art Lebens-Ökologie und ihre bio­
sphärische Periodisierung), anderseits findet sie sich - als antidialektischer (und 
antihegelianischer) Entwurf in der Drei-Stadien-Lehre S0ren Kierkegaards, der 
das ästhetische vom ethischen und dieses vom religiösen Existenz-Stadium unter­
scheidet.12 

Es gibt also auch im mythopoetischen Symbolismus eine Fixierung auf 
A u t o ( r ) p e r i o d i s i e r u n g , hier freich nicht als artifizielle Innovatorik, 
sondern als Erneuerung, als "Meta-Noia" der Künstler-Existenz im mythischen 
oder religiösen Sinne.13 Die Wandlung wird mythopoetisch realisiert als Meta­
morphose und Initiation, religionssymbolisch als visionärer bzw. existentieller 
Umbruch, der auch die Selbstperiodisierung der Kunstrevolution prägt: Man 
denke etwa an die Mythisierung der Perioden des Symbolismus in der Darstel­
lung bei Blök anfang der 10er Jahre (z.B. "O sovremennom sostojanii russkogo 
simvolizma", 1910), zu einem Zeitpunkt freilich, da die retrospektive Sinngebung 
des Symbolmenschen mit der prospektiven des Apokalyptikers deckungsgleich 
geworden war,14 Die existentiellen und religiösen Lebensphasen werden den 
Epochen der Kunstentwicklung a n a l o g gesetzt. Auch hier bilden die einzel­
nen Kunsttexte einen Zyklus, der den Lebensroman des Symbolisten vornehmlich 
als eine Folge von Verwandlungen aus einer Symbolordnung in eine andere 
vorführt. Dies läßt sich etwa an der Wandlung der jeweils dominierenden Sym­
bolfarben und ihrer Konfiguration deutlich ablesen. 

Im späten g r o t e s k - k a r n e v a l e s k e n S y m b o l i s m u s (S III -
ab etwa 1906/7 bis in die 20er Jahre) tritt zunehmend an die Stelle der m y t h o ­
poetischen Selbstperiodisierung eine m e t а - poetische: Die retrospektive Über­
schau läßt die bisherige Entwicklung des Symbolismus in klar von einander 
abgrenzbare Perioden zerfallen, deren innere Teleologie permanent uminterpretiert 
werden muß, In immer neuen Werkausgaben (hier v.a. bei Blök und Belyj) 
werden frühere Texte in jeweils anderen Kontexten neu zyklisiert, umstilisiert und 
eine Art Autokanonisierung und dynamische Intextualität geschaffen, ein "work 
in progress", das die jeweils vorhergehenden Entwicklungsphasen und den 
momentanen Standpunkt des Symbolisten in der Kunst- und Lebensmetamorpho-
tik immer neu reflektierbar macht. Der originale Kunsttext (die Erstfassung) 



210 Aage Hansen-Löve 

verliert somit seine primäre Verbindlichkeit und wird durch immer neue Umdeu-
tungen (die jeweilige Letztfassung) in einer permanenten Übersetzung zu immer 
neuen Diskursen um- und fortgeschrieben. Dem entspricht - in hypertrophen 
Tagebuch- und Brief-Diskursen etwa - das unentwegte Übersetzen der eigenen 
Kunstbiographie in immer neue Fassungen, deren jeweils letzte die wesentlichste, i 
weil apokalypsenächste zu sein hatte. Hinzu kommt für den S Ш die Tatsache, 
daß die außer- bzw. antimodernistischen Entwickungen (etwa der Neorealismus) 
oder die innermodernistischen Avantgarden seit den 1910er Jahren als zusätzliche 
Wertungs- und Deutungsfolien die A u t о p e r i о d i s i e r u n g modifizierten. 

Während für den frühen Symbolismus die syntagmatische Position in der 
Text- und Kunstrevolution den Positionswert eines Textteils oder Werkes be­
stimmt, im Sil die paradigmatische Stellung in der mikro- und makrokosmischen 
Hierarchie der zu durchwandernden konzentrischen S p h ä r e n , entwickelt sich 
im S III die pragmatische Koordinierung des jeweiligen Schaffens- und Lebens­
moments vor einem sehr differenzierten Wahrnehmungshintergrund des symbo­
listischen, avantgardistischen und trivialen Literaturbetriebs ("literaturnyj byt"),15 

Daher die Vorliebe des S III für retrospektive Projektionen - etwa in Belyjs 
Erinnerungsschriften (beginnend mit Pervoe svidanie) oder in Bloks Selbstmythi-
sierungen seines Lebens-Weges. 

1.2. "Evolutionäre Syntax" des Formalismus 

, Функция каждого произведения -
его соотношения с другими (так же 
как функция всей литературы) - в ее 
соотносительности с другими ряда-

> ми культуры. Она [функция] диф-f 
ференцнальный знак, знак диффе-
ренции то же, что знак эволюции. 
(Ju. Tynjanov, Russkajaproza, 13) 

Wenn auch nicht explizit und im Zentrum der Theoriebildung stehend finden 
sich im russischen Formalismus doch Hinweise darauf, daß - anders als im 
analogiesüchtigen Symbolismus - zwischen den Strukturen der Texte bzw. 
Artefakte und jenen der Kunstevolution so etwas wie H o m o l o g i e herrscht. 
Es geht also nicht wie im Symbolismus um eine thematische bzw. motivatorische, 
ja genetische Übereinstimmung zwischen Entwicklungstendenzen- und Brüchen 
im Kunsttext, die jene des Lebens- und Welttextes ebenso reflektieren wie 
realisieren bzw. bewirken: Im Formalismus allgemein (und in seiner Projektion 
auf den Futurismus)16 dominierte die Vorstellung einer strukturellen und funk­
tionalen Homologie zwischen dem Modell der Textgenerierung bzw. den dort 
haschenden Gliederungsregeln und jenen der Perioden- und Epochenbildung.17 



Probleme der Periodisierung 211 

Dabei wurde ursprünglich (v.a. im frühen Formalismus-Futurismus [= F I] 
und teilweise noch in seiner funktionalistischen Phase [= F II]) die komplexere 
und umfassendere Segmentierung der Perioden und Epochen als Produkt von 
T e x t g e n e r i e r u n g s r e g e l n angesehen, wogegen im Rahmen der Evo­
lutionstheorie des F III (besonders aber der Theorie des "literaturnyj byt") eine 
Art "Rückkoppelung" der Epochensysteme zu jenen der Textverfahren ins Auge 
gefaßt wurde: Vermittelt war diese Korrelation über das Gattungssystem und 
jenes des "literarischen Marktes" ("literaturnyj rynok"), zuletzt dann noch über 
die Instanzen der "Hterarischen Persönlichkeit ("literaturnaja liönost'"). In diesem 
Sinne kann tatsächlich von einer Korrespondenz zwischen Artefaktvorstellungen 
und Evolutionstypen der jeweiligen Phasen formalistischer Theoriebildung ge­
sprochen werden; dabei lassen sich die folgenden drei unterschiedliche Modelle 
der Text-Perioden-Korrelationunterscheiden: 

Im paradigmatischen R e d u k t i o n s m o d e l l des Formalismus (F I) 
dominiert die einseitige Determinationsrichtung vom Artefakt auf ein eher mecha­
nistisches Verfremdungs- und Innovationsmodell der Evolution: 

1. Das radikalste Konzept projiziert die Regeln des M o n t a g e t e x t s bzw. 
der Textmontage auf eine montagehaften Konfliktfolge von konträren Perioden 
bzw. Gruppen oder literarischen "Linien" (Differenz von "jüngerer" und "älterer 
Linien" bzw. "Reihen"): Die einzelnen parataktisch bzw. metonymisch, d.h. nicht 
hierarchisiert einander angereihten Textsegmente - gleiches gilt hier für Wort­
kunst, kubofuturistische Bildkunst wie für die frühe formalistisch-avantgardisti­
sche Filmpoetik: etwa EjzenStejns "montaz attrakcionov"18 - provozieren eine 
entsprechende Montage von Epochen-Segmenten, die primär nach dem Prinzip 
der Innovation/Affirmation, Automatisierung und Entautomatisierung miteinander 
wie Modeströmungen19 auf einander folgen bzw. miteinander im Kampf liegen. 
Die Vorstellung eines Kampfs der Gattungen untereinander ("bor'ba zanrov") 
reduziert sich hier auf eben jenen Widerstreit der Motive innerhalb des Montage­
textes, für den nicht sosehr die semantisch festlegbare Ikonographik der 
Einzelmotive von Bedeutung ist, als vielmehr die semantische Entladung ihrer 
Nachbarschaftsbeziehungen bzw. Konflikte. Überhaupt dominiert in diesem 
radikal-avantgardistischen Konzept das agonische Prinzip - also der Kampf, 
wogegen im F III eher die Idee der Konkurrenz ("literaturnyj rynok") bzw. des 
Wettbewerbs vorherrscht. Beiden gemeinsam ist die Ablehnung einer normativen 
Planwirtschaft samt affirmativer Ästhetik, die sich selbst als End- und Zielpunkt 
einer Universalgeschichte sieht. Während die Formalisten die Perioden-Brüche 
(werk- wie epochenimmanent) als Koordinaten ihrer Rekonstruktionsanalysen 
ansahen, operierte der historische Materialismus mit einer stringenten Teleologie, 
ja einem Entwicklungsdeterminismus, aus dessen Sicht alle Epochengrenzen 
dialektisch als Markierungen in Richtung "Endziel" erscheinen mußten. 



212 Aage Hansen-Löve 

Ein wenig beachtetes 2. Modell des Frühformalismus repräsentiert der für die 
Wortkunst und Bildkunst charakteristische Text-Generierungstyp der "E n t f а 1 -
t u n g " ("razvertyvanie") von (narrativen) Texten bzw. Genres aus semantischen 
bzw. ikonographischen Figuren (Parömien)20: Dabei sollte die Differenz zwi­
schen der narrativen Dynamik (des Sujets, der Sujetlogik, der Oberflächensyntax 
des Erzählwerkes und ihrer pragmatischen Implikationen) und der Richtungs-
losigkeit der thematisch-motivischen Äquivalenzen (auf der "zweiten Ebene" des 
Tiefentextes - des "semantischen Raums" im Sinne V.N. Toporovs)21 als für alle 
Erzählwerke gültiges Prinzip deutlich werden. Wichtig war in diesem Zusammen­
hang der Bezug zur Mythopoetik einerseits (Korrelation zwischen rezenter, 
rationaler Sujettechnik und archaisch-primitivem Wortkunst-Substrat) und zur 
Psychopoetik anderseits: Der Psychoanalytiker (ebenso wie der poetologische 
Analytiker) richtet seine doppelte Aufmerksamkeit auf den Diskurs bzw. Text, 
indem er die narrativen Sujets "durch-schaut" und die im Grunde wortkünst­
lerischen bzw. unterbewußten Substrukturen wahr- und ernstnimmt.22 

Als 3. Modell dieser frühformalistischen Projektion von Text- auf Epochen­
strukturen wäre die v.a. von Sklovskij entworfene frühe S u j e t - T h e o r i e 
anzusehen (vgl. seine Aufsätze zur Korrelation von Sujet- und Stilverfahren in 
den Vorarbeiten zu seiner Teorija prozy oder aber die frühen filmtheoretische 
Arbeiten zur "ekranizacija"). Hier steht nicht mehr die nackte Kontrastmontage in 
beiden Sphären zur Debatte, sondern das wesentlich komplexere Konzept eines 
Erzähl-Sujets ("sjuzet"), dessen s y n t a g m a t i s c h e Struktur (d.h. die 
konkrete Abfolge der narrativen Motive bzw. die dabei auftretenden universellen 
Regeln einer narrativen Syntax) auf die Evolutions-Syntagmatik einwirkt. Dabei 
wird schon die so wesentliche Differenz zur Rolle der "fabula" erkennbar, die 
gewissermaßen alle Faktoren der pragmatischen, genetischen, außerkünstlerischen 
Ordnungsprinzipien und Abfolgeregeln vereint: In diesem Sinne korrespondiert 
die "fabula" mit den entsprechenden kausal-genetischen, biographischen, sozio-
psychologischen etc. Abfolgeprinzipien eines "ordo naturalis" bzw. "socialis" 
einer - um mit W. Schmid23 zu sprechen - narrativen oder historischen "Ge­
schichte", wogegen die antihistorische Konzeption des Sujets die (im Berg-
sonschen Sinne) a t e m p o r a l e n Kategorien der reinen Veränderungsdynamik 
(einer allgemeinen ahistorischen Evolutions-Syntax) sichtbar macht. In dem 
Maße, wie sich dabei die narrative Syntax der Sujet-Theorie zwischen F I und 
dem Funktionsmodell des F II ausgestaltete, komplizierte sich auch das Bild der 
Evolutionssyntax: Von einem montagehaften "Pendelmodell" zwischen Plus und 
Minus (Nachwirkungen davon sehen wir noch in D. Tschizevskijs dualem Evolu­
tionskonzept seiner Vergleichenden Slavischen Literaturgeschichte) hin zu einem 
Modell des R ö s s e l s p r u n g s (Sklovskijs Chod konjä),24 bei dem weder 
direkte Linearität (also der verpönte "Fortschritt") noch das duale Pendeln domi­
niert, sondern so etwas wie eine antidialektische Mechanik des "zwei Schritte 



Probleme der Periodisierung 213 

voraus und einen zur Seite" und des umgekehrten Aktes im Falle der "Rück­
griffe" und Wiederaufnahmen von Motiven und Verfahren vom Onkel bzw. 
Großvater durch den Enkel bzw. Neffen: "Наследование старшинства перехо­
дит не от отца к старшему сыну, а от дяди к племяннику.." (V. Sklovskij, 
"О kinematografe", in: Iskusstvokommuny, 12,1919). 

Im funktionalistischen S y s t e m m o d e l l d e s F II wird ein Gleich­
gewicht zwischen Text- und Epochengenerierung angestrebt (Text <—> Epoche), 
wobei das parataktische Prinzip der Segmentierung - oder das einer nackten 
(narrativen bzw. historischen) Syntax - durch das Prinzip einer System- und 
Funktionshierarchie überwunden wird, die für beide Sphären Gültigkeit bean­
sprucht: Schnittstelle zwischen beiden ist das aufeinander Einwirken der Syn- und 
Autofunktion eines literarischen Faktors bzw. Faktums: Die auf die Textim­
manenz wirkende Kraft des "konstruktiven Prinzips" (bei Tynjanov zumal) ist in 
ihrer strukturierenden und hierarchisierenden Wirkung an die textexternen Fakto­
ren (der herrschenden Gattungs-Normen und Werte) gebunden; diese werden 
freilich zunächst nicht näher beschrieben (dies war dann Sache des F III). 
Wesentlich war die Konstatierung der Schnittstelle ebenso wie die Korrelierung 
der Gliederungs- und Unterbrechungssysteme - etwa in der Versologie Tynja-
novs - mit homologen Segmentierungen in der Evolution der "literarischen Rei­
hen". Zunehmend wurden dabei Entwicklungsbögen, die (rückkoppelungsbe-
dingte) Dynamik, ja Spiralik der Wechselwirkung von Systemen von Systemen 
von Systemen sichtbar, die einerseits typologisch nach universellen Regeln funk­
tionieren, anderseits auf den linearen Druck der temporalen Sukzessivität (in der 
Verzeile ebenso wie in der Filmsequenz oder in der Epochenfolge) reagieren. 

Das dominant räumlich-paradigmatische Modell des F I wurde durch ein 
t e m p o r a l - s u k z e s s i v e s ersetzt, wodurch sich auch die Frage nach dem 
Verhältnis von synchroner und diachroner Wertigkeit (von Werken bzw. 
Verfahren) neu stellte. Die funktionale G a n z h e i t des Werkes als Text (anders 
als die bloße Anreihung bzw. offene Serie von Verfahren und Motiven im F I) 
findet sich in der Struktur der Evolutionsprozesse wieder. 

Erst im Rahmen des literatursoziologisch fundierten E v o l u t i o n s k o n ­
z e p t s des F III wird auch die Rückwirkung der extratextuellen Strukturen -
zunächst nur von Seiten des Gattungssystems, später auch unter dem Druck der 
kausal-genetischen Faktoren der "Literaturszene" bzw. des "byt" - als literatur­
kommunikativer Raum - erkennbar: Die pragmatische Intentionalität, ja pole-
misch-parodistische Gespanntheit der einzelnen Motive und Verfahren des Wer­
kes sind eingespannt zwischen ihrer kausal-genetischen Bindung an die (zunächst 
von der Literaturanalyse ausgeschlossenen) "Genese" ("genezis") und dem dort 
waltenden Prinzip der Zufälligkeit ("sluöajnost'") einerseits und der "ustanovka 
na öuzoj tekst" des Literatursystems anderseits:25 Der kausal-genetischen Ord­
nung der "Genese" würde auf der Ebene der Textgenerierung die "fabula" und ihr 



214 Aage Hansen-Löve 

Chronotop entsprechen, der kunstimmanenten "evoljucija" und ihrer "s i s t e m -
n о s t ' " die narrative Syntax des Sujets als "razvertyvajuSöajasjadinamtöeskaja 
celostnost'".26 Aus der Sicht der Systemhaftigkeit (der kunstimmanenten Evolu­
tion)27 erscheint alles Außerkünstlerische als systemlos, ungegliedert und damit 
asyntagmatisch: Dieser Chaotik steht aber die (rohe) Gewalt dieser Sphäre 
gegenüber, deren Strategie in einer Mischung aus "Zufälligkeit" - analog zum 
stalinschen Terror-und "Determinismus" gipfelt. 

Freilich wurde den Formalisten zunehmend bewußt,28 daß aus der Sicht einer 
beliebigen Systemhaftigkeit alles Außersystematische grundsätzlich als unsyste­
matisch bzw. chaotisch erscheinen mag; in dem Maße also, wie man sich der 
Eigengesetzlichkeit der außerkünstlerischen Sphäre zuwandte, mußte diese gleich­
falls als strukturiert und strukturierend anerkannt werden, ja als ein Gedächtnis­
speicher, aus dem sich die jeweils dominante Sphäre der Systemhaftigkeit von 
Kunst und Kultur speiste - und in den automatisierte ehemalige "literarische 
Fakten" zurückkehren konnten. Das gleichzeitige und fortwirkende Interesse der 
Oberiuty am parallelen Problem der Zufälligkeit und brachialen Brutalität (seit 
dem Ende der 20er Jahre) überbietet das spätformalistische Interesse am schein­
baren Chaos einer nackten Gewalt, die jegliche evolutionsimmanente Syntagmatik 
radikal infrage stellte. Analog dazu wurde das für die Avantgarde systemfremde 
Phänomen des Todes (des Künstlers) - man denke etwa an Majakovskijs Irrita­
tionen anläßlich des Selbstmordes Esenins - gerade im Kunstdenken der Dritten 
Avantgarde wieder akut: in der Thanatopoetik der Akmeisten ebenso wie im 
Dichtertod Majakovskijs oder im Auf- und Abtreten der Oberiuty. 

Das "außerliterarische Leben" und seine Normen und pragmatischen Regeln 
wandelt sich nun von einem toten "Material" der Bearbeitung ("obrabotka" - den 
Begriff verwendete Belyj ebenso wie Sklovskij)29 zu einem eigendynamischen 
Faktor vor allem der Wertsetzung und -Bindung, wodurch - wie im Falle G.O. 
Vinokurs (Biografija i kul'turä)30 - auch der Rückgriff auf das lebensphilosophi­
sche (und alte symbolistische) Prinzip des Lebenstextes ("ziznetvoröestvo") 
wieder möglich wurde. Noch deutlicher wird diese Ausweitung im Frühwerk M. 
Bachtins, der die "ustanovka" des Wortes mit jener der Genres und der Poly-
phonie umgebender Kulturwelten korrelieren wollte. 

Die "Autofunktion" eines Werkes repräsentiert für Tynjanov31 seine paradig­
matische Position im Rahmen des Systems der literarischen Normen einer Epo­
che, während die "Synfunktion" die syntagmatische Stellung des Werkes bezogen 
auf die Abfolge synchroner Evolutionssysteme fixiert: Dieser syntagmatische 
(Stellen-) Wert eines Werkes in der evolutionären Syntax verhält sich homolog 
zur syntagmatischen Position eines Motivs in der Sukzessivität narrativer Sujets. 
Die Evolution ist aber ebensowenig homogen und schleichend ("razvitie" meint 
bei Tynjanov immer diese Homogenität) wie die Entwicklung der narrativen Moti­
ve im Sujet, die gleichfalls "sprunghaft" und "gestuft" ("stupenöatost'") erfolgt: 



Probleme der Periodisierung 215 

Eine vergleichbare Forderung nach Disparatheit und Diskontinuität bzw. D i s -
к r e t h e i t erhebt M. Foucault in seiner Archäologie des Wissens y wenn er auf 
der Abgrenzung und montagehaften Gestuftheit der Epochensysteme besteht.32 

Ebenso wie für den Kunsttext eine permanente Zufuhr von noch nicht automa­
tisiertem "Material" aus peripheren, kunstfernen Bereichen erforderlich schien, 
entstammt der Zustrom neuer Verfahren, Motive oder Gattungen der literarischen 
bzw, kulturellen P e r i p h e r i e , die mit dem Zentrum des Gesamtsystems in 
einem permanenten Kreislauf verbunden ist. Hier läßt sich eine Homologie 
zwischen der Konzeption der "literatura fakta" und der literarhistorischen Kon­
zeption des "literaturnyj byt" (FIII) beobachten, geht es in beiden Fällen doch um 
die permanente Neu-Valorisierung der Grenze zwischen inner- und außerlitera­
rischem "Material", zwischen Norm und Exzentrik, Luxus und Abfall.33 

2. Zur Typologie der Dritten Avantgarde (A III): Akmeismus34 

..вчерашний день еще не родился 
(О. Mandel'Stam, II, 224) 

Zwischen dem radikalen Reduktionismus des frühen Formalismus (1916-
1921) und jenem der (Kubo-)futurmismus der 10er Jahre bestehen gleichermaßen 
genetische wie typologische Zusammenhänge, ja man kann den Frühformalismus 
gewissermaßen als eine Theoretisierung futuristischer Konzepte und Praktiken 
verstehen35. Dieser reduktionistischen Sicht des Formalismus steht- wie erwähnt 
- sein funktionalistisches Systemmodell (F II) und vor allem eine Litera­
tursoziologie, Rezeptionsästhetik und literarhistorische Evolutionstheorie gegen­
über (= F III), die auf komplexe Weise die jeweils dominanten Kraftlinien der 
literarischen Evolution jener Zeit reflektieren und projektieren. 

Im weiteren geht es auch um die Rekonstruktion der theoretischen Position der 
"Formal-Philosophischen Schule" im Rahmen der Kunstszene der 20er Jahre, wo 
sie als Parallelprogramm zu einer eigenen Richtung der postsymbolistischen 
Avantgarde auftritt, die man - im Gegensatz zum Analytismus der futuristischen 
Avantgarde (= А I, F I) und parallel zum neoprimitivistischen Archaismus (= 
Avantgardetypus А II) eines V. Chlebnikov oder K. Maleviö - als "synthetische 
Avantgarde" (= АIII) bezeichnen kann.36 Dieser "Dritten Avantgarde", die in sich 
scheinbar so gegensätzliche Richtungen wie den Akmeismus oder die Poetik der 
Oberiuty verbindet, sind die folgenden Bemerkungen gewidmet. 

2.1. Der russische Akmeismus im Rahmen des Modells einer 
"synthetischen Avantgarde" 

Explizit verwendet Osip Manderstam in seinen theoretischen Schriften - und 
das ganz im positiven Sinne - den Begriff einer "synthetischen" Dichtung: "Син-



216 Aage Hansen-Löve 

тетический поэт современности представляется мне не Верхарном, а 
каким-то Верденом культуры." (Mandel'ätam, "Slovo i kultura", II, 227; alle 
Hervorhebungen in den Zitaten von A.H.-L.).37 Aus der Sicht Mandel'Stams ist 
die eigentlich "revolutionäre Poesie" nicht die der analytische Avantgarde, 
sondern eine "klassiöeskaja poezija", eine s y n t h e t i s c h e Kultur-Sprache 
bzw. Sprach-Kultur. Damit wird das (futuristische) Modell der Kulturrevolution 
in ihr Gegenteil verkehrt: das Älteste, zuunterst Liegende, das Kulturgedächtnis 
("pamjat' kul'tury") wird zum Neuesten, Revolutionärsten gewendet, "umge­
pflügt". 

Аналитический метод в применении к слову, движению и форме 
- вполне законный и искусный прием. В последнее время разру­
шение сделалось чисто формальной предпосылкой искусства. 
Распад, тление, гниение - все это еще decadence. Но декаденты 
были христианские художники, своего рода последние христианс­
кие художники [...] Совсем другое дело сознательное разрушение 
формы. Безболезненный супрематизм. Отрицание лица явлений. 
Самоубийство по расчету, любопытства ради. Можно разобрать, 
можно и сложить: как будто испытуется форма, а на самом деле 
гниет и разлагается дух.. (MandeFStam, "Slovo i kul'tura", II, 225). 

Indem Mandel'Stam die Tautologie wieder zur Grundlage einer positiven 
Ästhetik, eines Systems der Identität (Ju.M. Lotman)38 macht, zielt er auf den 
Kernsatz der Verfremdungs-Ästhetik der Moderne insgesamt, nämlich auf das 
Differenz-Prinzip der Neuheit und Erwartungstäuschung: Auch die Oberiuty 
operierten gerne mit Tautologien und zirkulären Paradoxa, wenngleich ihre Wert­
intention in eine durchaus andere Richtung wies als bei Mandel'Stam: 

А = А: какая прекрасная поэтическая тема. Символизм томился, 
скучал законом тождества, акмеизм делает его своим лозунгом и 
предлагает его вместо сомнительного а realibus ad realiora. Спо­
собность удивляться - главная добродетель поэта. Но как же не 
удивиться тогда плодотворнейшему из законов - закону тождест­
ва. [...] Логика есть царство неожиданности. Мыслить логически, 
значит непрерывно удивляться. [...] Как убедительна музыка Баха! 
Какая мощь доказательства! (Mandel'Stam, "Utro akmeizma", II, 324). 

Diese Argumentation Mandel'Stams sollte freilich nicht naiv mißverstanden 
werden, sie verläuft auf zwei Ebenen:39 1. Die Kunst basiert auf einer "aesthetica 
perennis", eine harmonikale Grundordnung, wie sie - ausgehend vom kosmologi-
schen Denken der Pythagoreer - Musik und Mathematik bzw. Logik verkörpern. 
Die im allgemeinen als langweilig und spannungslos geltende Logik ist bei Bach 
zu Musik geworden; die primäre Naturordnung ("ordo naturalis") wird in Kultur 
und Kunst nicht deformiert, sondern eingelöst, affirmiert. Darin besteht - mit 



Probleme derPeriodisierung 217 

Blick auf die Verfremdungsästhetik der Moderne - die eigentliche Provokation 
Mandel'Stams: Die Ästhetizität kann sich nicht ausschließlich aus der Negativität 
undDifferenzqualitätableiten. 

Gleiches gilt für den Jugendlichkeits- und Kinderkult der Moderne vom 
"Jugendstil" bis zum Neoprimitivismus:40 Mandel'Stam fordert dagegen eine 
Erwachsenensprache mit bewußter Sinngebung ("soznatel'nyj smysl") - und kriti­
siert die Kindereien der Futuristen, die - im Gegensatz zur Vertikalität der 
Akmeisten - auf der Horizontalen umherkriechen:41 "И если у футуристов 
слово, как таковое, еще ползает на четвереньках, в акмеизме оно впервые 
принимает более достойное вертикальное положение и вступает в 
каменный век своего существования." (Mandel'Stam, II, 321). Die Nicht­
Provokation wird zur eigentlichen Provokation angesichts einer konventionalisier-
ten Verfremdungsästhetik. 

2. Mandel'Stams Argumentation für die Tautologie von primärer und sekun­
därer Ordnung (Natur und Kunst) ist auch polemisch zu verstehen und bewegt 
sich weiterhin im Rahmen der Verfremdungs-Ästhetik der Moderne, des Post­
symbolismus selbst: Der Rekurs auf die Klassik hat hier einen instrumentalen 
Wert, keinen bekenntnishaften. Es gibt Epochen - und die Moderne ist eine 
solche - in denen der Hinweis auf diese (organische) Grundordnung selbst einen 
Verfremdungs-Effekt auslöst, da die herrschende Ästhetik auf Deformation und 
Verfremdung oder gar Annihilierung einer solchen Grundordnung basiert. Im 
Rahmen einer ad absurdum geführten Totalisierung der V-Ästhetik kann der 
Rückgriff auf das Allerkonventionellste zu einem Überraschung und Schock 
erzeugenden Primäreffekt umkippen: "В поэзии нужен классицизм, в поэ­
зии нужен эллинизм.." (II, 228). Mandel'Stams Ironie besteht also darin, daß 
er gleichzeitig auf mehreren Ebenen argumentiert, wobei er zwei einander polar 
entgegengesetzte Wertpositionen, eine essentialistische, ontologische, absolute 
und eine funktionalistische, relativistische gegeneinander ausspielt. Hinzu kommt 
das Spiel mit vorgegebenen (Epochen-)Begriffen, die Mandel'Stam sehr eigen­
willig einsetzt: Sein "Klassizismus" hat mit dem historischen wenig gemein; 
ebensowenig seine "Hellenismus", bei dem nie ganz klar wird, ob er damit jenen 
Vjaöeslav Ivanovs oder Michail Kuzmins meint, das klassische Griechenland 
oder Alexandria.42 

Unterstützt wird die 2. These vom ironischen Metacharakter des Objektivis­
mus und Klassizismus Mandel'Stams durch seine Überlegungen zur Dialogizität, 
ja überhaupt zu den rezeptionsästhetischen Prämissen der dichterischen Kommu­
nikation. In seiner Kritik an der Adressatlosigkeit des Symbolismus und Futuris­
mus geht Mandel'Stam so weit, den Kommunikationsgesetzen und der intentiona-
len Zuordnung der Erwartungshorizonte von Leser und Autor eine ebenso objek­
tive Relevanz zuzusprechen, wie sie die "Naturgesetze" etwa der Akustik für sich 
beanspruchen können ("O sobesednike", II, 239). Auch im Rahmen dieser Kon-



218 Aage Hansen-Löve 

zeption bleibt dem Autor das grundsätzliche Bedürfnis, zu erstaunen und durch 
die Neuheit und Unerwartetheit seiner Rede den Zuhörer gefangen zu nehmen 
("желание удивиться своими собственными словами, плениться их 
новизной и неожиданностью"). Das Neue ist hier freilich nicht sosehr Diffe­
renz- und Grenzbegriff- als Ausdruck einer fundamentalen Alterität des dichteri­
schen, kreativen Wortes angesichts der Horizontalität einer flachen Verständi­
gungstechnik. 

Im Gegensatz zum Postulat des "völligen Neubeginns ohne Antezedenz" im 
Futurismus geht es dem Akmeismus um "den neuen Blick auf das Antezedente, 
der ein sammelnd-synchronisierender ist":43 "Der Avantgardismus der akmeisti-
schen Poetik besteht [...] in einer retrospektiven Kulturosophie, die einen ausge­
prägt prospektiven Charakter trägt" (R. Lachmann 1990, 354f.).44 Anstelle des 
Prinzips der "Diskontinuität und des Bruchs" setzten die Akmeisten den "Ruß des 
kulturellen Erfahrungskontinuums" (ibid., 355). Lachmann beharrt dennoch auf 
der Innovatorik des akmeistischen Modells, wenn auch unter umgekehrten Vor­
zeichen als im Futurismus: Die Epochenschwelle wird "eingeebnet", während 
gleichzeitig das Gesamtmodell der Kultur eine Revision erfährt. 

Ganz anders als die innovatorische Avantgarde (A I) ist für den Akmeismus 
die "Wiederholung" kulturkonstitutiv und daher positiv gewertet: als Akkumula­
tion des Vergangenen, "nicht aber als Restitution identischer Oberflächen, son­
dern als neues Sehen der Tiefenstrukturen" (Lachmann 1990, 361). Mandel'Stam 
spricht von der "tiefen Wiederholungsfreude" ("glubokaja radost' povtorenija", 
II, 225), also einer "Wiederholungslust der schon gesetzten Kulturzeichen" 
(Lachmann 1990, 365), wodurch das Vergessen des Früheren durch Gedächtnis­
arbeit aufgehoben wird. Dem steht der Freudsche "Wiederholungs-Zwang" 
entgegen, dessen automatisierende und regressive Natur der Psycho- wie der 
Kunstanalytik der Moderne zuwider sein mußte. 

Das folgende Schema bietet eine Gegenüberstellung des a n a l y t i s c h e n 
und s y n t h e t i s c h e n Pols in der russischen Avantgarde - demonstriert 
anhand von Schlüsselbegriffen und konstruktiven Motiven: 

A n a l y t i k S y n t h e t i k 

Verfremdung ("ostranenie") Aneignung ("osvoenie") 
Funktionalismus Essentialismus, 

Ontologismus 
Relativismus ("uslovnost'") Absolutismus 

("bezuslovnost"') 
Systemhaftigkeit Genetizismus 
Reflexivität (Bewußtheit) Evidenz 

(Erlebnishaftigkeit) 
Abweichung, Deformation Erfüllung, Affirmation . 
Nicht-Identität Identität 



Probleme der Periodisierung 219 

Differenzqualität 
Entfremdung 
Inkorporierung 
Initialität, Neuheit 
Neuheit = Ästhetizität 
Fiktionalität vs. Faktizität 
Zeichen-Konvention 

"sing-symbol" 
Onomatopoetik als 

metonymische Charakteri­
sierung 

Konstrukt(tion) 
auf der Basis der Semiosphäre 
Artefakt 
negative Ästhetik 
Dezentrierung des Ich 
Depersonalisierung 
Realisierung des "byt" 

Systemzwang 
Diskontinuität 
Wissenschaft 
Kode-Orientiertheit 
Sprache 
Rekonstruktion 
BedeutungC'znaöenie") 
Funktion 
Reflex und Reflexion 
Unterbewußtes 
Archaik, Utopik 
Primärprozesse 
Montage 
Horizontalität 
"veSö"\"oveS6estvlenie" 

"bespredmetnost"' 
passives "material" 
"vneSnost"' 
Dualität,Oppositivität 
Binarismus 
Mechanik 
Kommunikativität 

("soobSöenie") 
Richtigkeit,Relevanz 

Signifikanz 
Ästhetische Autonomie 

Erostrieb, Libido 

Nicht-Differenz, Ganzheit 

Identifizierung, 
Finalität,Teleqlogie, 
Kosmizität = Ästhetizität 
Imaginativität 
Zeichen-Realismus 

(= "Nominalismus" 
nach Mandel'Stam) 

"sign-icon" 
Realistische Onomatopoetik 
("Imeslavie" bei Florenskij, 
z.T. Mandel'Stam) 
Komposition 
auf der Basis der Biosphäre 
ästhetisches Objekt 
positive Ästhetik 
Personalisierung 

Existenz als Realisierung 
eines "bytie" 

Schicksalhaftigkeit 
Kontinuität 
Philosophie 
Parole-Orientierung 
Diskurs 
Interpretation, Hermeneutik 
Sinn ("smysl") 
Wert 
Urteil 
Überbewußtes 
Kultur, Tradition 
Sekundärprozesse 
Hierarchik 
Vertikalität 
"predmet(nost')" 

aktive"materija" 
"vnutrennost"' 
Monismus, Similarität 
Holismus 
Organik45 

Kommunio 
("priobSöenie") 

Wahrheit 
Allegorik 

IdentitätvonÄsthetik-Ethik-
Religiosität 

Thanatostrieb46 



220 Aage Hansen-Löve 

2.2. Akmeismus und die "positive Ästhetik" der 
"Formal-Philosophischen Schule" (=FFS) 

Die Übereinstimmungen zwischen der Poetik Mandel'Stams und jener der 
"Formal'no-filosofskjaja Skola"47 an der GAChN ("Gosudarstvennaja Akademija 
Chudozestvennych Nauk", Moskau) und am G.I.LI. ("Gosudarstvennyj Institut 
Istorii Iskusstv", Leningrad) wurden bisher kaum beachtet und bilden gleichwohl 
ein wesentliches "missing link" in der Standortbestimmung einer synthetischen 
Avantgarde in den 20er Jahren: Stellt sich doch auch bei den Kunstwissen­
schaftern bzw. Kunstphilosophen der FFS die Frage nach ihrer Position einer­
seits gegenüber der reduktionistischen, analytischen, negativ-ästhetischen Avant­
garde (= А I) anderseits aber auch angesichts einer antimodernistischen, "offi­
ziellen" Rehabilitierung des (sozialen, ideologischen oder psychologischen) 
Realismus bzw. einer marxistisch-leninistischen Kunsttheorie. 

Generell kann man sagen, daß viele wesentlichen Elemente der Poetik Man-
del'Stams und des Akmeismus inhaltlich aber auch terminologisch mit jenen der 
FFS übereinstimmen, ohne daß hier der Fage nach den direkten Einflüssen und 
Wechselwirkungen nachgegangen werden kann.48 Dies sei an einigen Programm­
punkten jener Ästhetik demonstriert, die Merkpunkte einer dritten Position 
zwischen offizieller Affirmativität und avantgardistischer V-Ästhetik skizzenhaft 
verbindet: 

2.2.1. Kritik des Reduktionismus und Phänomenalismus 

Kritisert wird grundsätzlich die in der futuristisch-formalistischen Avantgarde 
praktizierte Gleichsetzung eines theoretischen Konstrukts mit dem ganzheitlichen 
Wesen des Kunst-Werkes bzw. seiner erlebnishaften Einmaligkeit. Diese antiana­
lytische Einstellung wahrt aber zugleich - hierin sind beide Formationen homolog 
(Akmeismus und FFS) - die Notwendigkeit eines technischen oder jedenfalls 
handwerklichen Zuganges zur Poetologie und ihren Verfahren. Die in Formalis­
mus-Futurismus (A I) radikalisierte Ersetzung der Hermeneutik (bzw. der Inter­
pretation) durch eine Analytik der Verfahren und Signifkanten wird ebenso kriti­
siert wie die Ersetzung der Analytik durch die bloße Interpretations- und Wert­
ebene in der Kunstideologie des Marxismus-Leninismus bzw. Sozrealismus in all 
seinen Früh- und Vorformen. Ebenso wird die Definition der Begriffe und Ver­
fahren "ex negativo" als eine Art methodologischer Apophatik abgelehnt,49 womit 
letztlich auch das in die Theoriebildung der futuristischen Avantgarde integrierte 
V-Prinzip seiner Dominanzrolle entkleidet wird. 



Probleme der Periodisierung 221 

Das Kunstwerk soll nicht als reiner Appell, als Durchexerzieren seiner eigenen 
konstitutiven und konstruktiven Bedingungen und Techniken funktionieren; eben­
so darf sich seine Rezeption nicht auf die Rekonstruktion des Kodes reduzieren -
bei gleichzeitiger "Epoche" gegenüber dem Text als Botschaft ("parole") ad perso-
nam, an einen individueller Adressaten, der sich direkt angesprochen fühlt. Die 
passive Rolle des Materials50 und die überaktive der Verfahren ("priemy"), wie 
sie die А I vorsieht, wird ebenso kritisiert wie die Passivität des Rezipienten, der 
als bloßer Resonanzraum für die Manipulation des Autors bzw. seiner Appara­
turen fungiert (vgl. EjzenStejns Konzept des "montaz attrakcionov"). Der appella-
tive Charakter des autonomen Kunstobjekts (bzw. der Objekt- und Konzeptkunst 
der А I wie des frühen Formalismus) korrespondiert - aus der Sicht der А Ш -
mit der Reduktion des Artefakts auf die Agitation als reine (ideologische) 
Botschaft ohne Siginifikanten (im Agitprop des Proletkult bzw. der linken 
Avantgarde der Lef-Künstler). Die Gleichsetzung von Innovatorik und Ästhe-
tizität (und damit auch Poetizität) in der А I erfährt hier eine grundlegende Infra­
gestellung, während gleichzeitig das heuristische Prinzip der V-Ästhetik und ihres 
Instrumentariums (etwa das der "zaumnost"') für die Kunstinterpretation gerettet 
werden soll (dies war insbesonders die Position des Kunstphilosophen B. 
Engel'gardt in seiner fundierten Formalismus-Kritik des Jahres 1927 (Formal'nyj 
metod vistoriiliteratury).51 Die Reduktion der Komplexität der mimetischen oder 
ikonographischen Referenz des Artefakts bildet nicht den Hauptcharakter des 
Kunstwerks, sondern dient als Werk-Zeug seiner Untersuchung. Die Analytik 
gehört also nicht als Wesensmerkmal zum Objekt (Kunstwerk), sondern zum 
Subjekt der Interpretation. 

2.2.2. Antipsychologismus vs. Personologie 

Auch hier trifft die Kritik der "Synthetisten" das analytische Grundprinzip,52 

alle personalen, bewußtseinshaften und psychologischen Merkmale von den 
Individuen (des Autors, Lesers, der literarischen Figuren etc.) auf die Werke und 
Texte (bzw. die Verfahren selbst) zu übertragen, wodurch diese eine personale 
Struktur erhalten (vgl. etwa A. Belyjs Formel: "giperbola chodit v Stanach").53 

Die "Synthetisten" postulierten genau umgekehrt die Rückerstattung von Persona­
lität an die Individuen im ästhetisch-künstlerischen Prozeß, während die Texte 
ihrerseits zu einem konstitutiven Bestandteil der Gegenstandswelt - aber auch der 
Gegen weit (bei Mandel' Stam der Unterwelt,54 des Kultur-Gedächtnisses) - erho­
ben werden.55 ' 

Dabei geht es aber nicht - wie im frühen Futurismus-Formalismus - um die 
Analogie und Homologie von Semio- und Biosphäre (also Kunsttext und Natur­
text, Prinzip der "Verdinglichung" ["oveSöestvlenie"]),56 sondern um Kunst- und 
Lebenstext als Kulturtext. Für die Futuristen existiert die Kultur nur als Objekt 



222 Aage Hansen-Löve 

der Dekonstruktion, nicht als allumfassende Wert-und Bauordnung der Welt. Der 
Antipsychologismus und Antideterminismus der FFS zielt - wie jener der А I -
auf den naiven Realismus, rekurriert dabei aber auf eine phänomenologische 
Personologie, die im Futurismus-Formalismus der Frühphase auf die Dissemina-
tion der Subjekte (vgl. die Formel des "rassejannyj subMekt") und ihrer Einmalig­
keiten orientiert ist.57 Während die "Analytiker" einem radikalen Phänomena­
lismus nachhingen, verstanden sich die "Synthetisten" auf eine mehr oder weniger 
philosophisch fundierte Phänomenologie, deren Antipsychologismus gleichwohl 
die Kategorie der Person nicht ausschließen sollte. 

Klar kritisiert das Haupt dieser Richtung G. Spet in seinen Estetiäeskie frag-
menty (III, 79) alle hermeneutisch-erklärenden ästhetischen Theorien, die sich mit 
"einfachen Fakten der Einfühlung, der Introspektion" ("вчувствования и вну­
шения") begnügen. Spet fordert dagegen den Übergang vom bloß "sympatheti­
schen Verstehen" zu einem systematischen Begreifen der Persönlichkeit des 
Autors (ibid., 85), seiner "Stimme" (87), die als "Symptom" auftritt für das 
"kongeniale Reproduzieren des Rezipienten", der in den "intimen Sinn" des 
Autors eindringt (87): "Значение слова сопровождается как бы со-знанием 
[...] так формы со-значения можно рассматривать, как аналогон логи­
ческим формам смысла. За последними предполагаются и имеют место 
свои психо-онтологические формы. И можно говорить об особой 
онтологии души, где "вещи" суть "характеры", "индивидуальности", 
"лица", - предметы изучения психологии индивидуальной"[...] харак­
терологии [...] В целом личность автора выступает, как аналогон слова. 
Личность есть слово, и требует своего понимания.." (88). 

Für Spet wächst das "ästhetische Verhältnis zur Persönlichkeit des Autors 
durch die Überwindung ihres sympathetischen Verstehens" (ibid., 90). Erst durch 
ein "intencional'noe perezivanie" wird ein ästhetischer Gegenstand etabliert (G. 
Spet 1914, 43). Man könnte das Kunsterleben ("perezivanie") als eine Synthese 
aus "predmetnosf", "smysl" bzw. "osmyslenie", "teleologiönost"', "intencional'-
nost'", "obraznost"' und "celostnost,M bestimmen (ibid., 132). Dabei sind die noe-
tischen Aspekte des ästhetisch-künstlerischen Prozesses den sensualistischeii 
übergeordnet (was zweifellos auch für den Akmeismus gilt). Das "oSöuSöenie 
mira (zizni)" ist im Futurismus zunächst ein Eigenwert, der sich gegen auto­
matisiertes Wahrnehmen und Urteilen richtet, also polemisch zugespitzt ist auf das 
"uznavanie", auf affirmatives Verhalten. Dagegen ist die positive Gedächtnis-
Kultur für Mandel' Stam gerade auf diesem "uznavanie" aufgebaut, das aber jen­
seits der Automatisiertheit funktioniert. 

Gleichzeitig operiert auch Mandel'Stam mit dem Prinzip eines bedeutungs-
' haften und sinnschaffenden Nichtverstehens ("neponimanie"); diese "docta 

ignorantia" dient aber nicht sosehr als Verfremdungs-Effekt (wie im Futurismus 
etrwa), sondern der Sinngebung, der Interpretation, der Wertsetzung, die gegen 
die herrschenden Prinzipien der Zeit in Stellung gebracht werden. Nicht der 
Wahrnehmungshintergrurid ermöglicht hier die Differenzerfahrungen ("differen-



Probleme der Periodisierung 223 

cial'nyeperezwanija", vgl. Sklovksij 1925, 116), sondern der Gedächtnis-Unter­
grund und die teleologische Perspektive des Weltbaus, der im Werk modellhaft 
rekapituliert wird. Gleichermaßen fungiert das Schweigen und die Allegorese des 
Nichts in der erfüllten Apophatik der Dritten Avantgarde (im Akmeismus wie bei 
den Oberiuty) als Mitte der Sprachwelt, während die negative Apophatik der А I 
auf die syntaktische und paradigmatische Konstruktion der Null-Stellen konzen-
triertbleibt. 

Dennoch hat für Mandel'Stam und die anderen Akmeisten die Biographie eine 
syntagmatische und paradigmatische Bedeutung für den Kunsttext (vgl. etwa den 
Ansatz bei G.O. Vinokur 1927). Vinokur übernimmt Spets gestalthaften Struk­
turbegriff in Zusammenhang mit seinem Versuch einer strukturalen Analyse des 
"Lebenstextes", der vom "Kontext" der Geschichte gestalthaft sinnvoll gemacht 
wird (Vinokur, ibid., 24f.). Gleichzeitig integriert Vinokur den Erlebnisbegriff der 
Lebensphilosophie Sprangers, Diltheys und teilweise Spets in seine Neubestim­
mung eines Kultur-Biographismus: "Indem es zum Gegenstand des Erlebens 
wird, erlangt das historische Faktum seinen biographischen Sinn" (ibid., 37f.). 
Daher ist "das Erleben die innere Form der biographischen Struktur" (38), es 
wird zu einer "osmyslivajuSCajafunkcija", 42). 

Für Mandel'Stam besteht ein Schicksalszusammenhang zwischen Dichter-
Existenz und kollektivem Sein (des Volkes, des Jahrhunderts), während etwa für 
Sklovskij der Autor nur ein Erfolgsorgan der "Zeit" ist, also das System der 
Epoche exekutiert ("Es schreibt das Schul-Kolletiv", Sklovskij, Pjat' öelovek 
znäkomych, 15). Der eigentliche Autor ist die "Zeit"5 während MandeJ'ätam im 
Jahrhundert und im "Staat" eine existenzbestimmende Ordnung sieht, genauer ein 
Macht-Chaos, dessen mechanistische Gewalttätigkeit sich gegen das Organisch-
Gewachsene der Kulturwelt richtet. Die Kultur ist der eigentliche Heros in dieser 
poetischen Welt. Der Künstler figuriert als Kultur-Träger, als Traditors und 
Baumeisters zugleich. Wenn für den Formalismus die Systembedingtheit ("uslov-
nost'" und "sistemnost'") des Textes bzw. der Epoche alle unmittelbar psychi­
schen und geistigen Reaktionen determiniert (also "uneigentlich" macht, verfrem­
det, intransitiviert), üben für Mandel'Stam und den Akmeismus Poesie und Kunst 
eine unbedingte Wirkung aus, sie determinieren nicht mechanisch, sie gestalten 
organisch; statt Deformation herrscht Formierung und Einstellung der Psyche auf 
das eigentliche Telos - die vom Ende her gedachte Vervollkommnung. 

2.2.3. Dialogizität 

Insoferne als Bachtins58 frühe literaturwissenschaftliche Position in einem 
Nahverhältnis zur FFS zu sehen ist, gibt es auch wesentliche Parallelen zwischen 
ihr und jener des Akmeismus. Die offensichtlichste Übereinstimmung zwischen 
Bachtin und den Akmeisten liegt im gemeinsamen Verfechten der Dialogizität,59 



224 Aage Hansen-Löve 

der Einstellung des Autors auf seinen Gesprächspartner ("sobesednik"), der bei 
Mandel'Stam zumal als eigentlicher Partner in der Konstituierung der "Sprach-
Kultur" auftritt. Bei der Achmatova ist diese Korrelation privatisiert zur 
mitgedachten Präsenz eines "Freundes" ("drug", Mandel'Stam, "O sobesednike", 
II, 234), eingestellt auf die intime Nähe eines permanenten Zwiegesprächs mit 
dem fernen oder schon toten Geliebten. Das Eindringen der fremden Stimme(n) -
der Gesprächspartner - in den Redepart des auktorialen Sprechers bedingt eine 
gewisse Narrativisierung der akmeistischen Lyrik, wogegen die "Wortkunst" der 
Futuristen ausgesprochen antinarrative, antifiktionale Züge trägt und gegen eine 
identifizierbare Perspektivierung einer Sprecherposition im Text und gegen die 
kommunikative Ausrichtung der lyrischen Rede in einem pragmatischen Kontext 
orientiertist. 

Grundsätzlich läßt sich sagen, daß die Dritte Avantgarde (А Щ) ausgesprq-
chen dialogisch eingestellt ist, fixiert auf die maximale Ausnützung der prag­
matischen Redebezüge mit dem Ziel, eine Sinn-und Interpretationsvielfalt (durch 
Stimmen-und Perspektiven-Interferenz) zu erreichen. Dagegen ging es den Futu­
risten eher um eine Poly-Semie, also die Montage möglichst heterogener Para­
digmata und semantischer Komplexe zu einer neuen, neologistischen Welt-
Sprache. Diese war per se akommunikativ (bezogen auf die "praktische Spra­
che"), während im Akmeismus die Vielfalt pragmatischer Redeweisen bzw. 
"skaz"-Formen in einen polyphonen Diskurs der literarischen Gattungen integriert 
werden sollte.60 

Bei den Obdriuten mündete diese Tendenz in die Entwicklung einer absur-
distische Poetik, die primär mit den Interferenzen von Sinn-und Diskursper­
spektiven in einer manipulierten Inszenierung von Mißverständnissen, d.h. prag­
matischen Kurzschlüssen arbeitet. Das Marterial dafür lieferten die aktuellen 
Diskurse und Redeweisen (bis hin zum sowjetischen "skaz", zum Soziolekt der 
Bürokraten etc.) - und nicht die archaische oder utopische Welt-Sprache ("pra-
jazyk"), der neologistische Kodes. Der Dichter der АIII operiert im Bereich der 
Redepragmatik und einer Diskurs-Dekonstruktion, wobei er die "Wahrschein­
lichkeitsmodelle", die sich in einer bestimmten Kultur als Denk-und Rede­
gewohnheiten festgesetzt haben, in seinem Werk aktualisiert und ad absurdum 
führt. Beabsichtigt ist hier eine subversive Modulation des Urteilens und Wertens 
- und nicht des sensitiven Wahrnehmens ("novoe videnie") oder der unbewußt­
mythischen Evidenz. Die Dichter der Dritten Avantgarde kreieren Sinnpotentiale 
mitsamt ihren diskursiven Inszenierungen und Aussagemodalitäten ("Stimmen" 
nach Bachtin, "vyzkazyvanija") - und nicht Bedeutungswelten als totalitäre Kodes 
möglicheroder überwirklicher Welten. 



Probleme der Periodisierung 225 

2.2.4. Rehabilitierung des Kunstethos und einer poetischen Noetik 

Die Vertreter der FFS betrieben eine Integration der wert-und normorientierten 
Ordnungen (auch der Ethik) in eine philosophische Ästhetik61 - ebenso wie im 
Akmeismus das Potential des Ethos und der Wahrhaftigkeit in Dichtung übersetzt 
werden sollte (bis hin zur Gleichsetzung von Ethik und Ästhetik im "Meta-
Akmeismus" bei I, Brodskij). Dabei werden die analytisch-statischen Elemente 
der Kunst bzw. der Poetik von den synthetisch-dynamischen geschieden, wobei 
erstere einer rekonstruktiven Analyse durchaus zugänglich erscheinen, letztere 
jedoch nur ganzheitlich erfahrbar sind. Hierher gehört die Zuordnung von 
"znaöenie", d.h. nominativer Bedeutung (bzw. "Name") und "veSönost"' auf der 
Ebene einer Kunstanalytik, wogegen die gegenständliche Sinngebung ("smysl", 
"predmetnost"') und "Semasiologisierung" ("semasiologizacija") in die Sphäre 
der wertenden und personalen Erfahrung verlagert wird, also dorthin, wo die 
Kunst zur kommunikativen Realität wird. Spet spricht von "sinngebenden Erleb­
nissen" ("osmysljajuSöie perezivanija"), die unmittelbar mit der "Gegenständ­
lichkeit des Bewußtseins" ("predmetnost* soznanija") einhergehen (Spet 1914, 
132ff.).62 Bei dieser intentionalen (dialogischen, wertenden, aktualisierenden) 
Sinngebung wird aus der passiven "hyle" (also den "Ding-Empfingungen" 
["oSöuSöenija"] der Futuristen bzw. Formalisten) - dynamische "morfe", d.h. 
Gestalt- und Wesenhaftes. 

An die Stelle des sensualistischen Postulats des "Neu-Sehens" ("novoe 
videnie"),63 also der Sensibilitätssteigerung als Voraussetzung für Bewußtseins­
erweiterung und letztlich Verschiebung in der Weltsicht (in der А I), tritt eine 
"Schau" ("videnie"), deren Übersetzung in akmeistische oder oberiutische Dich­
tung die symbolistische Visionshermeneutik durch radikale Hermetik ersetzt und 
zugleich entblößt. Mandel' Stam entwirft eine hermetische Welt, die abgeschlossen 
ist gegenüber allen heteronomen Zweckbindungen.64 Die poetische Wort-Welt 
bildet das Modell für die gesamte Welt, wie sie wesenhaft und in der Geschichte 
allgegenwärtig ist. Dabei kann diese Poetik des Weltgeheimnisses (anders als die 
Geheimsprache der archaistischen Avantgarde II bei Chlebnikov) auf die Aktuali­
tät des alltäglichen kulturellen "byt" verzichten, da sie mit einem Kultur-Gedächt­
nis und seiner permanenten Verfügbarkeit in der nichthistorischen "duree" 
rechnet.65 Im Futurismus wird dagegen die Kultur als System der Wahrneh-
mungs- und Urteilsveränderung funktionalisiert, d.h. sie hat keine Speicherfunk­
tion als "pamjat'". Gemeinsam ist der АI und MandeFStam dagegen der Verzicht 
auf kausal-genetische, identifikatorische Interpretationen, wenngleich die Motiva­
tionen zu diesem Interpretationsverzicht divergieren: Mandel'Stam rekurriert auf 
die "Dauer" hinter dem Wandel, wogegen die Formalisten und Futuristen die 
Invarianten der Evolutionsgesetze66 zu entdecken trachteten, also den Wandel als 
Dauerphänomen zum Prinzip einer permanenten Revolution erhoben. 



226 Aage Hansen-Löve 

Während die analytische Avantgarde auf der Autonomie des Kunst-Denkens 
("chudozestvennoe mySlenie") bestand und gegenüber seiner Dienstbarmachung 
für heteronome Denkweisen verteidigte, versuchte67 die А Ш die n о e t i -
s e h e n und ideologischen Kulturfunktionen mit der ästhetischen Funktion und 
der poetischen Struktur zu korrelieren, wobei freilich zwischen den themati­
sierbaren Ideologemen und dem "Gesamtsinn des Werkes als dynamischer, 
prozessualer Vollzug" unterschieden wurde.68 Sklovkijs frühe Kritik an der 
Belinskij-Potebnja-Formel der Kunst als "Denken in Bildern" wird hier einer 
Meta-Kritik unterzogen, wobei die Kunst sowohl die Bildhaftigkeit ("obraz-
nost'") also auch ihre noetische Verantwortung zurückerstattet erhält. 

2.2.5. Initialität vs. Finalität 

Während die futuristische Avantgarde initial orientiert ist und das große 
Beginnen ins Zentrum ihrer Innovationsästhetik stellt (also auch Zeugung, Geburt 
mit der Kreativität als solcher gleichsetzt), ist der Akmeismus insgesamt final 
gepolt, auf Vollendung und Abschluß fixiert, ohne freilich einen apokalyptische 
Diskurs anzustreben - im Gegenteil. Wie der Futurismus folgt auch der Akmeis­
mus einem antiapokalyptischen und somit antisymbolistischen Impetus; im 
Gegensatz zur futuristischen und linken Avantgarde ist er aber auch antiutopisch. 
An die Stelle des Futurum bzw. seiner utopisch-ästhetischen Vorwegnahme tritt 
im Akmeismus die Omnipräsenz und Synchronizität der immer schon dage­
wesenen und sich immer weiter akkumulierenden Kultur. Nur das geht in die 
Weltkultur und damit in die "veönaja pamjat"' ein, was vollendet ist, also ein 
Höchstmaß an Identität gefunden hat - und zugleich Typizität für alle denkbaren 
nachfolgenden Kulturepochen beanspruchen kann. Das Finale interessiert den 
Futuristen-Formalisten als syntagmatische Grenze (etwa der "novella tajn"), von 
der aus das Sujet gegen den "Strich" der "fabula" gebürstet wird; dagegen 
verstehen die Akmeisten und die АIII insgesamt das Ende als Erfüllung von Zeit 
und Endlichkeit, deren Ganzheitlichkeit der Totalität des linearen Machtdenkens 
(derStaatsdiktatur)entgegensteht: 

Из термина установка необходимо вытравить целевой оттенок. 
Понятие функции исключает понятие телеологии. Телеологи­
ческий план рассмотрения литературы предусматривает "твор­
ческое намерение"; то, что не укладывается в'него, объявляется 
случайностью или просто оставляется без анализа. Между тем 
понятие "случайности" по отношению к "творческому намерению" 
оказывается вовсе не случайностью в системе литературы. 
(Tynjanov, "Oda как oratorskij zanr", И, 274) 

Während die Formalisten (und auch die А I) ausgesprochen antiteleologisch 
argumentieren, ja den Begriff der Teleologie selbst durch jenen der Funktion und 



Probleme der Periodisierung 227 

der Intention ersetzten (so vor allem Tynjanov), feiert das ganzheitliche Teleo-
logieprinzip im AJaneismus (vor allem bei Mandel' Stam) Triumphe. Gleiches gilt 
für die FFS und ihre Vorliebe für das Gestalt- und Ganzheitsdenken im Geiste 
der Teleologie von pars und totum. 

2.2.6. Bedeutung ("znaöenie") vs. Sinn ("smysl") 

Augenfällig ist letztlich die Übereinstimmung zwischen der "semantisch" 
orientierten Poetik der Akmeisten und die Rehabilitierung thematisch-motivischer, 
ikonographischer und bildhafter Elemente in der Textanalyse und Kunsttheorie 
der FFS - man denke etwa an die Bestimmung des "Themas" in TomaSevskijs 
ausgesprochen synthetischer Darstellung in seiner Teorija Hteratury (M.-L. 1925). 
Für ihn macht erst das Thema das Werk zu einem Ganzen (op.cit. 131). Anders 
als die Futuristen glaubt die FFS an "Inhalte" außerhalb des verbalen Kontextes 
(als "edinocelostnyj smysl", vgl. Engel'gardt 1927,74ff.). 

Zugleich tritt diese Sinneinheit in Gestalt des "slovo-obraz" auf, wobei "obraz" 
hier nicht als visuell-optische Vorstellung mißverstanden wird (vgl. die Potebnja-
Kritik des frühen Formalismus), sondern als logisch-semantische Figur, die nicht 
Sache der "Phantasie" ist sondern des Denkens. Das Bild ist zugleich "zvuko-
slovo" und "logische Form" (Spet, Estetiöeskie fragmenty, III, 35), freilich nicht 
statisch wie der "slovo-termin", sondern immer dynamisch, in Wandlung und mit 
"perelivy smysla" versehen (36): Das bildhafte Denken befindet sich also zwi­
schen "predstavlenie" und "ponjatie" und ist somit von einer rein psychologischen 
"Vorstellung" scharf zu unterscheiden (38), wie dies in der Psychopoetik der 
Potebnja-Schule nicht ausreichend geschieht (39, 46; vgl. auch Estetiöeskie 
fragmenty, I, 29f.). Die "vnutrennjaja forma" (d.h. die "obraznost"') ist keine 
visuelle, sondern eine gedankliche Vorstellung. Auch N.I. Zinkin unterstreicht, 
daß das Bild (in der Poesie) nicht eine visuelle, sondern eine primär noematische 
Funktion besitzt, es befindet sich in der Sphäre der "Noeme", d.h. es steht in 
einer intentionalen Beziehung zu seinem Gegenstand,. G.Spet spricht von der 
positiven Bedeutung des Begriffs "Inhalt" als eines ästhetischen Faktors im 
Rahmen der Definition des "Gegenstandes" in der Phänomenologie des Sinnes 
{Estetiöeskiefragmenty, III, 67). 

Am ehesten gibt es in diesem Punkt Parallen zu Bachtins - der FFS nahe-
stenden - Auffassung des Dynamismus im künstlerischen Wahrnehmen, d.h. des 
"stanovlenie mysli" im Kunstwerk gegenüber dem "gewordenen Gedanken" (der 
monologischen Ideologie) im Nichtkunstwerk. Dieser Dynamismus gilt im übri­
gen für die gesamte Dritte Avantgarde. Während die analytische Avantgarde auf 
den Kode und damit die autonome Bedeutungswelt des Poetischen bzw. Künst­
lerischen fixiert bleibt, wird in der synthetischen Avantgarde der S i n n a l s 
e i n G e s c h e h e n dynamisch gefaßt. 



228 Aage Hansen-Löve 

2.2.7. Ungegenständlichkeit ("bespredmetnost"') bzw. Dinglichkeit ("ve§ö-
nost,M) vs. Gegenständlichkeit (Mpredmetnost,M)69 

Übereinstimmung herrscht zwischen der Kritik Spets und jener der FFS am 
avantgardistischen Konzept der "bespredmetnost"' und "zaumnost"': Nach Spet 
(Estetiäeskie fragmenty, III, 68f.) würde ein "reiner Gegenstand" einem Denken 
und Betrachten ohne Worte entsprechen, dessen Referenz nicht eine "bespred­
metnost"1, sondern ein "Nichts" wäre (71). Gleiches gilt aber auch für eine 
"gegenstandslose" Sprache bzw. reine "Lautsprache" (72), die niemals über den 
Schatten ihrer "deiktischen Zeichenfunktion" springen kann: "Es [das alogische 
Wort] hat einen Sinn und dieser Sinn ist der Unsinn", also etwa "Abrakadabra", 
"weiße Krähe", "rundes Quadrat". Insoferne wahrt auch die "bespredmetnost"' 
(der Avantgarde) einen "Gegenstand sui generis" (72) -eine Auffassung, die sich 
mit der Gegenstandstheorie der Oberiuty durchaus trifft: 

..чистый предмет, как форма без содержания (sie!) легко мыслим 
и поддается анализу. [.,.] Если бы мы могли мыслить "без слов", 
может быть, сумели бы получить чистый предмет [...] При бес­
словесном рассмотрении предмета, может быть, нельзя было бы 
говорить о б е с п р е д м е т н о с т и , потому что при отсутствии 
предмета, как "термина", не могло бы быть и смысла, как отно­
шения между вещью и предметом. Это значит: не "бессмыслица" 
имела бы место, а просто на место смысла - ничего, 0, т.е. мы ни о 
чем не думали бы, [...] Но возможно ли с л о в о и з л и я н и е 
беспредметное? (Spet, Estetiöeskie fragmenty, Ш, 68,70-72). 

Gemeinsam ist den Vertretern der analytischen Avantgarde (Futurismus, 
Formalismus) die Kritik der "predmetnost"' in der Lebens- und Sprachsphäre 
("predmetnyj jazyk") und die Tendenz, die Gegenständlichkeit rückzuverwandeln 
in Dinglichkeit ("bespredmetnost"' produziert "veSönost"'). Der Gegenstand ist 
ein Ding, das aus der Sphäre unmittelbarer (vorrationaler, vorkultureller) Erfahr-
barkeit ("oSöuSöenie veSöi") in eine Realie der Kultur und pragmatischen Kom­
munikation überführt wurde. Ganz im Gegensatz dazu strebten die Akmeisten 
und die Kunstphilosophen der FFS zu einer Vertiefung der Gegenständlichkeit 
und unterzieht den "veSöizm" der Avantgarde einer radikalen Kritik. Engel'gardt 
spricht der "dinglich-konkreten Reihe" jegliche poetische oder ästhetische Bedeu­
tung ab: 

..процесс художественного творчества выражается в оформлении 
(преобразовании) эстетически безразличного в самом себе вещ­
ного ряда (объекта творчества) в эстетически значимое (худо­
жественное произведение). (Engel'gardt 1927, 35;) 

Mandel'Stams Kritik am futuristischen "veSöizm" geht in die gleiche Richtung, 
wenn er schreibt: 



Probleme der Periodisierung 229 

Не требуйте от поэзии сугубой вещности, конкретности, матери­
альности. Это тот же революционный голод [...] зачем отождест­
влять слово с вещью, с травой, с предметом, который оно обозна­
чает? Разве вещь хозяин слова? Слово Психея. Живое слово не 
обозначает предмета, а свободно выбирает, как бы для жилья, ту 
или иную предметную значимость, вещность, милое тело. (Мап-
del'Stam, "Slovo i kul'tura", И, 226) 

Für Mandel'Stam realisieren sich die Kulturgegenstände in der häuslichen oder 
urbanen Sphäre eines geordneten Alltags, wo sie als Instrumente der Lebens­
kultur eine geradezu kultische Verehrung genießen. 

2.2.8. Kulturologie 

In Verbindung mit der Gleichsetzung von Literatur und "slovo" bzw. Logos 
wird in der FFS, besonders aber im Akmeismus, der Text selbst zu einer ontolo-
gisch autonomen Größe, die - bei aller Wertschätzung der Dialogizität - von 
seiner Wahrnehmung, der Qualität seiner Rezeption zunächst unabhängig ist, ja 
sich bis zu einem gewissen Grade dieser entzieht: Während für die Vertreter des 
Futurismus das ästhetische Objekt die eigentliche Realität des künstlerischen 
Prozesses darstellt (und der Text nur der Anlaß und Auslöser von Reaktionen 
und Reflexen ist), besitzt für den Akmeismus das Wort und das Werk eine in sich 
ruhende Eigenständigkeit - ja ein Nicht-Rezipieren des Dichterwerkes in der 
unmittelbaren Modernität (Msovremennost,M) garantiert geradezu seine Speiche­
rung ("sochranenie") im Kulturgedächtnis bzw. in ihrer Unter- und Antiweit: "..в 
нежном бытии новой природы, природы-Психеи. В том царстве духа без 
человека каждое дерево будет дриадой, и каждое явление будет 
говорить о новой метаморфозе" (Mandel'Stam, II, 222f.). Daher steht im 
Zentrum des Kulturmythos Mandel'Stams (II, 223, 367, 368) das Wiederer­
kennen, das unablässige Spiel der Zitate und Allusionen (R. Lachmann 1990, 
354ff.). \ 

Eine ganz wesentliche Differenz zwischen Formalismus und FFS, analytischer 
und synthetischer Avantgarde bildet die Einschätzung der Kultur: Während in der 
analytischen Avantgarde (im Futurismus ebenso wie im Formalismus) Begriffe 
wie Kultur, Geschichte, Tradition zunächst überhaupt negiert oder durch die 
Kunst-Technik und Kunst-Gesellschaft (des "literaturnyj byt") ersetzt wurden, 
tritt im Synthetismus die Kultur als eigentliches Feld der personalen Ver­
wirklichung und der kollektiven Identität ins Zentrum der Kunstphilosophie. Dies 
gilt in hohem Maße auch für Mandel'Stam und andere Vertreter der synthetischen 
Avantgarde, für die das poetische Wort als "Sprachkultur" (vgl. die Theorie einer 
"kul'tura kazyka" bei Vinokur) gepflegt und zum Reservoir und Kraftquell des 
kollektiven Gedächtnisses erhoben wird. 



230 Aage Hansen-Löve 

3. Obdriu und futuristischen Avantgarde 

Ногу на ногу заложив 
Велимир сидит. Он жив. 
(Charms, "V.V. Ghlebnikovu", 1926,1, 28) 

3.0. Von der "zäum'"-Poetik der Futuristen zur absurden 
Dichtung 

In der Poetik der Oberiuty70 - hier vor allem bei D. Charms und A. Vvedens-
kijs71 - wird die Kode-Orientierung der futuristischen Avantgarde abgelöst von 
der Dominante des Diskursiven: Das Gedicht ist nicht etwa - wie im Futurismus -
Paradigma, das а 1 s Text, als Syntagma präsentier wird und den (Welt-)Kode 
rekonstruierbar machen soll; es ist Spur und Nachhall zahlreicher kultureller 
Diskurse und Redeweisen, die den Blick auf eine m ö g l i c h e Welt eröffnet. In 
ihrem komplizierten Verhältnis zum Futurismus bzw. zur den Avantgarde­
modellen I (Kruöenych) und II (Chlebnikov) wird freilich von anfang an die 
Neologistik der "zaum'-Poetik" V. Chlebnikovs (und ihre Utopie einer neuen 
kosmischen Sprache) eher zurückgedrängt zugunsten der expressiv-gestischen 
Laut-Dichtung Kruöenychs ("zvuöizm")72 und seiner Vorliebe für Selbstins­
zenierung und Körpersprache.73 Diese titt an die Stelle der Konzeption des 
"Sprachkörpers" bzw. der Körperlichkeit, ja Erdhaftigkeit der poetischen Sprache 
bei Chlebnikov.74 

Man könnte auch von einer W a h l der Oberiuty sprechen, die sich gegen den 
Kode richtet und die Modifizierung und Manipulation vorgegebener diskursiver 
Schablonen und typisierter Pragmateme bevorzugt: Der Asemantismus (Entgegen-
ständlichung der Bedeutung, "znaöenie") in der futuristischen "zaum'"-Poetik 
wird ersetzt durch Sinnentleerung ("obessmyslivanie") und sekundäre Sinnverla­
gerungen in der Dichtung der Oberiuty. 

An die Stelle des futuristisch-formalistischen Verfremdungs-Prinzips75 des 
N i c h t v e r s t e h e n s ("neponimanie") bzw. "Nicht-(Wieder-)Erkennens?-
("neuznavanie") tritt das dialogisch-kommunikative Prinzip des M i ß v e r s t e ­
h e n s ("nedorazumenie"), d.h. eine Interferenz bzw. Verschiebung ("sdvig") 
auf der Ebene der Pragmatik und der Perspektivierung von Sprechakten und 
Handlungskonzepten. 

Diese Tendenz zur poetischen P r a g m a t i k , zu Expression und Gestik 
einer performativ aufgefaßten Ästhetik schon bei Kruöenych und Tufanov macht 
verständlich, warum gerade dieser Aspekt des Futurismus (und weniger die 
Mythopoetik Chlebnikovs) für die jungen Oberiuty76 prägend wurde.77 Hierher 
gehört auch das Anknüpfen der Oberiuty an die internationale (vor allem engli­
sche) Nonsense-Tradition, die ja auch nicht primär an der Innovation eines Kode 
interessiert war, sondern vorhandene Diskurse (den der Schulbücher oder über-



Probleme der Periodisierung 231 

haupt autoritativer Normdiskurse etc.) gegeneinander ausspielte. Der Paradetext 
dafür wurde v.a. für Charms Carrolls Alice in wonderland™ 

Angesichts der Dualität der beiden Avantgarde-Programme А I und А II 
entschieden sich die frühen Obdriuty - besonders Charms - zunächst für die 
Poetik Krueenychs, während der Neoprimitivismus eines Chlebnikov (= А II) 
etwas in den Hintergrund - genauer in den Text-Untergrund - zu treten hatte.79 

Bei einer Gegenüberstellung Kruöenychs und Chlebnikovs im Rahmen der 
russischen Avantgarde ist zu berücksichtigen, daß beide Dichter jeweils als die 
Personifizierung eines bestimmten Modells dieser Avantgarde gelten können. 
Kruöenych verkörpert in erster Linie die Verfremdungs-Ästhetik der (kubo-)futu-
ristischen Avantgarde (A I), also ein Programm der Avantgarde, in dem das 
Prinzip der "Neuheit" ("novizna"), Disharmonie, negativen Verfremdung, des 
Normbruches, der dadaistischen Performanz, des Skandals etc. dominierte. Eben 
dieses Modell hat auch das allgemeine Vorstellungsbild von der Avantgarde bis 
heute geprägt; das Negativmodell der V-Ästhetik wird gemeinhin mit der 
Avantgarde insgesamt gleichgesetzt. Erleichtert wurde diese einseitige Ein­
schätzung durch die aggressive, auf Schock-und Überraschungseffekte zielende 
Ausrichtung der futuristischen Manifeste, wenn auch bei näherem Hinsehen 
durchaus Elemente eines ganz anderen Modells sichtbar werden, das man als my-
thopoetischen Archaismus bzw. Neoptrimitivismus (AII) bezeichnen könnte.80 

Während also Krueenych (parallel zu Majakovksij und in großer Überein­
stimmung mit Autoren wie David und Nikolaj Burljuk, Vasilij Kamenskij u.a.) 
den Typ der "avantgardistischen Avantgarde" repräsentiert, die sich primär in 
k o n t r a d e p e n d e n t e r Weise auf die herrschenden Normen des Postrealis­
mus und Symbolismus fixiert, darüber hinaus aber auch in der Negation der 
Konvention als solcher verharrt, steht die Poesie Chlebnikovs für ein Avantgar­
demodell, das auf eine "positive Ästhetik", also die rearchaisierende Innovation 
des Welt-Kodes insgesamt setzt. 

Es lassen sich freilich bei beiden Autoren für jedes der Avantgarde-Modelle 
(A I und А II) durchaus überzeugende Beispiele finden, wenn auch die quanti­
tative Verteilung entsprechender Merkmale im Oeuvre des jeweiligen Autors 
signifikante Unterschiede aufweist. Wesentlich sind jedoch die funktionellen 
Differenzen, die daraus resultieren, daß etwa der Archaismus bei Kruöenych bloß 
die Rolle der Motivation bzw. des Vorwandes zur Entfaltung einer V-Poetik 
(etwa seiner Lautdichtung) spielt. Umgekehrt fungiert die V-Ästhetik (also der 
Neuheits- und Schockeffekt, die Erwartungstäuschung) in der Mythopoesie 
Chlebnikovs als ein Element, das vielfach mit einem "literarischen Ich" des 
Autors verbunden ist und etwa eine komisch-aktualisierende Wirkung auslöst 
(v.a. in dem Sinne, daß der futuristische "Alltag" und seine "Gruppensemantik" 
absichtlich anachronistisch im Kontext einer archaisch-mythopoetischen Szenerie 
auftritt).81 ' 

In folgenden Punkten läßt sich eine Präferenz der (späteren) Obdriuty für das 
Futurismus-Modell Kruöenychs (AI) erkennen: 



232 Aage Hansen-Löve 

3.1. Infantilismus vs. Naivismus 

Der Infantilismus operiert mit der pragmatisch-kommunikativen Differenz 
Kind vs. Erwachsener, wobei hier der Erwachsene ins Kindische regrediert,82 

während im Naivismus das Erwachsensein, die offizielle Welt des Ernstes 
(Bachtin) durch das Kindliche verfremdet und in Frage gestellt wird. Im ersten 
Fall wird die reine Differenz zwischen der Normalität der Erwachsenen-Diskurse 
und jenpr der Kinder poetisch valorisiert und diskurskritisch reflektierbar 
gemacht; im zweiten Fall (des Naivismus ä la Chlebnikov) wird aus der Diffe­
renzqualität eine neoprimitivistische bzw. archaistische Sprach-Welt entworfen, 
die aufgrund ihrer vorkulturellen Natur universelle Gültigkeit beansprucht. Eben 
diese utopisch-archaistische Projektion war nicht Sache der Oberiuty, die in ihrem 
spätfuturistischen Frühwerk der infantilistischen, rhythmisch-expressiven Linie 
Kruöenychs folgten (vgl. dazu etwa Charms' Poem "Michaily" und seine ausge­
prägt infantilistische Rhythmisierung).83 

Neben dieser regressiven Intention im oberiutischen Infantilismus besteht aber 
auch eine entgegengesetzte Spieltendenz, die sich - auch hier in der Nachfolge der 
englischen Nonsense-Poetry und Lewis Carrolls und Edward Lears - an scha­
bionisierten Bildungsdiskursen und - Themen orientiert: Der Regreß ins Vor-
und Subkulturelle84 wird somit kompensiert um einen verspielten Progreß ins 
(Pseudo-)Hochkulturelle eines affirmativen (hier sowjetischen) Bildungswissens 
(analog dem englischen "university witM bzw. der "undergraduate inspiration"), 
gepaart mit der Diskursmaske des verkannten Privatgelehrten bzw. dilettierenden 
Erfinders, dessen Halbbildung (ä la Koz'ma Prutkov) und peinlicher Didaktismus 
mit den Tiraden der offiziellen (Sowjet-)Kultur verschwimmen.85 

3. 2. Fehlerästhetik 

Bei den Oberiuty werden die D e f e k t e und Sprechfehler bzw. die Fehler-
Poetik (Kruöenychs - "gluposti-bessmyslicy") gegenüber der Ontotogie des 
Sprach-Fehlers ("OSibka smerti") als "Loch" ("dyra") im Sprach-Welt-Körper bei 
Chlebnikov favorisiert.86 Für die absurde Welt der Oberiuty bieten die Fehler die 
einzige Möglichkeit, aus dem gnostisch gedachten Weltgefängnis zu entrinnen, 
das als rhetorisch formuliertes Welt-Rätsel (als vielfaches "double-bind" eines 
verknoteten Diskurs-Gefängnisses) ad absurdum geführt werde muß. Der Fehler 
(der Diabolos) liegt (bzw. sitzt) wie immer im "Detail", nicht aber in jenen 
"meloöi" der grotesken Welt (Gogol's), sondern in dem, was in der oberiutischen 
Philosophie Druskins als "kleiner Defekt" bzw. Irrtum ("nebol'Saja pogreSnost'") 
aufscheint.87 

Die absurde Welt ist nicht ontologisch "geschlossen" (wie die groteske), sie ist 
kommunikativ verknotet, der Mensch ist Gefangener der herrschenden Sprach-



Probleme der Periodisierung 233 

spiele, die er von "innen her", also mit ihren eigenen Mitteln schlagen muß, um 
sich von ihr zu befreien. Auch Charms und Vvedenskij ordnen dem (Dichter-) 
Wort die Rolle der DeStabilisierung der Gleichgewichte zu,88 wodurch überhaupt 
erst Leben entsteht.89 

Die offensichtliche Verwandtschaft zwischen der Konzeption der Sprachspiele 
bei Wittgenstein und in der Poetik des Absurden allgemein und jener der Oberiuty 
im besonderen sollte nicht zu voreiligen Schlüssen verleiten; zweifellos gibt es 
eine faszinierende Konvergenz im Diskursverhalten Wittgensteins (etwa in sei­
nem Traktatus) und jenem der Obdriuty - man denke etwa an den 1. Satz des 
Tractatus: "Die Welt ist alles, was der Fall ist", der geradezu als Ausgangsformel 
für die "Fall"-Poetik von Charms gelten kann. Auch der lakonische, halb­
ironisch-verknappte Stil des Tractatus läßt vielfach an Charms denken - so etwa 
folgende Sätze: "Wenn ich den gegenständ kenne, so kenne ich auch sämtliche 
Möglichkeiten seines Vorkommens in Sachverhalten" (2.0123) oder: "Namen 
gleichen Punkten, Sätze Pfeilen, sie haben Sinn." (3.144); "..Um das Wesen des 
Satzes zu verstehen, denken wir an die Hieroglyphenschrift, welche die Tatsachen 
die sie beschriebt abbildet" (4.016), ein Gedanke, der sich vielfach abgewandelt 
auch bei S. EjzenStejn findet. Ziel der Sprachphilosophie Wittgensteins ist 
"Sprachkritik", also letztlich Abgrenzung des Denkbaren vom Undenkbaren 
(4.114), des Sagbaren vom Zeigbaren (4.1212), d.h. vom Evidenten, das solcher­
maßen gerettet wird. Dieses letztlich apophatische Vorgehen bestimmt auch die 
"Tätigkeit" der Oberiuty (Wittgenstein: "Die Philosophie ist keine Lehre, sondern 
eine Tätigkeit" - 4.112). Die Philosophie als Sprachkritik konzentriert sich auf die 
"Grenzfälle der Zeichenverbindung, nämlich ihre Auflösung" (4.466) und operiert 
dabei primär mit den Figuren der "Tautologie und Kontradiktion" (ibid.) - womit 
eben die zentralen Verfahren der oberiutischen Poetik genannt sind. Insoferne 
bedeuten "die Grenzen meiner Sprache die Grenzen meiner Welt" (5.6.) - und das 
Subjekt ist eben die "Grenze der Welt" (5.632), wofür präzise Parallelen in der 
Philsophie der Oberiuty zu finden wären. 

3. 3. Ästhetik des Zufalls 

Bei den Oberiuty werden die " s l u ö a j n o s t i " (der Aleatorik)90und des 
Normbruches (als eigentiches Kunstgesetz im Sinne Kruöenychs) gegenüber der 
normfreien Anti-Ordnung in der poetische Welt Chlebnikovs bevorzugt. So heißt 
es etwa in der Deklaration der Oberiuty: "Говорят о случайном соединении 
различных людей" - in Bezug auf die Gruppenbildung der Oberiuty. Program­
matisch hat Yvedenskij dieses Postulat in seinem Gedicht "Ja zalko öto ja ne 
zver'" formuliert: "..Еще есть у меня претензия, I что я не ковер, не гортен­
зия. I...I Мне не нравится, что я смертен, I...I Мне страшно что я при 
взгляде I на две одинаковые вещи I не замечаю что они различны, I что 
каждая живет однажды. I.. .1 не вижу что они [вещи] усердно I стараются 
быть похожими. IЯ вижу искаженный мир, I я слышу шопот заглушён­
ных лир, I...I мне жалко что на этих листьях I я не увижу незаметных 



234 Aage Hansen-Löve 

слов, I называющихся случай, называющихся бессмертие, I...I Мне жалко, 
что я не орел, I... I Мне страшно что я неизвестность, I мне жалко что я не 
огонь." (Vvedenskij, I, 129-131). 

Die Gleichwertigkeit der Wörter und Referenten korrespondiert bei den 
Oberiuty mit der Maske der Gleich-Gültigkeit: Im Gegensatz zur Übertreibungs­
kunst der Futuristen waren die Oberiuty ausgesprochene Untertreibungskünstler. 
Daher auch die "coole" Selbststilisierung und "Anglisierung" eines Charms und 
seine Vorliebe für alle formen des " U n d e r s t a t e m e n t " . Die ausgeprägt anti-
identjfikatorische Haltung Vvedenskij s hatte dagegen einen durchaus aggressiven 
Zug: Er propagierte eine (absurd wirkende) Äquidistanz des Autors zu allen Text-
und Redethemen. Seine Teilnahmslosigkeit hatte somit Züge der Übertreibung 
einer Untertreibung - wie ja überhaupt die Dichter des Absurden mit der 
Verfremdjung von Verhaltens- und Wertungsnormen operierten. Gleiches gilt ja 
für das Weglassen des Erstaunens bei extrem unwahrscheinlichen oder provo­
kanten bz!w. grausamen Akten (so auch in Kafkas Verwandlung). In all diesen 
Fällen wird die zu erwartende Reaktion und Haltung unterlaufen und durch eine 
hypertroph reduzierte ersetzt. Auf der narrativen Ebene (auch von Gedichttexten 
und dann in den entsprechenden Prosagenres) wird der "sluöaj" zum zentralen 
"Fall" einer "Zufalls-Welt" (der "sluöajnosti") - so schon in Charms' Gedicht 
"Sluöaj na zeleznoj doroge" (1,3-4). 

3. 4. Performanz- vs. Textästhetik 

Die Oberiuty strebten nach einer handlungsorientierten P e r f o r m a n z - und 
Sprechakt- und Sprachspiel-Ästhetik91 vor dem Hintergrund einer Text-Ästhetik 
(des Welt-Buches) bei Chlebnikovs. Daher auch die Vorliebe der frühen Oberiuty 
für Kinder-Abzählverse, die zu den Genres mit "indefiniter Semantik" ("s neopre-
delenno vyrazennoj semantikoj") gehören.92 Die "neponjatnost"' solcher Texte in 
der Kinderliteratur bzw. Folkore ebenso wie bei den Oberiuty wird freilich durch 
die hohe Kontextanreicherung (die Explizitheit der pragmatischen Referenz­
sphäre) grundsätzlich kommunikabel. Sie diente nicht wie in der reinen "zaunV"-
Dichtung einer "bespredmetnost"' der Worte (als "slovo-veSö"'), sondern einer 
expressiven, auf Phonästhetik und Textikonizität vertrauenden Ausdruckssteige­
rung. Intensiviert und verfremdet wird hier immer die performative Präsenz und 
die pragmatische Relevanz - nicht sosehr die grammatische oder semantische 
Autonomie. 

Wenn sich die Oberiuty auch für die graphischen Dimension der Literaturtexte 
interessierten (s. anschließend 3.5.), spielte für sie - besonders aber für Charms -
die Musik im Rahmen des Interesses für Performanz-Medien eine wichtige Rolle. 
Darin folgte Charms jener Unterströmung der (futuristischen) Avantgarde, der es 



Probleme derPeriodisierung 235 

- wie N. Kul'bin, F. Platov, Tufanov bis hin zu MatjuSin - um eine Art Musik-
Poetik ging.93 

Für Kruöenych ist die Lautorientierung ("ustanovka na u s t n o s t ' " ) und 
ihre "Halbverständlichkeit" ("polu-ponjatnost'") Zentrum einer umfassenden 
Phonästhetik, die der "ustnovka na pis'mennost'" und einer "ne-ponjantost"' bei 
Chlebnikov gegenübersteht: Die Vorliebe für laut- und wortimitatorische Neolo­
gismen verbindet die Obdriuty mit analogen Bestrebungen bei Kruöenych: Vgl. 
etwa Vvedenskijs Text "Ostrizen": "..Здравствуй фрер мой аркаша I онкль I 
бинокль I это Акушерин шаг? I.." (II, 200). 

Während im westlichen Theater des Absurden (etwa bei Ionesko, in geringe­
rem Maße bei Beckett) die Alogik bzw. Unverständlichkeit weitgehend vor dem 
Hintergrund eines "normalen Alltagsverhaltens" bzw. mit dessen Versatzstücken 
spielt (O.G. Revzina 1978, 397), gilt dies für die Oberiuty in weitaus geringerem 
Maße- am ehesten noch für Olejnikov und Charms, kaum für Vvedenskij. Wenn 
im absurden Theater des Westens das Mißverstehen immer noch in Hinblick auf 
ein - wenn auch schwer erreichbares - eigentliches und richtiges Verstehens ge­
wertet wird, vermeidet Vvedenskij weitgehend solche sprach- und kulturkritische 
Intentionen und beschränkt sich auf eine reine "Un-Sinnsdichtung" ("bessmys-
lica"), der man - wie O.G. Revzina zutreffend erkennt - am ehesten durch eine 
deskriptive Darstellung des jeweils sprachlich Vorliegenden nahekommt.94 

Wesentlich für die Ob6riuty war die Gleichsetzung von e m o t i v e r bzw. 
expressiver und pathologischer, infantiler etc. Redeweisen und ihres "reinen 
Rhythmus" mit der poetischen Rede selbst (bei Kruöenych) gegenüber einer 
Ontologisierung der Sprachwelten bei Chlebnikov. Der Einsatz von reinen "Laut­
flecken" ("zvukovye pjatna") im Sinne des "zvuöizm" Kruöenychs erfolgte bei 
den Oberiuty vielfach motiviert - etwa durch einen narrativen oder infantil-komi­
schen oder expressiven Affekt: "ны моя ны I моя маленькая ны I.." (Vvedens­
kij, И, 192), die in skandierender Weise sehr expressiv-rhythmisch vorgetragen 
werden mußten. Auch hier wird der reine Phonozentrismus ("zvuöizm") der 
Lautdichtung der А I zu einer theatralischen Performanz entfaltet: "Поэма Ми­
хаил читается скандовочно - и нараспев.." (Charms, "Neopublikovannye 
materialy, 186f.): "..а се го дня на до вот как I до пос лед ня го ков ша." 
(ibid., 187; vgl. auch ibid.: "Kika u Koka", wo der infantilistische Impetus beson­
ders deutlich wird). 

3.5. Absurdistische "pis'mennost"1 und Anagrammatik 

Das große Interesse v.a. von Charms an der Buchstaben- und Zahlenmystik 
der Kabbala und anderer hermetisch-okkultistischer Systeme ist wohl bekannt95 

und auch in seinen Aufzeichnungen vielfach belegt. Die konkrete Materialität des 
Schreibaktes - analog zur performativen des Sprechaktes - war für die Oberiuty 



236 Aage Hansen-Löve 

ein Faszinosum, das in vielem an Chlebnikovs Buchstaben-Realisierungen 
erinnerte:96 "Мы письма пишем в ночь друг другу I закинув плечи как 
солдат. I.." (Charms, II, 145); "Эти буквы след твоей погрешности I собе­
рись и прямо стань I я узнал Законы внешности I принесемте телу дань." 
(И, 144), "Ну давай превно писать I давай буюш составлять." (I, 149). Im 
Gegensatz aber zur Buchstabensemantik Chlebnikovs wird auf eine (wenn auch 
neologistische) Regelhaftigkeit der Semantisierung der Grapheme weitgehen ver­
zichtet: "Я сидел на одной ноге, I держал в руках семейный суп, I.. .1 лучше 
денег накопить I на поездку с Галей С. I за ограду града в лес." (Charms, 
II, 15) Das Graphem/S/ personifiziert nicht nur den abgekürzten Familiennamen 
der "Heldin" des Gedichts, sondern verbirgt sich auch anagrammatisch in den 
Schlüsselwörtern des Textes ("sup", "sunduk", "skup" und "slon", "sljuna"). Der 
Dichter ist im wörtlichen Sinne ein "Schrift-Steiler", ein "bukvar"': "..Он - I 
Зачем же тварь I учитъ значкам? I Кто твари мудрости заря? I Мельница -
I Букварь. I Он -1 Зря, зря. I.." (Charms, И, 83). 

Am deutlichsten wird der Anklang an Chlebnikovs Buchstaben-Dichtung in 
Charms' "Lapa" (1930) - gewissermaßen ein großes Abschiedsgeschenk an die 
"zäum'"-Dichtung: "ЗЕМЛЯК (хохоча). I - Я от xäxa и от хиха I я от хоха и 
от хеха I еду в небо как орлиха I отлетаю как прореха. I...I Запомните 
кокон, фокон, зокен, мокен. I.." II, 92ff.). Die Aufforderung - "budem tna 
nebo uletet'" - weist zurück auf Chlebnikovs "Aufstand der Dinge" (etwa in 
"Zuravl"') und das "voskreSenie slova"; zugleich markiert der Text von Charms 
auch den Anbruch des letzten Kapitels der Avantgarde, der eine Rückkehr ins 
Urland der Symbolisten und Archaisten - nach Ägypten - nicht mehr möglich 
war.97 

3.6. Un-Sinn statt Bedeutungs(-Los) 

Den Oberiuty geht es also, wie Kruöenych, um ein Neulesen und Neuschrei­
ben vorgegebener Kultur- und D i s k u r s - S c h a b l o n e n 9 8 - gegenüber der 
Neuschöpfung von Sprachwelten bei Chlebnikov: Die frühe "zäum'"-Dichtung 
Charms' ist ein "Mosaik von Redeweisen" ("mozaika govorov"), eine Collage aus 
"prostoreöie" (bis hin zu grobianistischen Schimpf-Serien) mit Tufanovs "foni-
öeskaja muzyka" und ihrem gegenstandlosen Dynamismus. Während die Futu­
risten die reguläre Syntax durch eine reine Text-Paradigmatik ersetzen wollten,99 

verfolgten die Oberiuty alsbald die genau entgegengesetzte Tendenz, mithilfe von 
überkorrekter Syntax "unmögliche" Aussagen (d.h. pragmatisch unrichtige oder 
unmögliche Referenzen) zu produzieren. Syntaktische "Wohlgeformtheit" simu­
liert solchermaßen pragmatische Korrektheit, ja axiologische Qualität (Wahrheit). 

In diesem Sinne favorisierten Charms und Vvedenskij die А1 о g i k1 0 0 (und 
das Spiel mit der pragmatischen Unmöglichkeit) bei Kruöenych gegenüber der 



Probleme der Periodisierung 237 

Autonomie einer imaginativen Welt bei Chlebnikov. Die Transformation der 
Asemie bzw. Neosemie der "zäum* "-Dichtung zur Alogik der Pragmateme und 
Diskurse (auch im Sinne Maleviös - vgl. sein Bild "Die Kuh und die Geige")101 

läßt sich an dem Gedicht Nr. 20 von Charms deutlich erkennen: Der Neologismus 
"bezmen" ist hier als Neo-Alogismus umgedeutet, der ein neues Interpre­
tationsmodell indiziert (und nicht ein neues Paradigma): "Оселок - это точиль­
ный камень, I а вот что такое безмен? I Безмен это вроде весов. На палке 
шар и крючок. I Я бы нарисовать мог I но мало места. Могу описать 
интересующий Вас предмет словами. I Это будет вроде стихотворнения: I 
На безмене номера I.." (1,35). Der Gedichttext ist hier in einen halb-prosaischen 
Diskurs eingelassen, die poetische Etymologie - die Ableitung von "bez-men" 
von "vzamen", "repen"', "ka-men,M etc. bzw. die interlinguistische Etymologie 
von "bez" als "Nicht-" und "men" als Plural von Engl, "man" (also "Nicht-Mann 
bzw. Nicht-Mensch") - wird nicht als Entfaltung präsentiert (wie im А 1Д1), 
sondern als pseudo-theoretische D e f i n i t i o n , also Bestandteil eines virtuellen 
poetisch-konzeptuellen bzw. paraphilosophischen Diskurses. Die absurdistische 
Welt ist immer eine mögliche bzw. virtuelle Welt, die archaistische (Chlebnikovs) 
eine überreale, eigentlichere, seinshaftere Welt als die des "byt". 

Ebenso wie die "zäum'"-Dichtung Kruöenychs (und Tufanovs) richtet sich die 
dekonstruktive Intention der Obdriuty auf v o r g e g e b e n e D i s k u r s e 
und kommunikative Grundsituationen (Pragmateme), die gegeneinander ausge­
spielt werden. Somit wird nicht ein neuer Kode, sondern primär eine Transfor­
mation der Diskurslandschaft angestrebt: Nicht die Bedeutungsstrukturen (seman­
tische Paradigmata) werden umgebaut, sondern die standartisierten Sinngebun­
gen, die Interpretantenstrukturen. In diesem Sinne konnten auch die Oberiuty 
(ebenso wie andere Vertreter der Dritten Avantgarde) an der Pluralisierung der 
Diskurstechnik v.a. bei Dostoevskij und im historischen Realismus des 19. Jahr­
hunderts anknüpfen, während der groteske Realismus Gogol's das Paradigma für 
das Modell des späten Symbolismus und die Mythopoetik des А II abgeben 
konnte. 

Ganz konsequent werden also bei den Obdriuty die R e d e (also parole) und 
der S i n n zum Gegenstand der verfremdenden Bearbeitung - und nicht das 
System der Sprache und der Bedeutungen. Es geht um Verschiebungen im 
Bereich der Pragmatik - wobei die eingesetzten Mittel der Lautdichtung weniger 
lexikalische als expressive oder narrative Motivationen erhält. Dies gilt vornehm­
lich für die Frühphase der Ob6riuty (etwa 1925-33); danach treten auch diese 
Elemente des Futurismus weitgehend in den Hintergrund. Nicht zu übersehen ist, 
daß sich auch im Akmeismus der Akzent von der innovatorischen Paradigmatik 
hin zu einer (v.a. auch intertextuell operierenden) Innovation der poetischen Dis­
kurse und ihrer Kontamination verlagert. Auch Mandel'Stam spricht, wie erwähnt, 
primär von "smysl" und "reö,M und nicht sosehr von "znaöenie" und "jazyk". 



238 Aage Hansen-Löve 

3.7. Neue Gegenständlichkeit 

Im Oberiu-Manifest wird das futuristische Prinzip gesteigerten Ding-Sensi­
bilität mit akmeistischen Elementen der organischen Weltempfindung kombiniert: 
" (ОБЭРИУ) ищет органически нового мироощущения и подхода к 
вещам [...] Люди конкретного мира, предмета и слова, в этом направле­
нии мы видим свое общественное значение. Ощущать мир рабочим дви­
жением руки.." (Oberiu - Deklaracija). 

Für die Oberiuty gibt es keinen unschuldigen Zustand der Unmittelbarkeit 
mehr, in den eine "restitutio ad integrum" den Zivilisationsmenschen versetzen 
könnte: die Rückverwandlung von Kultur in Natur (in der futuristische wie neo-
primitivistischen Avantgarde) entfällt. An ihre Stelle tritt die Verlagerung der 
"anderen Welt" in den Kontext des sowjetischen Alltags ("mir inoj" als Welt des 
ganz Anderen - vgl. den Hades Mandel'Stams mit den "sosednie miry" der 
Oberiuty): Das "bytie" eines metaphysische Seins wird "verdiesseitigt" zum "byt" 
eines Daseins, in/als deren M i t t e sich - als Nullstelle und Spalt der Differenz 
- die "cisfinite Logik" (Charms) auftut. Ebenso wird bei Mandel'Stam die Toten­
welt (das Kulturjenseits des Schattenreiches) unter den Füßen offenbar - als 
gläsernes Petropolis, als "pater noster" einer in sich kreisenden, sich ent- und 
einfaltenden Omnipräsenz des Kulturgedächtnisses (als "Fächer"). 

Während aber im Akmeismus die philologische Welt der Klassik bzw. das 
Kulturgedächtnis vor das Unheil des sowjetischen Alltags herbeizitiert wird, gibt 
es für die Oberiuty keine Hoch-Kultur mehr, sondern nur noch Abfallprodukte 
einer idiosynkratisch, in Kleingruppen zerstäubten und im Multilog der Einzel­
gänger zerfledderten Privatisierung der zerstückelten Kulturganzheit. Diese wird 
teilweise als Schulwissen persifliert, als Lehrbuchdiskurs parodiert oder als 
Sammlung von (ideologischen bzw. anderen öffentlichen) Gemein-Plätzen im 
doppelten Wortsinne entblößt. Wir stehen am Ende der utopischen Vorwegnah­
men (eines Futurismus) oder der atopischen Reminiszenzen (der Akmeisten) und 
tatsächlich am N u l l p u n k t de r K u l t u r ; geblieben sind von ihr das 
"bezobrazie" einer Parawissenschaft, eines Flaubertschen Bouvarismus, einer 
Para-Sophie, die nur mehr "partes" neben "partes" setzt - nicht aber das "totum" 
erlangt. Vom großen Ganzen ist die Totalität des Sowjetstaates geblieben. Die 
gesamte Gegenstandswelt wird indifferent und profiliert sich nur noch durch nicht 
näher definierte, ungestalte "Sachen": "..Среди тысячи предметов I только 
очень крупные штук^ (Charms, "On i mel'nica", II, 84). Die "Stuki" entwin­
den sich verdrehten "Sutki". 

"Так вырастает новое поколение частей речи. Р е ч ь , свободная от 
логических русел, бежт по новым путям, разграниченная от других 
речей." (Charms, "Sablja", 2; vgl.J.-Ph. Jaccard 1991, 107). Die Gegenstände 
und Körper verlieren ihre Konturen, werden diffus: "Потеря предметами ста-



Probleme der Periodisierung 239 

бильности, ощущение их зыбкости, растекания и есть головокружение." 
(bipavskij, bei Jaccard, 191)102 

Die vier Arbeitsbedeutungen der G e g e n s t ä n d e ("geometriöeskoe", "utili-
tarnoe", "emocional'noe", "ästhetische") werden um eine "fünfte Bedeutung" 
ergänzt - der Essenz des Gegenstandes, seiner "svobodnaja volja" (J.-Ph. Jaccard 
1991, 119f.): "takoj predmet reet", d.h. es existiert wesenhaft und jenseits des 
Menschen. Zugleich herrscht in der 5. Bedeutung totale "Freiheit des Wortes" 
("svobodnaja volja slova"): "slovo" und "predmet" werden austauschbar (ibid., 
120).103 Insoferne befreit sich die Dichtersprache ebenso von den vier Bedeu­
tungen (Charms, "Predmety i figury", in: Stojmenoff 1984, 32ff.) wie die herren­
losen Gegenstände - sie wird "sinn- und unmenschlich" ("bessmyslennyj" und 
"neöeloveöesldj"): "..и тут за кончик буквы взяв, I я поднимаю слово 
шкаф, I теперь я ставлю шкаф на место, I он вещества крутое тесто." (Vve-
denskij, bei Jaccard, 121). Ziel der Oberiu-Poetik ist das "Übereinanderstolpern 
der Sinngebungen" ("stolknovenie smyslov", Deklaracija) - also die nackte Kon­
frontation von Sinnkomplexen, ohne Hoffnung auf ein "tertium comparationis" 
oder die semantische Entladung futuristischer Montagen. 

Die G e g e n s t a n d s - W e l t der Oberiuty104 orientiert sich - ähnlich wie 
die "Häuslichkeit" ("domaSnost"') der frühen Akmeisten - auf die intime oder 
jedenfalls alltägliche Sphäre der unmittelbaren Lebenswelt; dabei entsteht aber 
nicht die Gemütlichkeit ("ujutnost"') einer eingespielten Zivilisation (wie in Man-
del'Stams Zivilisationsgedichten der 10er Jahre), sondern eine idiosynkratische, 
stark selektive und zugleich scheinbar "wahllos" ausgeräumte Szenerie: Wie in 
der metaphysischen Malerei De Chiricos oder Carlo Carräs (und in den Maleviö-
Bilder der Jahre 1927-35) erscheint die absurde Welt gleichsam "arm" und 
gesichtslos. Die Gegenstände treten nicht als "meloöi" auf - wie in der grotesken 
Welt oder in der des frühen Realismus - sonder als abstrakte Aktanten einer 
generellen Situation, für die sie sprechen bzw. schweigen: "Все пуговки, все 
блохи, все предметы что-то значат. I И неспроста одни ползут, другие 
скачут. IЯ различаю в очертаниях неслышный разговор: I О чем-то сооб­
щает хвост, на что-то намекает бритвенный прибор. I...I Гляди, гляди! 
Она тебе сигналы подает." (Olejnikov, "Ozarenie", 102). Diese noch liebliche 
Variante der Gegenstands-Sprache (wie etwa in einem Andersen-Märchen) 
umschreibt eine Art a b s u r d e s I d y l l , das freilich ironische Züge trägt. 

Der S c h r a n k ("Skap")105 figuriert in der absurden Welt als (scheinbar 
wahllos herausgegriffenes) Mehrzweckobjekt, das zugleich metaphorisch (als 
Mini-Bühne) und metynomisch (als Versteck für den Voyeur oder Liebhaber) als 
Subjekt und Objekt der Betrachtung bzw. Darstellung fungiert, ein Allzweck­
behälter mithin, in dem alle möglichen intertextuellen Allusionen (Dostoevskij, 
Cechov etc.) und Selbstinszenierungen Platz finden: Bei ihrem ersten großen 
Auftritt agierten die Oberiuty zugleich auf, in und vor einem Schrankt, der das 
Zentrum der Inszenierung bildete: "..Петр Нилыч любит, чтобы его слушали, 
когда он что-нибудь говорит. Он скажет меня в шкаф, а сам ходит и 



240 Aage Hansen-Löve 

говорит [...] Укрыться негде, всюду соглядатаи. [...] и каждый день 
смотрю на Верочку из шкапа. L" (Charms, IV, 24-25). 

Die absurde Neo-Gegenständlichkeit findet ihre (auch zeitliche Entsprechung) 
in der dritten Schaffensphase des Suprematismus - v.a. im n e о - f i g u г а.-" 
t i v e n Spätwerk von Maleviö aus den Jahren 1927-1935. Wie in allen dritten 
typologischen Modellen (S III, F III, А III etc.) wird hier die Primärphase (die 
vorabstraktionistische, neoprimitivistische Figuralität [= А II] - bei Maleviö 
vornehmlich die Gestalt des Bauern) vor dem Hintergrund der suprematistischen 
Abstraktion neu aufgegriffen: Es handelt sich also nicht um eine Rückkehr zur 
Gegenständlichkeit oder - wie oft gemeint - um einen vor allem außerkünstlerisch 
bedingten Kompromiß mit der realistischen Staatskunst. Daß gerade in den späten 
20er Jahren die Kontakte zwischen Oberiu und Maleviö bzw. Matjuäin u.a. 
Abstraktionisten besonders rege waren, ist kein Zufall. 

In denselben Kontext gehört das Wiederaufgreifen der "predmetnost"', also die 
Zuwendung zum Problem des "literarischen Faktums" im FIII ebenso wie in der 
Faktographie der "sujetlosen" Prosa in der zweiten Häflte der 20er Jahre. Auch 
die Wiederentdeckung der narrativen und poetischen S e m a n t i k, die Beschäf­
tigung mit Fragen der Thematik und Motivik gehört zu dieser Tendenz. All dies 
erfolgte freilich gebrochen und gewissermaßen geläutert durch das Fiktions^ und 
Mimesisverbot - gebrochen durch die fundamentale "Epoche" der Epoche - also 
prinzipiell innerhalb der Moderne und ihrer Ästhetik. 

Die Oberiuty forderten denn auch in ihrer Deklaration nicht einen neuen 
Realismus, sodern eine "Real-Kunst", durch die dem fiktionalen Realismus und 
der naive Widerspiegelungstheorie (Maleviö nannte ihn den "Futtertrog-Realis­
mus") eine Kunst-Realität entgegengesetzt werden sollte, die eine "Erweiterung 
der Gegenstandswahrnehmung", des konkreten Kunst-Denkens überhaupt er­
möglichen sollte; der ethische Impetus der Katharsis ("oöiäöenie") überlagert hier 
das Aufklärungs- und Entblößungspathos ("obna^enie") der reinen V-Ästhetik 
der Ersten Avantgarde: 

В своем творчестве мы расширяем и углубляем смысл предмета и 
слова, но никак не разрушаем его. Конкретный предмет, очищен­
ный от литературной и обиходной шелухи, делается достоянием 
искусства [...] Посмотрите на предмет голыми глазами, и вы уви­
дите его впервые очищенным от ветхой литературной позолоты. 
Может быть, вы будете утверждать, что наши сюжеты «не-реаль-
ны» и «не-логичны»? А кто сказал, что «житейская» логика обя­
зательна для и с к у с с т в а ? ! . . , ] Мы расширяем смысл предмета, 
слова и действия.." (Oberiu - Deklaracija). 



Probleme der Periodisierung 241 

3.8. Appendix: Absurde Fliegen ("muchi") 

Gewiß ist die Fliege der Ob6riuty mit der futuristischen106 eng verwandt; die 
"muchologija" (vor allem Chlebnikovs) bildet den summenden Hintergrund zahl­
reicher absurdistischer Texte. Gleichzeitig weist sie voraus auf die unendliche 
Vermehrung der "muchi" in der poetischen Welt etwa bei I. Brodksij und dann im 
Konzeptualismus der 70-90er Jahre - hier v.a. bei Il'ja Kabakov.107 Ein para-
digmatischer Text für die absurde "mucha" ist Charms' Gedicht "Padenie vod" (II, 
26-27), in dem einerseits die futuristische "mucha"-Anagrammatik weiter entfaltet 
wird, anderseits die universelle Ausdehnung des "mucha"-Motivs erkennbar 
wird: "..тУХнет печка спят дрова I мокнут сосны я трава I на траве стоит 
пертУХ I он глядит в небесных мУХ I мУХи снов живые точки I лают 
песни на цветочке. \МУХи: I.. .1 Это стукнул молоток. I Это рУХнул пото­
лок. I Это скрипнул табурет. I Это мУХи лают бред." 

Am deutlichsten wird Charms' Rückverbindung zu Chlebnikovs "mucha"-
Motiv immer da, wo der paradigmatische "mucha"-Text Chlebnikovs108 mehr 
oder weniger direkt zitiert wird: "..остановив жужжанье мух I слетает мед­
ленно на мох. I.. .1 Холодеют наши мордочки, L" (Charms, "Aviacija prevra-
Söenij", I, 36); "..Я под сосной лежал на мХУ, I в лесу шакал кричал ХУ 
ХУ! I..", Charms, II, 155); "..леса лужи протеки I где грибы во МХУ дики I 
молви людям: Пустяки I мне в колодец окунаться I мрамор дУХА 
холодить I.. .1 Из Полтавы дунул дУХ I полон хлеба полон МУХ I.. .1 Мама 
воздУХА не даст I...I Во имя Отца и Сына и Святого ДУХА. Амин. II 
ЗЕМЛЯК - Что это жужжит? L. II.. Ребенок тотчас же засыпает и из его 
головы растет цветок. I К У X и в и к а . I.." (Charms, "Lapa", 90, 108). 

Die bei Chlebnikov endemische Kombination von "lovit'" und "mucha" findet 
sich mehrfach auch bei Charms: "..вижу корень сельдерея I ловит муху в 
барабан L" (Charms, I, 147-148. - Daß Charms in seinen Notizbüchern die 
Fliegen "auf dem Mond leben" läßt (1931, 106) verweist auf Gogol's Zapiski 
sumasSedSego, wo die "Nasen" auf dem Mond leben. 

Die dann in der Erzählung "Starucha" kulminierende Anagramm-Realisierung 
von "mucha" - "starUCHA" - "staryj" und "strach" ist bei Charms schon 1928 
voll ausgebildet - vgl. sein Gedicht "Ossa" (I, 65): "На потолке сидела муха I 
ее мне видно из кровати I она совсем уже старУХА I сидит и нЮХАет 
ладонь; I я в сапоги скорей оделся I и в торопях надел папАХУ I поймал 
дубину и по мухе I закрыв глаза хватил со всего разМАХУ. I...I прице­
пил в УХО пистолет I...I подумал: верно умер старичок I...I играет муха 
на потолке I марш конца вещей. I...I вместо носа I трепещет осса I.."; vgl. 
auch auch Vvedenskijs "Kuprijanov i NataSa": "..от тоски, от чувства, от мыс­
ли, от старУХА, I боюсь тебя владычица рУбаХА, I скрывающая меня в 
себе, I я в тебе как муха" - I , 102 oder aber Charms' "Rycari": "Был дом, 



242 Aage Hansen-Löve 

наполненный старУХАми. Стар УХИ целый день шатались по дому и 
били мух бумажными фунтиками.." (in: Glagol, 61). 

Im zitierten Gedicht "Ossa" erklärt Charms die dematerialisierende Wirksam­
keit des zentralen Symboltiers der absurden Welt der Fliege auf die Gegenstände: 
"На потолке сидела муха I.. .1 (Предмет в котором нет материи I не сущест­
вует как рука I он бродит в воздУХЕ потерянный I вокруг него элемен­
тарная кара). L .1 играет муха на потолке I марш конца вещей. I.." (I, 65). 
Hier wird ganz deutlich die Opposition von "predmet" und "veSö"' entfaltet, wo­
bei die materielle Inkonsistenz der Gegenstandswelt mit dem Leichen- und Todes­
insekt der "mucha" assoziiert wird. Diese Thanatosfixierung haftet dem Fliegen­
symbol - in der Mythopoetik ebenso wie in der Folklore - immer schon an: Die 
Fliege selbst ist durch ihre Null-Punktualität und Kleinheit Symbol der 
"niötoznost"', d.h. einer Nichtigkeit bzw. vernicht(s)enden Wirkung (die Fliege 
als Aas fressendes Tier, als Instrument des dionysischen "razlozenie tela"). 

Eine frappierende Parallele zu diesem "telo" - "mucha"-Komplex bietet Vve-
denskij in dem Kurztext: "И я в моем теплом теле I лелеял глУХую лень. I 
Сонно звенят недели, I вечность проходит в тень. I Месяца лысое темя I 
прикрыто дымным плащом, I музыкой сонного времени I мой увенчаю 
дом. I УХО улицы глУХО, I кружится карусель. I Звезды злые старУХИ I 
качают дней колыбель." (Vvedenskij, И, 191). 

Der absurde Mensch (bzw. Autor) ist ein "soznatel'nyj predmet" (Charms, 
"Zizn' öeloveka na vetru", 1927), der von der dissoziierenden Macht der Fliegen 
(des Todes, der Zeit) bedroht wird: Daher die permanente Fliegenjagd, das 
Erschlagen der Fliegen an Wänden und Decken - so im selben Text: "..Детина 
рыжим кулаком I Бил мух под самым потолком. I...I Он как орел махал 
крылами I... I Волос кружились червяки. I... I Над ним два сокола порой I 
В холодном воздУХЕ парят." Die metonymische Nachbarschaft von "ucho" 
und "mucha" resultiert aus dem (lästigen) Sumen der Fliegen am Ohr (und den 
damit assoziierten Fangversuchen): "..В мотылке I и даже в мухе I есть раз­
личные коробочки I расположенные в УХЕ I на затылке - пробочки. I По­
глядите. I.." (Charms, "On in mel'nica", II, 84). Die anagrammatische Verbin­
dung von "much/a" und "vozd-uch" bzw. "duch" verweist auf den pneuma-
tologischen Hintergrund dieses Motivs (hierher gehören auch die solaren Vögel 
"orel" und "sokol" in diesem Gedicht), wobei die Biene ("pCela") in der symbo­
listischen und akmeistischen Mythopoetik109 das solare, goldene, apollinische 
Insekt verkörpert. 

Zur solaren Motivik bei Charms vgl. auch: "Я запер дверь. I.. .1 Ты, солнце, -
лев, плачет владыка, I ты неба властелин. Ты царь. 1-Я тоже царь. I...I Я 
руки разверну I и стану как орел. I Взмахну руками и на воздух, I.." 
(Charms, IV, 13); vgl auch; "..кому бы знать хотелось I древоруба плакал 
дух I полон хлеба полон мух I.. .1 рвался череп на куски.." (Charms, III, 82); 



Probleme der Periodisierung 243 

"Я долго думал об орлах I...I и дружат с водяными духами. I Я долго 
думал об орлах, I но спутал, кажется, их с мухами." (Charms, IV, 65). Diese 
Verwechslung des erhabenen Sonnenvogels ("orel") mit dem nichtigen Todes­
insekt "mucha" findet seine Entsprechung in der Neutralisierung der Oppositon 
von "mucha" und "pöela": "..и мухи со свистом летают везде, I...I и пчелыв 
саду над цветами жужжат, I.." (Charms, IV, 118). 

Die Fliegen wirken dematerialisierend und annihilierend in dem Maße, daß sie 
aus Objekten bloße "Zeichen von Gedanken" bzw. "smysly" machen: "..на ма­
шинах день и ночь I отбиваем знаки смыслов, I дел бумажных полный 
стол туч I мух жуков и коромыслов. I.." (Charms, II, 31; zur Assoziation von 
"mucha" und "niöto" vgl. auch Olejnikov, "Mucha": "..И нет ничего впереди... 
I О муха\ О птичка моя!"). 

Vvedenskijs Klage darüber, kein Tier zu sein (I, 129ff.), belegt das besondere 
Gewicht der oberiutischen Tiersymbolik. Am nächsten der Mythopoetik (der 
"mucha") bei Chlebnikov kommt Charms in seinem Dialog-Poem "Ku" (I, 143-
148): "..эти мухи лето сливы I лодка созданная человеком I...I Похлебка 
сваренная из бобов I недостойна пищи Богов I...I Люди, птицы, мухи, 
лето, сливы I совершенно меня не пленяют I.." oder: "Мы сидим и просим 
кашу I лампу, муху и курок." (Charms, II, 147). 

Der Bewohner oberiutischer Welten ist gar bereit, sich in eine Fliege zu 
verwandeln, um sich so - am Türhüter (sie!) vorbei - ins Paradies zu schwindeln: 
"..О небесный часовой, I мысль твоя течет обратно I как ручей бегущий в 
гору, 1 мне безумнцу непонятно, I,.,1 моему не близко уху I слушать неба 
смутный глас. I Пропусти меня как муху I через двери в рай как раз. I.. .1 
вдруг рукою размахнулся I и пустил мне камень в бок. I Этот камень был 
по счастью бестелесный, I потому что этот камень был небесный." 
(Charms, IV, 117).110 

4. Postscriptum 

Das Eigentliche an der P-Moderne ist das P: Sie ist - im Kierkegaardschen 
Sinne - eine "Unwissenschaftliche Nachschrift" zu einem immer schon vorhan­
denen Gewebe von Prätexten und Prätentionen, deren unterschiedlichste diachro-
ne Interpunktionen (also die Periodisierungen) frei verschiebbar erscheinen. 
Solchermaßen kann der Gesamttext immer neu zurückgelesen werden: Die Frage 
wird zur Antwort, das Zitat zum Original, die Satz-, Werk- und Genregrenzen 
interpunktieren dieselben Texte zu immer anderen. Nach dem Ende der Historie 
sind letztlich alle Periodeneinschnitte aufgehoben; nach dem Auslaufen der 
universellen Sujets - also der von den postmodernen perhorreszierten Großnar-
rativen - gibt es nur noch eine Menge von Geschichten, die immer andere 
intertextuelle Konjekturen eingehen können. Der Held, der die Epochenschwellen 



244 Aage Hansen-Löve 

wie die Initiationszonen seiner eigenen "rites de passage" zu bewältigen hatte, ist 
in den zeit- und richtungslosen Mythos einer Vor-geschichte zurückgesunken. 

Wenn sich in der Moderne die Verschiebung der Dominante weg von den 
Essenzen und ontologischen Wesenheiten hin zu den Grenzen, dem Aufeinander­
prall von Elementen und Formationen verlagert, weg vom Essentialismus hin zum 
Funktionalismus, weg von der Homogenität in sich ruhender Mitten hin zur 
Diskontinuität der Ränder und Schnittflächen (also Montage) - so rückte mit dem 
Ende der Moderne (bzw. der Avantgarden) in diese Randlage das Konzept einer 
frei verschiebbaren Nullstelle ein. Der Spalt zwischen den Formationen, zwischen 
den montierten, heterogenen Teilen, zwischen den Epochen- und Periodensystem 
men ist nun nicht mehr Ort des Ausbruches der Vitalität und Evolutionsdynamik -
gewissermaßen tektonische Verschiebung mit vulkanischen Folgen: Er ist ein 
Nichts-Ort - nach dem Untergang der Ortlosigkeit der utopischen Avantgarden, 
ein Abgrund ohne die Bezugsfelder diesseits und jenseits, hier und dort. 
Geblieben ist die Totalität eines Dazwischen, einer Schwelle, die nicht mehr der 
Mensch (oder sein Werk) transzendiert, sondern die selbst in permanenter 
Bewegung ist. Dieses Konzept der reinen Differenz markiert die Nullstufe, von 
der aus das Post der P-Moderne sich ermißt. Geblieben ist: tränenlose und 
unmystische Apophatik - ohne die komplementäre Rückversicherung einer Offen­
barung, ohne den Logozentrismus fleischgewordener Worte. Die Rede bewegt 
sich im Feld des Vegetarischen - auch hierin getreu der häretisch-gnostischen 
Vorgeschichte.111 

Geblieben ist die reine Dynamik einer in sich kreisenden Innovatorik, die nicht 
/mehr die Sprachen und Codes umpflügt, ja universell neu verfaßt, sondern nur 
mehr in der Sphäre der Um- und Entwertung pulsiert. Keine semantischen: Welten 
mehr und auch letztlich keine Diskurse als auktoriale Texte - nur mehr Axiologie 
statt Semantik, nur mehr Wertprozesse, reine Prozessualität. Der postmoderne 
Autor ist ausschließlich Arbiter, der das Projekt der totalen Kritik vollendet und 
überschritten hat: Urteil ohne Tat(-Bestand), Kritik ohne Primärtext, Übersetzung 
ohne Original, Stil(isierung) ohne Sprache - und der bargeldlose Verkehr eines 
totalen Tausches der Kulturökonomie, die an die/auf der Stelle der Kultur tritt.112 

Verkauft werden Konzepte als Artefakte, Valorisierungen als Werke, Inszenierun­
gen als Libretti: Den Platz des Künstlers nimmt der Ausstellungsmacher ein (als 
Arrangeur von immer schon "ready mades", also Fertiggemachtem, Gehabtem). 
Es herrscht Wirtschaft, die ausschließlich aus Börse besteht- und aus Terminge­
schäften. 

Die reine Ökonomie wäre somit tatsächlich im Ästhetischen aufgegangen (wie 
seinerzeit die Utopie in den Avantgarden) - und vice versa. Die permanente 
Verschiebung der Valorisierungsgrenzen (zwischen egal welchen Gegenständ­
lichkeiten, Zeitaltern, Nutzungsweisen) erfolgt auf Kommando der Valorisatoren, 
denen die jeweils zu spät Gekommenen nacheilenden Gehorsam zuteil werden 



Probleme der Periodisierung 245 

lassen: "Die Flucht in die Wüste [des Profanen] wird zur Eroberung der 
Wüste"113 das Profane (der "byt") wird zum Gelobten Land. 

A n m e r k u n g e n 

1 Zur typologischen Periodisierung des Symbolismus allgemein und zum Früh­
symbolismus (= SI) im besonderen vgl. meine Darstellung A.H.-L. 1989, 
45ff. 

2 Die Konzeption des "Lebenstextes" ("tekst bytija") allgemein und im Symbo­
lismus behandelt LP. Smirnov 1977, 28ff. und zusammenfassend A.H.-L. 
1980, 140ff.; ders., 1989, 448-464, sowie F.Ph. Ingold 1981, 37-61. 

3 Ausführlicher Zu Brjusov als "Manager" des frühen Symbolismus vgl. M.P. 
Шее 1975. 

4 A.H.-L. 1978, 137ff., 341ff.; 1989, 49ff., 77. 

5 A.S. Pustygina 1975, 143-147. 

6 E. Poyntner 1988. 

7 A.H.-L., 1992a, 223f. 

8 A.H.-L., 1994a. 

9 A.H.-L., 1989, 133ff. 

1 0 A.H.-L. 1994a. 

11 A.V.Lavrov 1978, 137-170. 

1 2 S Kierkeegaard (1845) 1958. 

1 3 Anders als im postsymbolistischen Archaismus (etwa Chlebnikovs), wo das 
Prinzip der Metamorphotik neoprimitivistisch-körperhaft gedacht wird (A.H.-
L. 1985), geift der S II auf die dionysische und apokalyptische Konzeption der 
Verwandlung zurück ("prevraSöenie" als "vozvrat" des Messias in der Gestalt 
des Künstlerhelden selbst bei A. Belyj). 

14 Ausführlich zur Korrelation von Veränderungen in der Farbsymbolik und 
solchen in der Periodisierung der Entfaltung des Symbolismus vgl. A. Blök, 
"O sovremennom sostojanii russkogo simvolizma", (1910), Bd. 5, 425-436, 



246 Aage Hamen-Löve 

15 Parallel zur formalistischen Theorie des "literaturnyj byt" (A.H.-L. 1978, 
397ff.) versucht A. Belyj etwa in den Erinnerungsbüchern der späten 20er und 
frühen 30er Jahre eine Art "Selbstsoziologisierung" des Symbolismus; in an­
deren Schriften tendiert derselbe Belyj zu einer "Anthoposophisierung" der 
eigenen (bzw. symbolistischen) Entwicklung (vgl A. Belyj [1928] 1987). 

16 Zur Gliederung der methodologischen Evolution des russischen Formalismus 
in drei Modelle (F I = paradigmatisches Reduktionsmodell; Kunst als Menge 
von Verfahren; F II•=• syntagmatisches Funktionsmodell und F III = pragma­
tisch-literatursoziologisches Modell) vgl. A.H.-L. 1978. 

17 A.H.-L. 1978, 376ff., 381ff.; 510ff. 

18Ibid.,338ff. v . ; 

19 Zur Bedeutung der Mode als Modell der (Kunst-)Evolution und zur Periodisie-
rung der russischen Romantik vgl. A.H.-L. 1992, 514ff. 

20 A.H.-L. 1982. 

21 V.N. Toporov 1983, 227-284. 

22 A.H.-L. 1982. 

23 W.Schmid 1982, 83-110. 

24 V.B. Sklovskij 1925,162ff.; A.H.-L. 1978, 384f. 

25 A.H.-L. 1978,384ff. 

26 Ju. Tynjanov 1977,509. 

27 Ibid., 523. 

28 Zur "Existentialisierung" der Position der Formalisten im literarischen "byt" 
der späten 20er Jahre vgl. A.H.-L. 1978, 575ff.; Sklovskij 1926, 56. 

29 V. Sklovskij 1926, 51f.; A.H.-L. 1978, 554ff. 

30 G.O. Vinokur 1927; dazu A.H.-L. 1978, 419f. 

31 Ju.Tynjanovl977,523. 

32 M. Foucault 1973. 

33 Genau dieses Prinzip der permanenten Re-und Valorisierung beschreibt auch 
Boris Groys in seiner "Ökonomie" der künstlerischen Innovatorik bezogen auf 
die Postmoderne (B. Groys 1992). 



Probleme der Periodisierung 247 

34Vgl.A.H.-L. 1993a; 1994b. 

35 A.H.-L. 1978. 

3 6 Zur Periodisierung der Avantgarde vgl. LP, Smirnov 1979, 148; A.H.-L., 
1986, 17-48. 

37 Zitiert wird nach: Sobranie soöinenij v trech tomach, Red. G.P. Struve, B.A. 
Flippov, Washington 1967-1871, Bände I-III. 

38 Vgl. Ju. M. Lotman 1970. 

39 N.S. Gumilev 1913, 42-45; B. Ejchenbaum 1986, 379, 382; V.M. Zirmunskij 
1977,1, 107ff., 138f., Ju. Tynjanov 1929, 541-580; vgl. zuletzt R. Eshelman 
1988, 208L, H.Meyer 1991, im Druck; A.H.-L. 1991. 

4 0 Vgl. A.H.-L. 1991, 15-44. 

41 Vgl. damit Charms' Kritik an der "zaum'"-Poetik in der "Deklaracija" der 
Oberiuty 1928 - ein Manifest, das freilich nur bedingt repräsentativ für das 
Verhältnis der Oberiuty zur futuristischen Avantgarde ist. 

4 2 Vgl. zuletzt G. Langer 1990, 85ff. 

43 In diesen Kontext gehört auch das für alle dritten Modelle (des Symbolismus 
oder des Formalismus, der Avantgarde) typische Verhalten der "Selbsthistori-
siemng"; Für den grotesk-karnevalesken Spätsymbolismus (ab 1907 etwa bis 
weit in die 20er Jahre) ist diese Tendenz zu beobachten, die eigene Entwick­
lung zu periodisieren und als historisch-gegeben (auch in Konkurrenz zu den 
anderen synchronen Kunstrichtungen) anzusehen. Ähnliches gilt etwa für die 
Literarisierung im "memuarnyj roman" der dritten Avantgarde (A III) in 
Romanen und Erzählung (etwa bei O. ForS, V. Kaverins Chudoznik neizve-
sten, Skandalist Ui veöera na Vasilevskom ostrove u.a.) vgl. dazu Sklovskij, 
"Togda i sejöas", in: Literatura fakta, M. 1929 (siehe auch A.B. Bljumbaum, 
G.A. Morev 1991, 269). Ähnliches gilt für die Romane K. Vaginovs, in denen 
die formalistische Konzeption des "literaturnyj byt" (Zentrum des literatur­
soziologischen Formalismus der 2. Hälfte der 20er Jahre, d.h. des FIII) litera-
risiert wird (vgl. den Schlüsselroman Trudy i dni Svistönovä). Zu bemerken 
bleibt noch die zeitweilige Verbindung K. Vaginovs als junger Lyriker mit den 
Akmeisten (A.A. Aleksandrov 1991, 16ff. und 35f.). Zum "Synthetismus" 
gehört schließlich auch die spezifische Position Zamjatins, der den Begriff 
selbst ja programmatisch der linken Avantgarde ebenso wie der offiziellen 
Kunst entgegensetzt (ibid., 20). 

44 R. Lachmann 1990, 354-403 (Zur Intertextualität und Gedächtnis-Kultur im 
russischen Akmeismus): "Der Wunsch der Berührung mündet in einen 
doppelgängerischen Wiederholungszwang', der die semantische Spanne zwi­
schen dem Wiederholten und dem Akt des Wiederholens auskostet." (ibid., 



248 Aage Hansen-Löve 

374); "Der 'Konservativismus' des akmeistischen Kulturmodells bedient sich 
avantgardistischer Strategien: Vielstimmigkeit, Polyisotopismus, Intertextuali-
tät." (ibid., 368). 

4 5 Erklärtes Ziel der akmeistischen Programmatik war es, eine "organische Schule 
der russischen Poesie" ("organiöeskaja Skola russoj liriki") zu schaffen (Man-
del'Stam, II, 256). Mandel'Stam zielt auf ein "neues organisches Verstehen" 
("organiöeskoe ponimanie") in der Kunst (ibid.)* Gumilev vergleicht die Ent­
stehung von Gedichten mit einem Hervorwachsen von "Organismen" ("prois-
cho2denie zivych organizmov", Gumilev 1923,31ff.). 

46Vgl. A.H.-L, 1993. 

4 7 Vgl. N.I.Efimov 1929, 31-108; hier: 62ff.; zu den bedeutendsten Gemein­
schaftspublikationen gehörten die Bände: Chudozestvennaja forma, Sb.st. N.I. 
Zinkina, N.N. Volkova, M.A, Petrovskogo, A.A. Gubera, pod. red. A.G. 
Ciresa, M. 1927; Iskusstvo portreta, Red. A.G.Gabriöevskij, die Periodika: 
Iskusstvo,Ars poetica, Literaturnaja mysl', Poetika (vgl. dort die Rechen­
schaftsberichte über die Tätigkeit am G.I.I.I. in: Bd.l, 1926, 155-162; Bd.4, 
1928, 149-155); Zadaöi i metody izuöenija iskusstv, Pgd. 1924; L. 1927; 
Gosudarstvennyj Institut istorii iskusstv. 1912-1927, L. 1927; die Publika­
tionsreihe Voprosy podtiki im Verlag Academia u.a. Ausführliche bibliogra­
phische Angaben mit Kommentaren bei S. Baluchatyj 1929. 

Neben G. Spet zählten zur Formal-Philosophischen Schule B.M. Toma-
Sevskij, V. Zirmunskij, V.V. Vinogradov, S.I. Bernstejn, B.I. Jarcho, F. Smid, 
S.D. Baluchatyj, G.A. Gukovskij, M.A. Petrovskij, A.M. PeSkovskij, A.A. 
Guber, B.M. EngeFgardt, N.I. Zinkin; von den Formalisten standen Ju. 
Tynjanov und B. Ejchenbaum der Gruppe auch institutionell (als Mitglieder 
des G.I.I.I.) am nächsten (vgl. Ju. Tynjanov 1977, 404-572). Zu Jakobsons 
Verhältnis zu G. Spet und zur Phänomenologie vgl. E. Holenstein 1975, ders., 
1976, 13ff. - Kaum untersucht wurde bisher die Beziehung der Oberiuty zu 
Vertretern der Formal-Philosophischen Schule: Dies gilt v.a. für die "Radiks"-
Gruppe bzw. die "Cinari" und ihre Kontakte zum G.I.I.I. in Leningrad 1928-
29 (vgl. M.B. Mejlach 1990,182). 

48 A.H.-L. 1978, 175-226; 304-337; vgl. auch 260ff., 290ff.; A.H.-L. 1994c, 
zusammenfassende Darstellung der FFS. 

49 Engel'gardt 1927, 26; M. Bachtin, P. Medvedev 1928, 122f. spricht abfällig 

von einem "ostranjajuSöij metod" der Formalisten. 

50 B. Engel'gardt 1927, 35ff.; A.H.-L.,1978, 188-197. 

51 P. Medvedev 1928, 85f., 122f.; B. Engel'gardt, 1927,67. 
52 в. Engel'gardt 1927, 19; G. Spet 1914, 132; V. Sklovskij 1925, 8; A.P. 

Cudakov 1975, 305-354. 



Probleme der Periodisierung 249 

53 Vgl. A. Belyj 1934. 

54 Zur Hadesvorstellung Mandel'Stams vgl. P. Hessel989, 102ff.; A.H.-L., 
1993b. 

55 Vgl. Mandel'Stam, "Slovo i kul'tura", II, 226. - Zum "slovo-imja"-Konzept 
Mandel'Stams und zu seinem Verhältnis zu den "imjaslavcy" vgl. die Zusam­
menfassung bei P. Hesse 1989, 120ff., 152f.; Ju. S. Stepanov 1985, 57ff. 

56 A.H.-L. 1990b, 9-55. 

57 Vgl auch Engel'gardt 1927, 19; zur "Überwindung des Psychologismus"; G. 
Spet, "Problemy sovremennoj poetiki", in: Iskusstvo, 1, 1923, 43-78. 

58 R. Grübel 1979, (Einleitung); vgl. zuletzt M.M. Bachtin 1990, 436-487. Zum 
philosophischen Hintergrund M. Bachtins vgl. auch K. Clark, M. Holquist 
1984; B.Groys 1989, 113-130. 

59 Eine verwandte Neigung zur Dialogizität zeichnet auch die Poetik und das 
Gruppenverhalten der Oberiuty aus, die schon lange vor ihrer Verdrängung 
aus dem öffentlichen Raum ein spezifisches Insidertum, ja geradezu eine Art 
(karnevalisierten) "Orden" bildeten (vgl. V.N. Sazin 1990, 194ff. zum "öinar-
stvo" der jungen Obdriuty), der das mönchische, pseudomasonische und eng­
lisch stilisierte (Club) "ob"edinenie" halb-parodistisch, halb im Ernst reali­
sierte. So kam es immer wieder zur Gründung kurzlebiger Vereine wie etwa 
des "klub malogramotnych uöenych" (T. Lipavskaja!1984, 52f.). Im Lichte der 
bachtinschen Dialogizität wäre die typisch oberiutische Gattung der "razgovo-
ry" (eher handelt es sich hier um Formen der Wechselrede) zu untersuchen 
(vgl. zur Aufzeichnung solcher "Gespräche" durch L.S. Lipavskij und T. 
Lipavskaja 1984, 52f.; Lipavskijs Text ist auf deutsch erschienen in: Schreib-
heft39 und 40). Auch die spezifische "domaSnost"' der Oberiuty (ibid., 52f.) 
wäre - wenn auch anders getönt - mit diesem Leitmotiv akmeistischer Lebens­
kunst zu vergleichen. Zu Charms' Wohnung vgl. die Bemerkungen bei 
I.Bachterevl984,62f. 

60 B. Ejchenbaum 1969, 109ff.; A.H.-L, 1978, 312ff. 

61 M. VoloSin, M. Bachtin 1929, 15; R. Grübel 1989, 131-166; ders., 1979, 21-
78, 32-36; ders., 1983,43-82. 

62 G. Spet, 1922-1923, 29ff.; A. Losev 1927; vgl. G. Shpet 1991. 

63 R. Lachmann 1970, 226-249. 

64 Mandel'Stam., "Oprirode slova", II, 254; A.H.-L. l'990b, 9-56. 

65 Zur Rezeption der Zeit-Theorie H. Bergsons durch Mandel'Stam vgl. ausführ­
lich die Darstellung bei P. Hesse 1989,195ff. 



250 Aage Hansen-Löve 

66 Ju. Tynjanov 1977, 397ff.; 350, 523; ders., "O literaturnoj evoljucii", 437f.; 
"Oda как oratorskij zanr", 273ff; V. Sklovskij 1926, 94ff,; ders., "Iskusstvo 
как priem", in: Texte der russischen Formalisten, Band I, 50ff.; B. Toma-
Sevskij 1927, 156-158; B. Engel'gardt 1927, 99ff.; A.H.-L. 1978, 369ff. 

6 7 So in der Nachfolge der Sprachphilosophie W. Humboldts bei A.A. Potebnja, 
Mysl' i jazyk, (=Polnoe sobranie soöinenij, Bd.I) Odessa, 1922, 166f.; 
B.M.Engel'gardt 1927, 54-63. 

68 Vgl. dazu eingehend W. Schmid 1977. 

69 A.H.-L. 1990b, 9-56. 

70 Die Bezeichnung der Oberiuty als russische Variante einer internationalen 
Formation der Dichter des Absurden (im Sinne der westeuropäischen Tradi­
tion, wie sie etwa bei M. Esslin oder A. Liede beschrieben wird) hätte einiges 
für sich, kann aber hier nicht näher diskutiert werden. Während die groteske 
Welt vertikal, total(itär) und geschlossen als Anti-Welt einer "offiziellen 
Ordnung" (Kode) entgegensteht, diese in- und pervertiert, orientiert sich die 
absurde Welt an einer horizontalen Welt der Pragmatik (des Verhaltens, 
Handelns und der Diskurse). - Zur Abgrenzung von absurder und grotesker 
Poetik vgl. R. Lachmann 1978, 7f. Zur Bedeutung der grotesken Poetik 
Gogol's für die Oberiuty vgl. A.A. Aleksandrov 1991, 20. 

71 Zum Problem einer Periodisierung der Oberiu-Dichtung vgl. M.B. Mejlach 
1990, 181-193 hier: 181); A.A. Aleksandrov 1991, 5ff. (setzt den Beginn der 
Oberiu-Geschichte mit der "Deklaracija" 1928 an); Stojmenoff 1984, 124ff. 
sieht in der Phase 1933-1939 einen "Wandel von einer experimentellen zu 
einer konventionellen Form (sie!)" in der Dichtung der Oberiuty. Vgl. auch 
J.Ph. Jaccard, A. Ustinov 1991, 159-228 (Hier v.a. die Beziehung der jungen 
Oberiuty bzw. der "Cinari" zu Tufanov und seinem Lautexpressionismus). 
Vgl: dazu auch S. Sigov 1987, 83-96 und LS. Druskin 1985, 381ff; J.Ph. 
Jaccard 1991, 17ff., 48ff.; T.L. Nikol'skaja 1990, 173ff.; M.B. Mejlach 1990, 

t 181ff.; A.A. Aleksandrov 1991, 13 (bezieht sich auf die großen Unterschiede 
im Oeuvre Charms - etwa zwischen der "cisfiniten Logik" des Poems "Lapa" 
und der Erzählung "Starucha"). V.N. Sazin 1990, 195ff. kritisiert die Perio­
disierung in eine Frühphase ("öinari"), eine Öberiu- und einer Postoberiu-
Phase. 

72 Zur Zweiteilung der "zäum'"-Poetik in einen lautorientierten Zweig ("zvuk-
zaum'" - v.a. bei Kruöenych) und in einen semantisch orientierten (Chleb-
nikov) vgl. A.H.-L. 1978, 99-174. Zu Tufanovs Lautlehre vgl. "Osnovy 
zaumnogojazyka", lOOff. 

73 Diese Körperlichkeit des Dichters unterstreicht auch K. Maleviö in seinem für 
die Oberiuty fundamentalen Manifest "O poezii", 1919, 31-35: "Поэт есть 
особа [...] Он сам, как форма, есть средство, его рот, его горло - сред­
ство, через которое будет говорить Дьявол или Бог. [...] Человек-



Probleme der Periodisierung 251 

форма тоже знак, как нота, буква и только. [...] Будучи непонятым, 
но действительно реальным." Wie bei Kruöenych und den futuristischen 
Manifestanten der 10er Jahre, die ihre "zaumnost,u auf die Glossolalie der 
Sektanten zurückführen konnten (analog zur Glossolalie-Konzeption Andrej 
Belyjs, der hier Pate stand - vgl. A. Belyj 1923), rekurriert Maleviö auf die 
ekstatische Körperlich der "radenija" der Chlysten-Sekte, wenn er schreibt: 
"Когда загорается пламя поэта, он становится, поднимает руки, изби­
вает тело, делая из него ту форму, которая для зрителя будет живой, 
новой, реальной церквой." (ibid.). Zur "Glossolalie" der "jurodivye" vgl. 
D. Lichaöev, Panöenko 1991, 113; zu Charms Interesse an Magie vgl. A.A. 
Aleksandrov 1980, 66f.. 

Die rhythmisch-expressive Körpersprachlichkeit bei Andrej Belyj korres­
pondiert mit analogen (gleichfalls anthroposophisch inspirierten) Ideen bei V. 
Kandinskij, MatjuSin und K. Maleviö. - Die mystisch-sprachmagischen 
Hinter- und Untergründe des Dadaismus (etwa bei Hugo Ball) sind vielfach 
belegt (vgl. A. Liede 1963,1, 9; I, 214ff.). 

74 Zur Wertschätzung Chlebnikovs durch Charms vgl. I. Bachterev 1984, 60 und 
Vvedenskij (vgl. M.B. Mejlach 1990, 192). 

75 Vgl. M.B. Mejlach 1990,181f. 

76 Zur Sonderstellung von Olejnikov im Rahmen der Oberiuty vgl. R.R. Milner-
Gulland 1976, 313ff.; S.V. Poljakova 1991, 259-262, L. Ginzburg, "Nikolaj 
Olejnikov", in: Olejnikov 1991, 5-50; A.A. Aleksandrov 1991, 25. 

77 Zur futuristischen Frühphase der Oberiuty vgl. L-Ph. Jaccard 1991a, 15ff.; 
A.A. Aleksandrov 1980, 3ff. /bezeichnet die frühen Oberiuty als "mladofutu-
risty"; ibid., 66ff; vgl. auch die Erinnerungen von I. Bachterev 1991,441-454; 
I Bachterev 1984, 57-100. 

78 Zur Tradition des Absurden vgl. die klassische Darstellung bei M. Esslin 
1965, 250ff. und zu Lewis Carroll (263ff.) sowie ausführlich A. Liede 1963, 
I, 160ff. (zu E. Lear, Carroll, Kipling, Chesterton u.a.) und besonders W. 
Steiner 1982,97ff zur Semiotik der "Nonsense"-Dichtung bei Carroll; weiters 
zu den Oberiuty und Carroll vgl. M.B. Mejlach 1990, 188f.; A.A. Aleksan­
drov 1980, 79). Die Ähnlichkeiten mit dem Dadaismus, aber auch mit 
Christian Morgenstern (nach S. Sigov, 87ff. konnte Charms durchaus mit 
seinen Gedichten vertraut gewesen sein) oder Karl Valentin werden deutlich 
in der Darstellung bei A. Liede 1963, I, 136ff., 273ff. und M. Esslin 1965, 
266ff. Bei all diesen Dichtern triumphiert die "unmögliche Tatsache" 
(Morgenstern; vgl. A. Liede 1963, I, 320f.) über die "common-sense"-
Pragmatik, während der Diskurs scheinheilig in wohlgeformter Syntax und 
Grammatikeinherschreitet. 

79 Die nachfolgende typologische Gegenüberstellung entspricht der ausführliche­
ren Darstellung bei A.H.-L. 1991, 15-44; vgl. auch A.H.-L. 1986, 17-48. 



252 Aage Hansen-Löve 

80 So erklärt sich auch die Tatsache, daß Chlebnikov die wichtigsten Futurismus-
Manifeste mitunterzeichnen konnte, ohne doch seine eigene Variante des Futu­
rismus damit zu verraten; umgekehrt gibt es im Schaffen des jungen Kruöe-
nych genügend Hinweise auf die Integration von Elementen, die durchaus dem 
Archaismus im hier verstandenen Sinne zugehören; dies gilt für Teile seiner 
semantischen Welt ebenso wie für sein Sprachdenken, das "Wortschöpfertum" 
(slovotvoröestvo). 

81 Kompliziert wird diese Wechselseitigkeit der Modelle А I und А II (je nach 
Zugehörigkeit zu einer Individualpoetik) noch durch ihre Beziehung zu den 
entsprechenden Modellen im vorhergehenden bzw. gleichzeitigen russischen 
Symbolismus. Dadurch wird die oeuvreinterne Differenz zwischen А I und 
А II im Schaffen Kruöenychs bzw. Chlebnikovs um eine werktranszendente 
erweitert: Kruöenych verhält sich zum mythopoetischen Symbolismus (S II) 
grundsätzlich negativ (man denke an seine Mond-Parodien, seine Anti-
Appkalyptik etc.)', während er zum S I (also zur frühsymbolistisch-dekadenten 
V-Ästhetik der 90er Jahre des 19. Jahrhunderts - v.a. zu Brjusov, Sologub, 
Gippius u.a.) ein im Prinzip positives Verhältnis entwickelt: so etwa in der 
gemeinsamen Vorliebe für Anagramme im Sinne der "Verschiebungspoetik" 
(sdvigologijä) bei Kruöenych und in Verbindung damit in der gemeinsamen 
Auseinandersetzung mit PuSkin; im Gegensatz dazu orientiert sich die Mytho-
poetik des Symbolismus (S II, also v.a. Belyjs-, Bloks, Ivanovs u.a.) ebenso 
wie jene des Archaismus (A II) an der Paronymik und Kalauer-Poetik Gogol*s 
und seiner Nachfolger. 

82 Dies gilt auch für die Komik der Oberiuty, die sich u.a. am "jurodstvo" 
orientiert, d.h. unter der Bedeckung jener "Kappe" ("kolpak") auftritt, die den 
Narren (in Christo) ebenso markiert wie den Träger der "Sapka nevidimka" 
unsichtbar macht: Zur Narrenkappe der "jurodivye" vgl. D.S. Lichaöev, A.M. 
Panöenko 1991, 110f.; 115 (zu Chlebnikov und "jurodstvo"). Auch in Vagi-
novs Oberiu-Roman Kozlinaja pesn' tritt der "neizvestnyj poet" unter einer 
Narrenkappe auf und es ist die Rede von Dichtern, die "из-под колпаков 
слов новый смысл вытягивают" (vgl. М.В. Mejlach 1990, 192; J. Stojme-
noff, 104f.). Wie andere typischen Oberiu-Motive findet sich auch jenes des 
"kolpak" in Maleviös Manifest "O poezii": "Буря форм, их новая кон­
струкция, новое тело под колпаком сводится к Венере Милосской, к 
Аполлону." (К. Maleviö 1919, 127). 

83 Publiziert und kommentiert bei J.-Ph. Jaccard 1991b, 184-228; ders., 1991a, 
28ff. - Vgl. dazu den infantilistischen Absurdismus im Frühwerk der Oberi­
uty (Charms: "Хлоп Хлоп Хлоп I прибежали дети..", I, 130; "Как мама 
быстро прибежала I..", I, 127; "Мама Няма Аманя", I, 60; "Тра та та та 
тра та та", I, 151 - und auf der narrativen Ebene: "Polet v nebesa", I, 69-71; 
"Papa i ego nabljudateli", I, 78-79). Wenig beachtet ist - neben Tufanovs 
Wirkung -jene der musik- und performanzorientierten Futuristen wie etwa F. 
Platovs, der in seiner "Gamma glasnych" (wiedergedruckt in: Zabytyj avan-
gard, WSA, 21, 71) die Bedeutung des "detskij lepet" für die "zäum*"-Poetik 
hervorhebt; zur "detskaja derzost'" bei Kruöenych und Vvedenskij vgl. S. 



Probleme der Periodisierung 253 

Sigov, 88f. - Die komplizierte Beziehung zwischen dieser avantgardistischen 
Poetik des Kindes und der "Kinderdichtung" der Oberiuty (vgl. dazu G. 
König 1978, 57-78) ist noch viel zu wenig untersucht, wodurch es bisweilen 
gar zur Verwechslung beider Bereiche kommt. 

84 Der Rückgriff auf Formen des "narodnyj komizm" bei den Oberiuty ist auch 
noch kaum erforscht (vgl. A. Gerasimova 1988, 48-79; A.A. Aleksandrov 
1991, 3, 14f., 32 zur "narodnaja komika"). 

85 Zum Spiel mit der Bildung in der englischen Nonsense-Poetry vgl. eingehend 
A. Liede 1963,1, 161 ff., 183f.; zur Mystifikationslust bei D. Charms schon in 
der Schulzeit vgl. I. Bachterev 1984, 63; zu Olejnikov als "philosophizing 
domestic poet" vgl. R.R. Milner-Gulland 1976, 317ff. (hier v.a. zu Olejnikovs 
"Chvala izobretateljam" und Koz'ma Prutkov; vgl. zu seiner Bedeutung für die 
Oberiuty: A.A. Aleksandrov 1991, 25; R.R. Milner-Gulland 1976, 313f.; I. 
Bechterevl991, 451f.; zum bürokratischen Stil des Koz'ma Prutkov vgl. B.Ja. 
BuchStab 1965,17f.; 27). Die Vorbildwirkung des "estestvennyj mysliter" für 
die Obdriuty bemerkt A.A. Aleksandrov 1991, 14; analog dazu spricht Ju.I. 
Levin 1981, 90f. von einem "kempovoe vosprijatie" in Vaginovs Oberiu-
Roman (Kozlinajapesn'). 

86 Vgl. dazu ausführlich A.H.-L. 1987, 97f.; 1991, 19ff. und 1992 (Psycho-
poetik), 195-288, hier 251 ff. (zum psychopoetischen Problem des Fehlers als 
bedeutungsschafende Fehlleistung im Sinne Freuds und seiner Rezeption 
durch Kruöenych). 

87 Vgl. J.«Ph. Jaccards Darstellung der Philosophie Druskins und Lipavskijs 
1991a, 161. 

88 Zur Neuabgrenzung von Fall und Zufall im frühen (avantgardistischen) Rea­
lismus der 40er Jahre des 19. Jahrhunderts in Rußland vgl. A.H.-L. 1992b. 

89 Charms, "O ravnovesii", bei J.-Ph. Jaccard 1991a, 162-163. 

90 Druskin, zit. bei Jaccard 1991a, 164. 

91 Vgl. zu den "Prinzipien der Zufälligkeit und gleichwertigkeit der Elemente" in 
der Obdriu-Poetik vgl. J. Stojmenoff 1984, 45ff., 138; M.B. Mejlach 1990, 
196f.; A.A. Aleksandrov 1991, 21, 33; zum Zufall im Dadaismus vgl. E. 
Roters, 46. Allgemein die Bedeutung der "Singularität" als Bestandteil einer 
Ästhetik des Paradoxalen vgl. G. Deleuze [1969] 1993, 132ff. 

92 Zur Theatralisierung des Lebens bei den Oberiuty vgl. T. Nikol'skaja 1991, 
195-199; I. Bachterev 1984, 59f., 83ff.; S. Sigov, 93; A. Aleksandrov 1991, 
4ff., 74f.; zur "teatralizacija zizni" im Futurismus vgl. etwa V. Kamenskij, 
1918, der den Begriff von Evrejnov übernimmt (vgl. dazu A.H.-L. 1978, 68; 
kritisiert wird dieses Konzept ausdrücklich bei V. Sklovskij, Chod konja, 
52ff., womit sie auch seine relativ reservierte Haltung gegenüber den Oberiuty 



254 Aage Hansen-Löve 

erklären ließe - dazu vgl. A.B. Bljumbaum, G.A. Morev 1991, 263-269). Der 
Bezug von Evrejnovs Theaterkonzept zu jenem der Oberiuty wäre einer 
eigenen Untersuchung wert. Vgl dazu auch die Erinnerungen von I. Bachterev 
1991, 441-454 (hier 443: zur Übereinstimmung Sklovskijs mit dem "levyj 
flang", einer Vorform der späteren Oberiuty. Dazu auch J.-Ph. Jaccard 1991, 
47ff.). Wie auch in anderen Bereichen finden sich bei den Oberiuty Rückgriffe 
auf das performative Verhalten der "jurodivye" (vgl. zu diesen D.S. Lichaöev, 
A.M. Panöenko 1991, 107, 114): Nacktheit, langgezogene Interjektionen, 
Antirhetorik und allgemein Karnevalisierung der offiziellen Welt etc. (vgl. R. 
Lachmann 1991, IXff.). 

93 Vgl. dazu die Beispiele bei M.I. Lekomceva 1987, 94ff.; zur "zäum'"-Phase 
der Oberiuten vgl. G. Sigov 1987, 90ff. 

94 Gerade die "Gegenstandslosigkeit" der Musik hatte schon im Symbolismus als 
Vorbild für eine entsprechend "ungegenständliche" Dichtersprache dienen 
können (vgl. hier v.a. die Musikpoetik A. Belyjs) und wurde dann etwa von 
N. Kul'bin 1915, 192, Tufanov ("K zaumi", in: Zabytyj avangard, WSA 21, 
99ff.) oder F. Platov ("Gamma glasnych", in: Vtoroj sbornik Centrifugi, M. 
1916, 65-70) in die "zäum'"-Poetik integriert. Vgl. die Interessen Skrjabins an 
der "zaumnost"' (N. Chardziev 1970, 98; A.H.-L. 1978, 105). MatjuSin -
dessen Bedeutung für die jungen Oberiuty außer Frage steht - interessierte 
sich bekanntlich für die synästhetische Wechselbeziehung von Ton- und 
Bildsprache und experimentierte jahrelang auf diesem Gebiet. Neben Charms 
setzte sich Jakov Druskin professionell mit Musik auseinander und schrieb 
etwa im Stile von Poulenc die Musik zu Charms und Vvedenskijs Stück 
"Moja mama vsja v öasach" (I. Bachterev 1984, 67f.). Zu den musikalischen 
Interessen von Charms vgl. Stojmenoff, 121. Nach S. Sigov waren die 
Konzert-Auftgritte der Oberiuty indirekt durch den von Pamach vemittelten 
Dada-Performances beeinflußt (S. Sigov, 92f.; T. Lipavskaja 1984,48). 

95 Bei Vvedenskij geht es aber nicht um das Verhältnis des lyrischen Ich zu an­
deren Menschen, sondern zu Objekten anderer Arten, die sich in derselben 
Welt befinden.: "Это небесные светила, солнце, звезды, горы, камни, 
море, это животные, птички, насекомые, рыбы, жуки, пауки, цветы, 
деревья. Они являются исходными единицами (на языке логики -
термами), которые формируют мир поэзии А.Й. Введенского." (O.G. 
Revzina 1978, 398). Zu dieser radikalen Version des "neponimanie" vgl. Ju.I. 
Levins "Tezisy k probleme neponimanija teksta" 1981, 83-96. Auch et unter­
scheidet zwischen einem lokalen semantischen Niqhtverstehen - und einem 
"neponimanie" der kommunikativen Voraussetzungen (ibid., 88f.). Für M.B. 
Mejlach 1978, 389ff. nimmt bei den Oberiuty das "semantische Universum" 
einen autonomen Charakter an; der "effekt bessmyslicy" entsteht durch die 
scheinbar regellose Kombination von heterogenen Elementen (390), die in 
"bessmyslennye rjady" seriell präsentiert werden (ibid., 392). Auch Mejlach 
betont den nicht-metaphorischen, d.h. nicht primär semantischen Charakter 
dieser "Reihen" (vor allem bei Vvedenskij, ibid., 391, 395); die "bessmyslica" 
eröffnet keinen Blick auf ein (innovatorisches oder archaisches) Paradigma. 



Probleme der Periodisierung 255 

96 Vgl. zuletzt A. Gerasimova, A. Nikitaev 1992, 38-48. 

97 Vgl. HJ. Stojmenoff 1984, 77f., 87ff. 

98 Vgl. auch die Entfaltung des programmatischen Anagramms "Skap" und "Sap-
ka": Die "Narren-Kappe" und der "Schrank" sind beide Uttensilien der absur­
den Welt-Bühne (vgl. Vvedenskij, "Gost' na kone", I, 109-11 und Charms, "V 
repej zakutannajaloSad'..", 1,6). 

99 Auch für die absurde Dichtung im Westen waren die Diskusschablonen das 
eigentliche Spielmaterial ihrer Manipulationen: Während man für sie Gustave 
Flauberts Dictionnaire des idees regues (als Anhand des Dilettanten-Romans 
Bouvard etPecuchet) annehmen kann (M. Esslin 1965, 268), konnte im russi­
schen Realismus eine vergleichbare Rolle etwa Lev Tolstojs Vojna i mir 
spielen. 

100Vgl.A.H.-L. 1978, 121ff. 

101 Vgl. F. Schlegels Betrachtungen "Über das Unverständliche" und das "Chaos" 
als Quellen der romantischen Ironie (vgl. A. Liede 1963,1, 113ff.) einerseits -
und den "komischen Alogismus" der grotesken Welt (Gogols) anderseits (M. 
Slonimskij 1923,33ff. zum "komizm bessmyslicy"). 

102 Zum Alogismus bei Maleviö und zur Bedeutung seines Manifests "O poezii" 
für die Oberiuty vgl. S. Sigov, 89ff.; zum "alogizm" Vvedenskijs vgl. A.A. 
Aleksandrov 1991, 28ff. 

1U3 Bei Charms erlangt das "semantische Universum" seiner Dichtung jene Auto­
nomie ("avtonomnost"'), die den "effekt bessmyslicy" auslöst (M. Mejlach 
1978, 389f.; vgl. L. Flejäman, 249f.). Die Oberiuty postulierten eine eigene 
"Logik" der Kunst (vgl. "Deklaracija"), die das Ergebnis einer "Erweiterung" 
der normalen Sinngebung von der Wörter, Gegenstände und Handlungen dar­
stellt (ibid.). Während es also im АII um Restitution und Vertiefung geht, ope­
rieren die Absurden (und Kruöenych im Rahmen seiner А I) mit dem Konzept 
der Ausdehnung von etwas Gegebenem, der Überdehnung einer Norm, der 
E x p a n s i o n des Exzentrischen. 

Besonders bei Vvedenskij sind die semantischen Verschiebungen ("sdvi-
gi") bzw. allgemein die semantischen Figuren nicht mehr auf Metaphern zu­
rückzuführen (Mejlach 1978, 395); feststehende (lexikalisierte) Metaphern 
dienen bei Vvedenskij vielmehr der Zerlegung - etwa die Formel "more -
rodina voln" - wird transformiert in: "волны - это морские дети, I Море их 
мать I и сестра их тетрадь..". Gleiches gilt für den Abusus von Sprich­
wörtern bzw. ihrer Neuschöpfung bei Vvedenskij (vgl. in "Elka": "У супруга 
грудь горяча.."). 

104 £)je "fünfte Bedeutung" des Gegenstandes besteht in seiner bloßen "Existenz" 
(vgl. L. Stojmenoff 1984, 32ff.), also in einer totalen, tautologischen Evidenz. 



256 Aage Hansen-Löve 

In diesem Sinne ist die "predmetnost"' der Inbegriff des Weltempfindens der 
Oberiuty (ibid.; vgl auch M.B. Mejlach 1990,193). 

105 Während sich im Futurismus das Wort in ein Ding (rück-)verwandelt 
("oveSöestvlenie slova", "slovo-veSö"') wird es bei Charms und Vvedenskij 
"vergegenständlicht" (M.B. Mejlach 1990,190): "..превращения предмета I 
и з ж е л е з а в слово, в ропот, I в сон, в несчастье, в каплю света." (Vve­
denskij I, 109); "..слово время тяжелеет I и превращается в предмет" (I, 
45). Vvedenskij trennt scharf die Bezeichnung der Gegenstände (Terme) von 
ihren Eigenschaften (Prädikaten): Die eigentlichen Gegenstände (jenseits ihrer 
abstrakten, utilitären, alltäglichen Kategorisierung) befinden sich außerhalb der 
Zeit (O.G. Revzina 1978, 400): "Я думал о том, почему л и ш ь г л а г о л ы 
подвержены часу, минуте и году, а дом, лес и небо как будто монго­
лы от времени вдруг получили свободу." (Vvedenskij, zit. bei O.G. 
Revzina, ibid.): "Предметы как дети, что спят в колыбели, как звезды, 
что на небе движутся еле, [...] Предметы как музыка, они стоят на 
месте" (Vvedenskij, ibid.). Zur Obdriutischen Gegenständlichkeit vgl. zuletzt 
T.Civ'jan 1993,151-157. 

106 Auch das "Skap"-Motiv findet sich bei Maleviö interessanterweise im Zusam­
menhang mit der Perförmanz-Thematik: "Ритм и темп включают образ 
поэта в действо. Сам же невидим и невидящий мир, незнающий, что 
есть в мире, ибо это знает разум, как буфетчик свой шкап.." (Maleviö 
1919, "О podzii", 129). Zu Charms' Manifest "Iskusstvo kak Skap" vgl. 
Stojmenoff, 39ff., 91ff.; vgl. auch M.B. Mejlach 1990, 190f. (zur ursprüng­
lichen Bezeichnung des Charmsschen Traktats "NuF i Nol'" als "Skap i nul'" 
bzw. "NoF i Skap"). Auch bei Vvedenskij steht "Skap" als Null-Objekt bzw. 
Null-Wort stellvertretend für alle Gegenstände, die der Dichter in Sprache ver­
wandelt: "..и тут за кончик буквы взяв, I я поднимаю слово шкап, I 
теперь я ставлю шкапш место, I он вещества крутое тесто" (Vvedenskij, 
"Mne zalko, öto ja zver'", 1,130). 

107 A.H.-L. 1985, 27-88, hier: 56ff., 83ff. 

108 I. Kabakov, 1992. - Paradigmatisch für die Oberiuty sind gewiß die Insekten 
in Carrolls Trough the Looking Glass (3. Kapitel). Die Todesnähe der Insek­
ten (vor allem der Fliegen) begegnet auch bei Vvedenskij, dessen "SvjaSöennyj 
polet cvetov" den Schamanenflug des lebenden Leichnams im Jenseits 
vorführt, wo die Menschen als eine Art Insekten fortleben (A.a. Aleksandrov 
1991, 30; O.G. Revzina 1978, 400; vgl. auch Charms "Lapa"). Zu Olejnikovs 
Insekten- und v.a. Fliegen-Gedichten vgl. R.R. Milner-Gulland 1976, 317ff, 
327. 

109 Als Ausgangsformel der futuristischen "mucha"-Entfaltungen können folgen­
de Verse Chlebnikovs gelten: "Муха! н е ж н о е слово, красивое, I Т ы 
мордочку л а п к а м и моешь, I А иногда за ивою I Письмо ешь." (Chleb-
nikov, NP, 152). 



Probleme derPeriodisierung 257 

110Vgl.A,H.-L. 1993. 

1 1 1 Olejnikov entwickelte aus seiner Fliegen-Vorliebe eine Privatmythologie ("Iz 
zizni nasekomych", Olejnikov [1982], 87), die in seinem "Mucha"-Gedicht 
gipfelt: "Я муху безумно любил. I Давно это было, друзья, I.." (vgl. auch 
"Пародийа на «Муху-цокотуху"). 

1 1 2 Die Ablehnung des Fleisches in den gnostisch.-häretischen Systemen bezog 
sich ja sowohl auf das Essen wie auf den Sex (K. Rudolph 1980, 266ff.). 

i13B.Groys 1992, 129. 

L i t e r a t u r 

Alexandrov, A.A. 1980. "Materialy D.I. Charms v rukopisnom otdele PuSkins-
kogo doma", in: Ezegodnik rukopisnogo otdela PuSkinskogo doma na 1978 
god, L. 1980, 64-79. 

1991. "Evrika Ob6riutov", In: Vanna Archimeda, K. Vaginov, N. Zabolockij, 
D. Charms, N. Olejnikov, A. Vvedenskij, I. Bachterev, L. [EinL] 3-34. 

Bachterev, I. 1984. "Kogda my byli molodymi. Nevydumannyj rasskaz", in: 
Vospominanija о N. Zabolockom, 57-100. 

1991. "Vstreöi s Viktorom B. Sklovskim", in: Vanna Archimeda, L. 441-454. 

Bachtin, M., Medvedev, P. 1928. Formal'nyj metod v literaturovedenii, L. 

M.M. Bachtin 1990. "Das Problem des Textes in der Linguistik, Philologie und 
in anderen Humanwissenschaften. Versuch einer philosophischen Analyse" 
(Übers, von J.-R. Döring-Smirnov, A.H.-L., W. Kpschmal, H. Schmid), in: 
Poetica, 22/3-4, 1990, 436-487; russ, Fassung in: Estetika slovesnogo tvor-
öestva, M. 1979,281-307 (Kommentar, 384-415). 

Baluchatyj,S. l929.Tcorijalitcratury.Armotirovannajabibliografijai L. 

Belyj, A. 1923,Glossalolija, Berlin. 

1934. Masterstvo Gogolja, L. 

[1928] 1987, Poöemuja stal simvolistom i poöemuja ne pewstal im byV vo 
vsech fazachmoegoidejnogoichudoZestvennogorazvitija, dt. Übers.: Ich, ein 
Symbolist Eine Selbstbiographie, Frankf.a.M. 

Bljumbaum, A.B., Morev, G.A. 1991. "«Vanna Archimeda»: К istorii 
nesostojavSegosjaizdanija",in: WSA 28,263-269. 



258 Aage Harisen-Löve 

Blök, А. "O sovremennöm sostojanii russkogo simvolizma", (1910), in: Sobranie 
soöinenij, Bd. 5, 425-436 

BuchStab, B.Ja. 1965. "Koz'ma Prutkov", Einleitung zu: Koz'ma Prutkov, 
Polnoe sobranie soöinenij, M.-L., 5-50. 

Bulgakov, S. Filosofijaimeni,Pzns. 

Chances, E. 1982. "Cechov and Xarms: Story / Anti-Story", in: RLJ, XXXVI, 
123-124, 181-192. 

1985. "Daniil Charms1 «Old Woman» Climbs her Family Tree: «Starucha» 
and the Russian Literary Past", in: ßLXVII, 353-366. 

Chardziev, N., 1970. "Majakovskij i Chlebnikov", in: Poetiäeskaja kul'tura 
Majakovskogo, M., 98; 

Charms, D. 1991. "Neopublikovannyematerialy", in: WSA 27, 184-228. 

I-IV. Sobranie proizvedenij, Bremen 1978 (I, II); 1980 (III), 1988 (IV). 

1988. Polet vnebesa. Stichi, proza, dramy, pis'та, L. 

1991. Oorlo bredit britvoju. Sluöai, rasskazy, dnevnikovye zapisi, in: GlagoL, 
4,1991. 

Chlebnikov, V., NP.Neizdannye proizvedenij a.M. 1940. 

Civ'jan, T. 1993. "Predmet v oberiutskom mirooSöuSöenii i predmetnye opyty 
Magritta", in: Russkij avangard vkrugu evropejskojJ^'tay.Mezdunarodnajä 
konferencija, M., 151-157. 

Clark, K., Holquist, M. 1989. MikhailBakhtin, Cambridge, Mass./London. 

Corriwell, N. \99\Daniil Kharms and the Poetics ofthe Absurd. Essays and 
Materials, London. 

Cudakov, A.P. "Psichologiöeskoe napravlenie v russkom literaturovedenii", in: 
Akademiöeskie ukoly vrusskom literaturovedenii, M. 

Deleuze, G. [1969] 1993. Logik des Sinns, Frankf.a.M. 

Druskin, J.S. 1985. "Cinari", in: WSA, 15, 381-404. 

Efimov, N.I. 1929. "Formalizm v russkom literaturovedenii", in: Smolenskij 
gosudarstvennyj universitet. Nauönye izvestija, V, Vyp. 3, Smolensk, 31-108. 

Ejchenbaum, B. 1969. "Anna Achmatöva. Opyt analiza", in: Opoezii, L. 

file:///99/Daniil


Probleme der Periodisierung 259 

Engel'gardt, B.M. 1927. Formal'nyj metod v istorii literatury, L. 

Eshelman, R. 1988. Gumilev and Neoclassical Modernism (Diss.). 

Esslin, M. 1965. Das Theater des Absurden. Reinbek bei Hbg. 

FlejSman, L. 1987. "Ob odnom zagadoönom stichotvorenii D. Charmsa", in: 
Stanford Slavic Studies, 1, Stanford, 247-258. 

Foucault, M. 1973. Die Archäologie des Wissens, Frankf.a.M. 

Gerasimova, A. 1988. "Oberiu (problema smeSnogo)", in: Voprosy literatury, 4, 
48-79. 

Gerasimova, A., Nikitaev, A. 1992. "Charms und Der Golem", Schreibheft, 40, 
38-48. 

Ginzburg, L. 1991. "Nikolaj Olejnikov", in: Olejnikov 1991, 5-50. 

Groys, B. 1989. "Problema avtorstvau Bachtina irusskajafilosofskajatradicija", 
RL, 26,113-130. 

Groys, B. 1992. Das Neue, München. 

Grübel, R. 1979. "Die Ästhetik des Wortes bei Michail M. Bachtin", in: M. 
Bachtin, Die Ästhetik des Wortes, Frankf.a.M. 1979; 21-78, 32-36; 

1983. "Künstlerische Struktur, ästhetische Funktion und ästhetischer Wert im 
sprachlichen Kunstwerk", in: Dutch Contributions to the International Con-
gress of Slavists. Literature, Amsterdam 1983 

1989. "The Problem of Value and Evaluation in Bachtin's Writing", RL, 26, 
131-166; 

Gumilev, N.S. 1913. "Nasledie simvolizmai akmeizma", in: Apollon, 1,42-45; 

1923. Pis'ma о russkoj poezii, 

Hansen-Löve, A.A. 1978. Der russische Formalismus, Methodologische 
Rekonstruktion seiner Entwicklung aus dem Prinzip der Verfremdung, Wien. 

1980. "Zur Evolution der Semantik und zur Semantik der Evolution. Ein For­
schungsbericht zu LP. Smirnovs Semiotik der Evolution", in: Wiener Slawisti-
scherAlmanach, 6, 131-190. 
1982. "Zur Poetik der «Realisierung» und «Entfaltung» semantischer Figuren 
zu Texten", in: WienerSlawistischerAlmanach, 10,197-252. 
1984. Der russische Symbolismus. Diabolische und mythopoetische Paradig-
matik, 5 Bände, Habilitationsschrift, Wien. 



260 Aage Hansen-Löve 

1985. "Die Entfaltung des 'Welt-Text'-Paradigmas in der Poesie Velemir 
Chlebnikovs", in: Velimir Chlebnikov, A Stockholm Symposium April 24, 
1983, Hg. von N.A. Nilsson (Acta Universitatis Stockholmiensis, Stockholm 
Studies in Russian Literature 20), Stockholm, 27-88. 

1986. "Symbolismus und Futurismus in der russischen Moderne", in: The 
Slavic Literatures and Modernism. A Nobel Symposium August 5.-8,1985, 
Hg. N.A. Nilsson, Stockholm, 17-48. 

1988. "Velimir Chlebnikovs Onomatopoetik. Name und Anagramm", in: 
Kryptogramm. Zur Ästhetik des Verborgenen, Hg. R. Lachmann, I.P.Smirnov, 
Wiener Slawistischer Almanach 21,135-224. 

1989. Der russische Symbolismus. System und Entwicklung seiner Motive, 
Band I, Diabolischer Symbolismus, Wien. 

1990a. (Gemeinsam mit H. Schmid, J.R. Döring-Smirnov, W. Koschmal -
Übersetzung von:) "M.M. Baehtin, Das Problem des Textes in der Linguistik 
und in anderen Humanwissenschaften" (Kommentar von H. Schmid und 
A, H.-L.), in: Poetica, 22. Bd., Heft 3-4, 436-487. 

1990b. "Predmet - stvar - bez-predmetnost - postvarenje" (russ. Fassung im 
Druck), in: Pojmovnikruskeavangarde, Bd. 8, Zagreb, 9-56. 

1991. "Kruöenych vs. Chlebnikov. Zur Typologie zweier Programme im 
russischen Futurismus", in: AvantGarde, Amsterdam, 5/6, 15-44. 

1992a, "Psychopoetische Typologie der russischen Moderne", in: Psycho-
poetik (Wiener Slawistischer Almanach, Sonderband 31), Wien, 195-288. 

1992b. "Peöorin als Frau und Pferd und anderes zu Lermontovs Geroj naSego 
vremenf\ 1. Teil, in: Russian Literature, XXXI, 1992, 491-544; 2. Teil, Rus­
sian Literature, XXXIII-IV, 1993,413-470. 

1993a. "Akmeizm как sintetiöeskij tip avangarda", Pojmovnik ruske avan-
garde, Zagreb 1993 (im Druck). 

1993b. "Mandel'shtam's Thanatopoetics", in: Festschrift für VI. Markov, M. 

1994a. "Apokalyptik und Adventismus im russischen Symbolismus der Jahr­
hundertwende", in: R. Grübel (Hrsg.), Russische Literaturan der Wende vom 
19. zum 20. Jahrhundert, Amsterdam. 

1994b. "Jan Mukafovsky im Kontext der «synthetischen Avantgarde» und der 
«Formal-Philosophischen Schule» in Rußland. Fragmente einer Rekonstruk­
tion", 37 S. [Vortrag an der Mukafovsky-Tagung, Sept. 1991 in Dobf>§, Prag], 
erscheint 1994 Prag. 



Probleme der Periodisierung 261 

1994c. "Die Formal-Philosophische Schule in der russischen Kunsttheorie der 
20er Jahre", in: Sammelband zum G.Spet-Symposium, Hg. von A.Haardt, F. 
Rodi, 77 S. (im Druck) 

Hesse, P. 1989. Mythologie in moderner Lyrik: O.E. Madel'Stam vordem Hinter­
grund des 'Silbernen Zeitalters', Bern-Frankf.a.M.-New York-Paris. 

Holenstein, E. 1975. Roman Jakobsons phänomenologischer Strukturalismus, 
Frankf.a.M. 

Ingold, F.-Ph. 1981. "Kunsttext und Lebenstext. Thesen und Beispiele zum Ver­
hältnis zwischen Kunst-Werk und Alltags-Wirklichkeit im russischen Moder­
nismus", in: Die Welt der Literatur, XXVI/1, 37-61. 

Jaccard, J.-Ph. 1991a. Daniil Hamrs et la fin de l'avant-garde russe, Bern, 
Berlin etc. 

1991b. "Charms «Neopublikovannyematerialy»", in: WSA, 27, 184-228 

Jaccard, J.-Ph., Ustinov, A. 1991. "Zaumnik D. Charms: Naöalo puti", in: WSA 
27, 159-228. 

Kabakov, I. 1992. Zizn' much /Das Leben der Fliegen, Köln. 

Kamenskij, V. 1918. Ego-Mojabiografija velikovofuturista, M. 

Kierkegaard, S. \95%.Stadien auf des Lebens Weg, (1845) Düsseldorf/Köln. 

König, G. 1978. "Die Kinderlyrik der Gruppe Oberiu", in: WSA, 1, 57-78. 

КиГЫп, N. 1915. "Kubizm", in: Strelec, 1, Pg. 

Lachmann, R. 1970. "Die Verfremdung und das 'Neue Sehen' bei Viktor 
Sklovskij", in: Poetica, 3, 226-249. 

1990. Gedächtnis und Literatur Intertextualität in der russischen Moderne, 
Frankf.a.M. 

1991. "Einleitung" in: D.S. Lichaöev, A.M. Panöenko 1991, Vllff. 

Langer, G. 1990. Kunst - Wissenschaft - Utopie. Die "Überwindung der Kultur­
krise" bei V. Ivanov, A. Blök, A. Belyj und V. Chlebnikov, Frankf. a.M. 

Lavrov, A.V. 1978. "Mifotvoröestvo «argonavtov»", in: Mif- fol'klor-kul'tura, 
L., 137-170. 

Levin, Ju.I. 1981. "Tezisy к probleme neponimanija teksta", in: Trudypo znako-
vym sistemam, 12, Tartu 1981, 83-96 



262 Aage Hansen-Löve 

Lichaöev, D.S., Panöenko, A.M. 1991. Die Lachwelt desi Alten Rußland, Mün­
chen 1991 ••- , ,• : 

Liede, A. 1963. Dichtung als Spiel. Studien zur Unsinnspoesie an den Grenzen 
der Sprache. Bd. 1 und 2. Berlin. 

Lipavskaja, T. 1977. "Vstreöi s Nikolaem Alekseeviöem i ego druz'jami", in: 
Vospominanija о N. ZabolockomyM.46-54. 

Losev, A.F. 1927. Dialektika chudozestvennoj formy, M. 

Lotman,Ju. M. 1970. Strukturachudozestvennogo teksta, M. 

Lyotard, J.-F. [1979] 1986. Das postmoderne Wissen. Wien. 

Maleviö, K. 1919. "O poezii", in: Izobrazitel'noe iskusstvo, 1, 1919, 31-35 (In: 
Zabytyjavangard, WSA 21,126-130). 

Mandel'Stam, O. I-III. Sobranie soäinenij v trech tomach, Red. G.P. Struve, B.A. 
Filippöv, Washington 1967-1871, Bände ЫИ. 

Mejlach, M.B. 1978. "Semantiöeskij eksperiment v poetiöeskoj reöi", in: RL, IV-
4,389-395. 

1990l"Skap ikolpak: Fragment obdriutovskoj poetiki", in: Tynjanovskij sbor-
nik. Cetvertyetynjanovskieötenija,RigdL, 181-193. 

Meyer, H. 1991. "Der Akmeismus Mandel'Stams als eine modernistische Neo-
klassik", WSA 28, 107-148. 

Milner-Gulland, R.R. 1976. "Gandson of Kozma Prutkov: Reflections on 
Zabolocky, Oleynikov and their Circle" Russian and Slavic Literatures. Cam­
bridge, 313-327. 

Nikol'skaja, T.L. 1990. "K voprosu о russkom ekspressionizme", in: Tynja-
novskijsborriik,IV,Rigz, 1990, 173ff.; 

1991."The Oberiuty and the Theatricalisation of Life", in: N. Cornwell, 195-
199. •'. / . -..,,•/,,-. 

Olejnikov, N. 19S2. Ironiöeskie stichi, New York. 

1991. Puöinastrastej: Stichotvorenija i poemy, L. 

Platov, F. 1916. "Gamma glasnych", in: Vtorojsbornik Centrifugi, 65-70. 

Poljakova, S.V. 1991. "Poezija Olejnikova (Opyt interpretacii)", in: WSA 28, 
259-262. 



Probleme der Periodisierung 263 

Potebnja, A.A. 1922. Mysl' i jazyk, (=Polnoe sobranie soöinenij, Bd.I) Odessa, 
1922. 

Poyntner, E. 1988. Die Zyklisierunglyrischer Texte beiA. Blök, München. 

Pustygina, A.S. 1975. "K izuöeniju 6voljucii russkogo simvolizma", in: Tezisy I 
vsesojuznoj (III) konferencii, Tartu, 143-147. 

Revzina, O.G. 1978. "Kaöestvennaja i funkcional'naja Charakteristika vremeni v 
poezii A.I. Vvedenskogo", in: RL, IV-4, 397-401. 

Rice, M.P. 1975. Valery Brjusov and the Rise of Russian Symbolism, Ann 
Arbor. 

Sazin, V.N. 1990. "«...SboriSöe druzej, ostavlennych sud'boju»", in: Tynjanovs-
kij sbornik. Cetvertye Tynjanovskie ötenija, Riga, 194-201. 

Schmid, W. 1977. Der ästhetische Inhalt, Lisse. 

1982. "Die narrativen Ebenen «Geschehen», «Geschichte», «Erzählung» und 
«Präsentation der Erzählung»", in: WSA 9, 1982,83-110 

Sigov, S. 1986. "Istoki poetiki oberiu", in: RL, 20-1, 87-95. 
1987. "Orden zaumnikov", RL, XXII, 83-96. 

Slonimskij, M. 1923. Technika komiöeskogo и Gogolja, Pbg. 

Smirnov, LP. 1977. Chudozestvennyj smysl i evoljucija poetiöeskich sistem, L. 

Steiner, W. 1982. The Colors of Rhetoric. Problems in die Relation between 
Modern Literature and Rainung, London. 

Stepanov, Ju. S. 1985. V trechmernom prostranstvejazyka. Semiotiöeskieproble-
my lingvistiki, filosofii, iskusstva, M. 

Stojmenoff, L. 1984. Grundlagen und Verfahren des sprachlichen Experiments 
im Frühwerk von DJ. Charms, Frankf.a.M. 

Sklovksij, V.B. 1919. "Iskusstvo как priem", in: Texte der russischen 
Formalisten, Band 1,2-35. 

1925. Teorijaprozy, M.-L. 

1926. Tret'jafabrika,M. 

1925/1927. Pjat'öelovekznakomych, M. 1925. 

Spet, G. 1914. Javlenie i smysl, M. 



264 Aage Hansen-Löve 

1922-1923. Estetiöeskiefragmenty, I-Ш, Pg. 

1923. "Problemy sovremennoj estetiki", in: Iskusstvo, 1,43-78. 

1927. Vvedenievetniöekujupsichologiju, M. 

[G. Shpet] Appearance and Sense, Phenomenology as the Fundamental 
Science and Its Problems, Kluwer Academic Publishers, Dordrecht-Boston-
London. 

Texte der russischen Formalisten, Band II, München 1972. 

TomaSevskij,B. 1921.Teorijaliteratury.Poetika, L. 

Toporov, V.N. 1983. "Prostranstvo i tekst", in: Tekst: semantika i struktura, M., 
227-284. 

Tufanov, A. 1924. "K zaumi", in: Zabytyj avangard, WSA, Sonderband 21, 
Wien, 102-125. 

Tufanov, A. "Osnovy zaumnogo jazyka"* Zabytyj avangard, WSA, Sonderband 
21, 100-101. 

Tynjanov, Ju. 1929. "Promezutok", in: Archaistyi novatory, L., 541-580. 

1969. "O literaturnoj dvoljucii", in: Texte der russischen Formalisten, Band I, 
München 1969, 432-461. 

1977. Podtika. Istorija literatury. Kino, M. 

Vinokur, G.O. 1927. Biografija ikul'tura, M. 

VoloSin, M./Bachtin, M. 1929. Marksizm ifilosofijajazyka. Osnovnye problemy 
sociologiöeskogometodavnaukeojazyke,h. 

Vvedenskij, A. I. I-II. 1984. Polnoe sobranie soöineniji Bd. I-II, Ann Arbor, 

Zirmunskij, V.M. 1977. "PreodolevSie simvolizm", in! Izbrannye trudy, I, 106-
133. 


