
Wiener Slawistischer Almanack 31 (1993) 39-55 

Alex Fryszman 

"ТЕОРИЯ КОММУНИКАЦИИ" СЕРЕНА КЬЕРКЕГОРА 
И ДИАЛОГИЧЕСКОЕ МЫШЛЕНИЕ БАХТИНА 

Отношение Бахтина к Кьеркегору - загадочная и далеко не раскрытая 
тема. В работах Бахтина имя Кьеркегора упоминается крайне редко. 
Однако биографы Бахтина Майкл Холквист и Катерина Кларк утверж­
дают, что уже в Одессе молодой Бахтин познакомился с работами 
Кьеркегора1 (и принялся даже изучать датский язык, чтобы читать Кьер­
кегора в оригинале, но в основном читал его по-немецки). Как сообща­
ют биографы, творчество Кьеркегора рядом с феноменологией Гуссерля 
и неокантианством Марбургской школы было в 1920-ых годах темой 
философских дискуссий бахтинского кружка.2 Напомним также о 
воспоминаниях Уилсон, из которых мы узнаем, что непосредственно 
после переезда в Петербург в 1914 году Бахтин увлекался Кьеркегором, 
то есть задолго до того, как тот вновь был открыт во Франции и приоб­
рел мировую славу.3 Воздействие Кьеркегора на европейсую философию 
после первой мировой войны также отчасти объясняет удивительное 
сходство кругозоров, взглядов и понятий между "философией поступ­
ка", теорией полифонизма и романного слова Бахтина и ключевыми 
идеями Кьеркегора о словесном общении в этической, эстетической и 
религиозной области существования человека. 

Однако речь о теории коммуникации Серена Кьеркегора всегда неиз­
бежно будет реконструкцией, попыткой воссоздать теорию из фрагмен­
тов, разбросанных по различным произведениям, дневникам и записям 
писателя. Правда, в последние годы своей жизни Кьеркегор планировал 
издание "12 докладов о диалектике общения", но, к сожалению, никог­
да не реализовал этого проекта и в дневниках его исследователь может 
найти лишь наброски и фрагменты этих докладов. Но и по другим при­
чинам о "коммуникативной теории Кьеркегора", в современном значе­
нии этого слова, говорить можно разве только лишь условно. Во-первых, 
сам Кьеркегор избегал слова "теория", чаще всего пользуясь терминами 
"диалектика коммуникации", либо "диалектика общения". Итак - не 
теория аналитического характера, а скорее гениальная интуиция и ре­
флексия философа и писателя, предвосхитившего многие проблемы 



40 Alex Fryszman 

эстетической и экзистенциальной коммуникации, которые в Новое 
время приобрели острую актуальность. Во-вторых, нельзя забывать о том, 
что Кьеркегор был первым философом, который последовательно пытал­
ся укоренить диалектику, религию и теологию именно в практической 
философии, то есть в этике и экзистенции, а не в Теории. 

Наконец надо оговориться, что кьеркегоровская теория коммуника­
ции - не своеобразный "придаток" к его рефлексии о человеческой эк­
зистенции, а основа его творчества, исток его писательской деятельности; 
начало, пронизывающее все его произведения, а также своего рода по­
собие к правильному их истолкованию. 

Напряженный и страстный диалогйзм, философская восприимчи­
вость к целому и одновременно сознательная амбивалентность, антисис­
темность и подчеркнутая незавершенность в понимании человеческого 
существования - все это сближает Кьеркегора и Бахтина. В дальнейшем 
я попытаюсь обратить внимание не только на соприкосновение точек 
зрений и перекличку Кьеркегора и Бахтина, но и на плодотворность 
совместного прочтения и диалога между ними. 

Коммуникация и свобода 

Философский экзистенциализм XX века несет вину за глубоко оши­
бочное, но, к сожалению, распространенное представление о Кьеркегоре 
как мрачном, угрюмом отшельнике, в уединении размышляющим над 
бренностью человеческого существования. Кьеркегор не был ни капиту­
лянтом, ни эскапистом, спасающимся бегством в мир субъективности, а 
скорее завоевателем этого мира. Страстная диалогичность его мысли, как 
и сам факт погруженности поэта-философа в проблемы общения, 
риторики и диалога опровергают миф о Кьеркегоре, как о закрытом 
индивидуалисте и обнажают уязвимость истолкований его творчества в 
контексте экзистенциализма XX века. Перефразируя Бахтина, можно 
сказать, что своеобразие Кьеркегора как и каждого подлинно диалоги­
ческого мыслителя в том, что у него "нет собственной территории" -
мысль его открыта на различные интерпретации, но всегда оказывается 
"вне", то есть за пределами любого философского и культурного кон­
текста. 

"Неповторимая личная субъективность, ее бесконечная, неисчерпаемая 
мощь и глубина" - говорит Кьеркегор- "это вечно бьющий, вечно 
животворящий фонтан". Но разве бесконечная субъективность не была 
исходным стимулом творчества романтиков? На самом деле Кьеркегор 
непрестанно ведет полемику с позицией романтиков, которые вопло­
щают для него эстетическую стадию экзистенции. В отличие от роман-



"Теория коммуникации" Серена Кьеркегора 41 

тиков Кьеркегор действительно раскрывал и осмыслял глубинные струк­
туры сознания в содержательных и конкретных категориях, создавая 
феноменологию и парадоксальную диалектику субъективности. Субъек­
тивность, отстаиваемая Кьеркегором - не бесконечное "я" романтиков, 
далеко не трансцедентальный субъект кантианцев и не абсолютный 
субъект идеализма, а расколотый, "расщепленный" субъект, который "не 
совпадает с самим собою": конкретная, расколотая личность в непре­
станном движении, в бесконечных поисках возможности целостной 
экзистенции. Вспомним тему несовпадения личности с собою в ан­
тропологии Бахтина, например, в "Авторе и герое" ("я как субъект ни­
когда не совпадаю с самим собою").4 

Итак, "несовпадение с собою" - одна из тем "Понятия страха", в кото­
рой псевдоним Кьеркегора, Вигилий ? Хауфнезис виртуозно разверты­
вает феноменологию демонического самоуединения, "страха перед доб­
ром", несвободной изоляции индивида, отвергающей благодать речи: 
"Замкнутости в себе, обособлению, присуща немота; в речи и слове залог 
спасения. Они спасают от пустой абстракции самоуединения... Ибо речь 
- сфера коммуникации (kommunikationen)"5. В "Понятии страха" комму­
никация становится антропологической проблемой, неразрывно связан­
ной с понятием свободы: "Свобода, - считает Кьеркегор, - непрестанно 
стремится к сообщению себя другому", тогда как "...несвобода не 
желает коммуникации и стремится к замкнутости в себе. Это можно 
наблюдать во всех областях жизни."6 

Беспредметный страх (ангст) раскрывается Кьеркегором как предел 
замкнутого в себе эстетического сознания (позиция романтика). В ам­
бивалентном страхе-тревоге сознание эстетика встречает одновременно 
врага и друга, или, словама Кьеркегора, "благожелательно-враждебную 
силу". Это одновременно предел дурной бесконечности рефлексии эсте­
тика, обнажающей жизненную несостоятельность эстетического миро­
воззрения в человеческом существовании, и "благожелательный" голос, 
призывающий индивида утвердить себя как личность, "выбрать себя в 
своей вечной значимости". 

Эстетическое и этическое 

В своей статье о ценностях в творчестве Бахтина Райнер Грюбель отме­
чает, что Бахтин пытается преодолеть кьеркегоровскую дихотомию 
между эстетикой и этикой, а также между культурой и жизнью 7 Одна­
ко мне представляется, что рефлексию Кьеркегора о взаимоотношениях 
этического и эстетического вряд ли можно свести к простой оппозиции 
("дихотомии" у Грюбеля), а размышления Бахтина на эту тему - к по-



42 Alex Fryszman 

пытке "преодоления" таковой дихотомии. Ранний Бахтин проводит 
отчетливую грань между эстетическим планом бытия (автор и герой), и 
поэтическим "бытием-событием", нравственным поступком единствен­
ного субъекта в единственном, ответственном бытии ("Философия 
поступка"). На мой взгляд Бахтин идет именно путем Кьеркегора, 
говоря: "В эстетическом бытии можно жить, и живут другие, а не я -
это любовно созерцаемая жизнь других людей... себя я не найду в ней, 
но лишь своего двойника-самозванца".8 Различие между возможной 
завершенностью эстетического мира и принципиальной незавершен­
ностью экзистенции-этики также сближает Бахтина с Кьеркегором: 
"Своею завершенностью и завершенностью события жить нельзя, нельзя 
поступать; чтобы жить, надо быть незавершенным, открытым для себя -
во всяком случае во всех существенных моментах жизни, - надо цен­
ностно еще предстоять себе, не совпадать со своею наличностью".9 Не 
случайно Бахтин говорит именно о поэтике, а не эстетике Достоевского, 
рассматривая его творчество как выходящий за рамки эстетики роман-
поступок, а Кьеркегор, который был необыкновенно восприимчив к 
эстетике, называет себя религиозным поэтом.10 Итак, Кьеркегор не 
"снимает" эстетического и отнюдь йе отрицает значения эстетики (при­
мер тому - его творчество, которое редко обращается к нехудожествен­
ной, чисто философской и назидательной форме выражения); а обнару­
живает лишь недостаточность и ограниченность эстетического сознания, 
которое не в состоянии создать основу человеческого существования и 
дать человеку силу, способную противостоять его жестокости. Однако, 
не подлежит сомнению, что Кьеркегор никогда не отождествлял 
Красоты с Добром и Истиной. Именно в эстетическом нигилизме, то есть 
смещении понятий, в подмене истины и добра прекрасным и "интерес­
ным" Кьеркегор видит глубинный изъян романтизма. "Интересное" -
излюбленная тема Новалиса, Шлегеля и других романтиков йенской 
школы, становится основной категорией в кьеркегоровской критике 
жизненного пути эстетика.11 Необыкновенно чуткий к историческим 
переменам сознания Кьеркегор в "Или-Или" обнажает серьезные конф­
ликты между этическим и эстетическим, которые приобрели острую 
актуальность в эпоху романтизма, пытаясь одновременно порвать с 
привычными формами художественной коммуникации. 

Критика эстетического монологизма 

В "Или-Или" Кьеркегор пользуется всевозможными средствами лите­
ратурной техники, чтобы отстранить первичного автора и избежать 
отождествления авторского я с голосами романтиков-эстетиков и анти-



"Теория коммуншсации" Серена Кьеркегора 43 

романтиков-этиков. Вненаходимость автора подчеркивается тем, что 
кроме множества псевдонимных авторов-героев, он вводит вымыш­
ленного издателя-редактора, наделив его ироническим псевдонимом 
Виктор Эремита (победитель-одиночка). Итак, первый том "Или-Или" -
арена борьбы спорящих голосов, при почти полном отсутствии авторско­
го голоса. Наглядный пример - исповедь демонического эстетика в 
"Дневнике обольстителя", завершающий первый том "Или-Или". 

"Дневник обольстителя" одновременно сатира на излюбленные темы 
романтиков и серьезное повествование об обреченности "эстетического 
эксперимента" в любовных отношениях. Отрешаясь от трансцендентного 
(вечного) и этического (временного), романтическое сознание оболь­
стителя сводит диалогические отношения "Я - Ты" к форме гносеоло­
гического каннибализма: к поглощению "другого" и превращению его 
в имманентный момент романтического Я. Как царь Мидас превращает 
все вокруг себя в золото, оставаясь голодным, так замкнутое на себе 
романтическое сознание соблазнителя превращает "ты" в пищу дурной 
бесконечности саморефлексии. Приведем одно из писем Йоханна Оболь­
стителя: "Иногда я боялся, что у меня может иссякнуть матерьял [...] 
теперь я не боюсь, теперь у меня есть ты. Теперь я всю вечность буду 
говорить с самим собой о тебе: о самом интересном предмете с самым 
интересным человеком. Я - самый интересный человек, а ты - самый 
интересный предмет."12 

"Какое определение выразит лучше всего сущность женщины? - Рас­
суждает Соблазнитель, - Бытие для Другого... но то, что существует для 
Другого как бы не существует на самом деле". В ответ Соблазнителю 
звучит парадоксальная реплика этика Ассесора Вильхельма второго тома 
Или-Или: "Сам по себе ты - ничто. Ты существуешь лишь по отношению 
к другим". 

В полифоническом мире Или-Или исповедальные самовысказывания 
и диалоги романтических героев, олицетворяющих эстетическую пози­
цию, сталкиваются с чужим голосом этика и затем подвергаются декон­
струкции уже на другом, этическом уровне сознания. 

Псевдонимы и полифония 

Внутренний диалогизм кьеркегоровской мысли проявляется также в 
парадоксальной структуре и композиции его творчества. Было бы ошиб­
кой отождествлять речь Кьеркегора с высказываниями псевдонимов, 
под которыми написаны его самые известные произведения: "Или-Или", 
"Стадии на жизненном пути", "Страх и трепет", "Понятие страха", "Бо­
лезнь к смерти", "Философские крохи", "Завершающее ненаучное после-



44 Alex Fryszman 

словие", "Упражнение в христианстве" и другие. В некоторых произ­
ведениях авторское я совершенно неуловимо, в других голос автора 
прорывается и преломляется в речи псевдонимов, а иногда "магистр 
Серен Кьеркегор" становится даже предметом споров и критики псевдо-
нимных персонажей. 

Категорию псевдонимной речи Кьеркегор рассматривал как одну из 
форм непрямой, косвенной коммуникации, одновременно выпуская ра­
боты под именем "Серен Кьеркегор". Они гораздо менее известны: 
"Понятие иронии с постоянной ссылкой на Сократа", "Назидательные 
речи", публицистика, литературная критика, "Деяния любви", "Беседы о 
христианстве" и самый важный источник к пониманию его творчества -
посмертно изданные Дневники и Записи. Некоторые непс ев донимные 
работы (как "Взгляд на мою писательскую деятельность") Кьеркегор 
даже снабжал подзаголовком: "непосредственная, прямая коммуника­
ция". 1 3 

В Дневниках Кьеркегор неоднократно говорит о себе как об "авторе 
авторов", называя псевдонимы самостоятельными голосами, а свое автор­
ское я - суфлером: 

Мое отстранение от псевдонимов несравнимо с авторами, ко­
торые создают своих героев, не отрешаясь от себя как автора... 
Я присутствую в моих произведениях лишь как суфлер. Как 
автор я - либо нечто безличное, либо местоимение третьего 
лица: мои действующие персонажи сами пишут предисловия 
к своим произведениям и даже выбирают свои псевдонимы. 
И ни одно их высказывание не является моим словом... 
Автором псевдонимов я являюсь лишь во вторичном значе­
нии слова... У моих псевдонимных авторов - свое личное, 
определенное мировоззрение... Тот, кто не понял отстраняю­
щей роли псевдонимов и в заблуждении подменил их моим 
существующим я, тот не понял идеи моего творчества и сам 
себя обманул.14 

Ошибкой было бы считать псевдонимную стратегию Кьеркегора не 
более чем оригинальным литературно-эстетическим приемом. Как это ни 
странно, псевдонимы служат сугубо этическим целям, о чем Кьеркегор 
выразительно говорит в Дневниках: 

Упразднение личного «я» - настоящая катастрофа Нового 
Времени (det Moderne). Когда этическое и религиозное со­
держание сообщают в безлично-объективной форме, правда 
превращается в ложь. Сфера этической и религиозной ком­
муникации - взаимоотношения одного личного «я» с другим 
личным «я». Мои псевдонимы, это, конечно, поэтические 



"Теория коммуникации" Серена Кьеркегора 45 

фигуры, но действуют они в реальном мире и призваны к 
тому, чтобы (поскольку это вообще возможно) приучить 
современников вслушаться в голос личного «я», а не по­
клоняться голосу фантастического чревовещателя. Итак, псев­
донимы - попытка проложить путь к личности.15 

Заметим, что "фантастический чревовещатель" в контексте Кьеркегора 
- это прежде всего его вечный противник Гегель, но также и любое спе­
кулятивное мышление, которое "всегда говорит от человечества вообще, 
но никогда не может сказать я". 

В своих псевдонимных работах Кьеркегор фиксирует различные типы 
самосознания и мировоззрения, воплощая их в идеях-личностях, идеях-
голосах, которые ведут между собой полифонический диалог; спорят 
друг с другом, исповедуются, советуют, переписываются и всегда пы­
таются осмыслить поступок и исповедь "другого". Нет никаких сомне­
ний, что многие наблюдения Бахтина над творчеством Достоевского 
можно справедливо применить к Кьеркегору. Итак, Кьеркегор - созда­
тель полифонического романа? Близко к этому вопросу подходит Гаи­
денко в своей работе "Трагедия эстетизма", указывая на корни косвен­
ного метода коммуникации в платоновских диалогах и метко отмечая 
огромное значение сократической майевтики для создания этого мето­
да. "Однако, в отличие от Платона, - пишет Гаиденко, - сталкивавшего­
ся точки зрения как определенные теоретические позиции (так, что его 
диалоги всегда представляли собою философские беседы, а деятель­
ность, поступки, решения, настроения участников диалога оказывались 
вне поля зрения), Кьеркегор сталкивает не только и не столько различ­
ные образы мысли, сколько различные образы жизни; его не столько 
интересует способ понимания истины, сколько способ бытия в истине... 
В этом смысле творчество Кьеркегора - не философский диалог, а 
экзистенциальная драма, где в качестве действующих лиц выступают не 
только персонажи, но и отдельные произведения".16 

Произведения псевдонимов-эстетиков, например, в "Или-Или" пред­
ставляются мне стоящими ближе к полифоническому роману, чем 
произведения этиков и религиозных авторов-псевдонимов. Не случайно 
именно "Или-Или" Гаиденко сравнивает в своей работе с романами 
Достоевского: 

Здесь слышны голоса Канта, Фихте, Шиллера, Шеллинга, 
Новалиса. Они беспрестанно полемизируют друг с другом, 
помогают друг другу обнаружить свое подлинное кредо, и -
что самое главное - здесь они, наконец получили возмож­
ность экзистенциально пережить свою теоретическую точку 
зрения. Каждая идея у Кьеркегора выступает как личность. В 



46 Alex Fryszman 

этом смысле кьеркегоровское Или-Или - философский ро­
ман, роман идей, до сих пор никем не превзойденный. Здесь 
борьба идей приобретает более чистую форму, чем, например, 
в романах Достоевского.17 

Образ Сократа 

Фигуры Кьеркегора (наподобие героев Достоевского), обречены до 
конца испытывать и экзистенциально пережить свои идеи, доведя их до 
предела, чтобы осознать их несостоятельность. Подобным образом Кьер­
кегор верил, что европейское сознание должно до конца изжить 
эстетические идеи, чтобы перейти в стадию этическую, В дневниках 
1836 года Кьеркегор записывает: 

Можно сказать, что три великие идеи: Дон Жуан, Фауст и 
Агасфер-Вечный Жид, символизируют три главных пути 
внерелигиозной жизни. Когда эти идеи лично присваи­
ваются отдельно взятым человеком, когда они действительно 
внедряются в него, то тогда в нем зарождается Этическое и 
Религиозное - только тогда, а не раньше, Так я смотрю на 

"отношение этих идей к догмам христианства18 

Стихия чувственности ("музыкально эротическая" и "лирическая" 
стихия Дон Жуана), гордыня и отчаяние всепоглощающего ума, "отча­
яние интелекта" (Фауст) и отчаяние душевной бездомности и неукорен-
ности (экзистенциальное отчаяние Агасфера-Вечного Жида) - одновре­
менно три парадигмы европейского романтического сознания и опре­
деленные типы эстетической экзистенции. Экзистенциальные позиции 
у Кьеркегора всегда связаны с определенным жанром и стилем. Итак 
аллегорическому образу Дон Жуана соответствует лирика, Фаусту драма 
и философия, Агасферу - повествование. 

Негативной парадигме "трех великих идей" противостоит положи­
тельный образ Сократа, знаменующий переход в этическую стадию 
существования. В глазах Кьеркегора Сократ остается недостижимым 
идеалом "субъективного мыслителя" и созидателем новой формы ком­
муникации, которую Кьеркегор противопоставляет монологическому 
субъективизму романтиков и объективизму Гегеля: "Форма коммуни­
кации субъективного мыслителя - это его личный стиль. Он сохраняет 
многообразие несводимых друг к другу противоречий. Систематическое 
айн, цвай, драй - это абстрактная форма, В применении к конкретному 
она не оправдывает себя. Субъективный мыслитель, в отличие от объек­
тивного, всегда конкретен и стиль его можно назвать конкретной 
диалектикой... в области поэзии, этики, философии и религий".19 



"Теория коммуникации" Серена Кьеркегора 47 

Схватка с Гегелем начинается уже с докторской диссертации Кьерке­
гора: "О понятии иронии с постоянной ссылкой на Сократа": "Мысль 
Гегеля никогда не ведет диалога с Другим, она сама себя вопрошает и 
сама себе же отвечает".20 В монологизме обвиняются и смертельные про­
тивники Сократа - софисты, которые "прекрасно держали речи, но увы -
не умели вести диалога".21 Согласно Кьеркегору, только Сократ, " осво­
бодивший философию от удушливой серьезности", полагал, что "любой 
ответ всегда порождает новый вопрос". 

Итак, Бахтин с огромным вниманием обращается к образу Сократа, а 
Кьеркегор и впрямь нызвает себя Сократом XIX века, отождествляет 
себя с ним и видит в нем своего двойника. Подобно Бахтину, Кьеркегор 
различает "абстрактную, спекулятивную" диалектику Гегеля от откры­
той диалектики сократовского диалога. Кьеркегор неоднократно на­
стаивает на том, что его диалектика - не саморазвитие понятия путем 
взаимопроникновения противоречий, а "конкретная диалектика", по­
нимаемая Кьеркегором как отрицание принципа опосредования, сохра­
нение противоречий в их конкретной противоречивости и неслиянности. 
Кьеркегор, как и Бахтин, проводит грань между ранними платоновски­
ми диалогами, в которых Сократ испытывает истину, никогда не 
превращаясь в "Учителя" и более поздними диалогами Платона, в кото­
рых начинает преобладать "монологический идеализм"22 и слово Со­
крата облекается флером авторитарности. Поразительно сближает Бахти­
на и Кьеркегора сам образ Сократа - "сводника", сталкивающего людей 
в споре," повивальной бабки", провоцирующей рождение истины, "серь-
езно-смехового", "площадного" философа, подрывающего монологичес­
кий догматизм государственной иделогии древнегреческого мира. У 
Кьеркегора Сократ развенчивает "серьезность Государства"23, хотя 
"неприятие богов Государства отнюдь не делает Сократа богоборцом".24 

Итак, Сократ вступает в смертельную схватку с нигилистическим 
релятивизмом софистов, которые, "исходя из положения, что единой 
Истины нет, пришли к выводу, что истиной может быть все". 
Кьеркегоровский Сократ - всегда в маске дурака-непонимающего, он 
олицетворяет то, что Бахтин называл "амбивалентным образом мудрого 
незнания".25 Сократический "стиль субъективного мыслителя", к кото­
рому стремился Кьеркегор, можно определить словами Бахтина, как 
"сочетание смеха, сократической иронии, всей системы сократических 
снижений, с серьезным, высоким и впервые свободным исследованием 
мира, человека и человеческой мысли".26 Но самое существенное для 
теории коммуникации Кьеркегора - сократическая майевтика: осозна­
ние того, что истину невозможно передать другому в готовой форме и 
что подлинная коммуникация провоцирует к самоактивности, но остав-



48 AlexFryszman 

ляет свободу решения за другим. Небезынтересно, что для Кьеркегора 
"жанровый опыт сократического диалога" и "серьезно-смеховое" начало 
тесно связаны не только с образом Сократа, в котором Кьеркегор видел 
своего двойника, но и с карнавальной культурой средневековья: сатур­
налиями, праздником слов, пародирующим церковные действия, и 
праздником шутов (Narrefesten).27 Отметим мимоходом глубокую связь 
этики и религии с сатирой, иронией и юмором в мышлении Кьеркегора: 
"Ирония - предел между сферой эстетической и этической; юмор - пре­
дел сферы этической и переход в религиозную".28 

Теория коммуникации 

В своей диссертации Кьеркегор явно проецирует собственный спор с 
Гегелем и романтиками на схватку Сократа с "серьезной государствен­
ной религией греческого мира", с одной стороны, и с нигилизмом и ре­
лятивизмом софистов - с другой. Нетрудно увидеть сходство позиций 
Кьеркегора и Бахтина, отрицающих равным образом релятивизм и дог­
матический фундаментализм. 

Кьеркегора нередко рассматривают как философа, предвосхитившего 
волну постидеалистического мышления, которое, начиная с Ницше, а 
кончая Хайдеггером и Деррида, подвергало беспощадной критике фи­
лософский фундаментализм, то есть системное мышление, построенное 
на "первых началах". Темой постидеалистических мыслителей, отрицаю­
щих теоретические основы философии, стало Das Andere der Vernunft 
{другое разума), причем контр-понятие разума именовалось самым раз­
личным образом: как воля к могуществу Ницше, бытие Хайдеггера, 
письмо Деррида и т.д. По мнению некоторых исследователей именно та­
кую, разрушительную по отношению к европейской метафизике играет 
страсть в антропологии Кьеркегора. 

Однако справедливо ли рассматривать Кьеркегора в этом контексте, 
то есть как философа породившего, или, по крайней мере, подготовив­
шего постидеалистическое мышление? Не подлежит сомнению* что 
Кьеркегор считал разрушение метафизики и классической философской 
традиции неотвратимым. Очевидно и то, что Кьеркегор порывает с суще­
ствующим языком философии и философской коммуникации. Позна­
ние и творчество мыслящего субъекта определяется у Кьеркегора не то­
лько разумом, но и "другим разума". "Разве только разум христианин, 
разве страсти - язычники?" - вопрошает в этиграфе к "Или-Или" фик­
тивный издатель книги, Кьеркегор отнюдь не отрицает коммуникатив­
ной рациональности и познавательного дискурса в "сфере знания", но в 
сфере экзистенциально-этическрй у Кьеркегора разум как бы жертвует 



"Теория коммуникации" Серена Кьеркегора 49 

самим собою, превращаясь в "страстный разум" - распятый разум - стра­
дание, жаждущий своей собственной муки и гибели на кресте пара­
докса: 

Парадокс - это страсть мысли, а мыслитель без парадокса по­
добен любовнику без страсти; он холеный, но дряхлый па­
трон. 
Однако любая страсть, достигая в своем движении кульми­
нации, желает своей собственной гибели. Итак, любая мысль 
жаждет достичь своего предела, несмотря на то, что это ведет 
ее к самоуничтожению.29 

Страстное устремление "экзистирующего мыслителя" никогда неза-
вершено и незавершимо, это бесконечное движение к новым горизон­
там, в котором любой смысл подлежит распятию и воскресению. Поэто­
му дискурс Кьеркегора принимает сознательно "причудливые" формы, 
озадачивая читателя столкновением различных речевых жанров. Смехо-
вое развенчание, ирония, сатира, литературное повествование внезапно 
сталкивается с феноменологическим анализом, риторикой проповеди и 
диалектикой философского доклада, воссоздавая таким образом в язы­
ке аналог незавершенности, открытости этической экзистенции челове­
ка. "Гегель ничего не понял в этике" - категорически заявляет Кьерке­
гор, а этика и экзистенция, по Кьеркегору "такой экзамен, на котором 
нельзя обмануть" (напомним бахтинское не-алиби в событии-бытии). 
Итак, Гегель "обманывает" на этом важнейшем экзамене, пытаясь в сфе­
ре теории разрешить противоречия человеческой экзистенции, над чем 
не устает насмехаться Кьеркегор: 

личная этическая действительность должна быть для инди­
вида бесконечно важнее неба и земли, шести тысячи лет ми­
ровой истории, астрологии, науки о животноводстве, как и 
всего прочего, чего от него не могут востребовать современ­
ные ханжи, интеллектуалы и эстеты.30 

Создание завершенной логической системы существования с точки 
зрения Кьеркегора - объективное безумие: "В отличие от юмориста, си­
стематик верует, что может осознать и высказать все, а чего-то и не мо­
жет - это либо ошибка, либо несущественные пустяки".31 

Напомним критику философского монологизма у Бахтина: 

Только ошибка индивидуализирует. Все истинное вмещается 
в пределы одного сознания, и если не вмещается фактически, 
то лишь по соображениям случайным и посторонним самой 



50 Alex Fryszman 

истине. В идеале одно сознание и одни уста совершенно до­
статочны для всей полноты познания.. . 3 2 

Общеизвестен антигегельянизм Бахтина: достаточно напомнить на­
смешки над гегелевской претензией на "тематическую завершенность в 
области познания", замечания о монологизме гегелевской "Феноме­
нологии Духа", критику "монологической диалектики" и "философ­
ского монологизма".33 Примечательно, что и здесь можно обнаружить 
поразительное сходство с кьеркегоровской критикой: 

Гегельянски понятый единый диалектически становящийся 
дух ничего кроме философского монолога породить не 
мож:ет... менее всего на почве монистического идеализма 
может расцвесть множественность неслиянных сознаний.34 

В отличие от других постидеалистических мыслителей, деконструи-
руя спекулятивное, теоретическое начало (главным образом гегелевскую 
систему), Кьеркегор настаивает на начале практическом, то есть на экзис­
тенциально-этической основе существования и развивает диалектику и 
риторику "решения", "ответственности", "личного выбора самого себя в 
вечной значимости". Здесь нельзя не заметить переклички с экзистен­
циальным пафосом мысли раннего Бахтина, так ярко выраженным в 
"Философии поступка", Утверждая индивидуальную приобщенность к 
"единственному бытию-событию", Бахтин решительно отвергает теоре­
тически-спекулятивный фундаментализм и эстетизм как отвлечение от 
ответственно-индивидуального, рискованного и открытого акта-поступ-

Теоретический мир получен в принципиальном отвлечении от 
факта моего единственного и нравственного смысла этого 
факта, "как если бы меня не было" 

и поэтому 

Все попытки изнутри теоретического мира пробиться в дейст­
вительное бытие-событие безнадежны.36 

Отрицая начала теоретического разума, Бахтин и Кьеркегор, в отличие 
от постмодернизма, отнюдь не попадают в ловушку релятивизма, а пре­
длагают практическое, то есть этическо-экзистенциальное начало. Со­
гласно Бахтину: 



"Теориякоммуникации" Серена Кьеркегора 51 

Весь теоретической разум только момент практического 
разума, то есть разума нравственной ориентации единствен­
ного бытия,37 

однако 

Конечно менее всего следует отсюда правота какого бы то ни 
было релятивизма.38 

Кьеркегор отнюдь не отрицает теоретической системы: она вполне 
может существовать для Бога, но не существует для поступающего и ду­
мающего индивида, или, как говорит юморист-философ Климакус в 
"Завершающем ненаучным послесловии": не утверждается, что "системы 
нет", только лишь, что она не существует для экзистирующего субъекта. 

Обратимся однако к теории коммуникации, предлагаемой Кьеркего­
ром в Дневниках Кьеркегора 1847 года в главе под названием: "Диа­
лектика этической и этическо-религиозной коммуникации", где ком­
муникация определеяется как взаимосвязь говорящего, слушателя, 
предмета высказывания, жанра и формы высказывания, а также "ситу­
ации". 

Напомним, что подобным образом у Бахтина-Волошина высказыва­
ние определяется как выражение и продукт взаимодействия трех: го­
ворящего (автора), слушателя (читателя) и того, о ком (или о чем) го­
ворят.39 

Основная дихотомия Кьеркегора - оппозиция прямой и косвенной 
речи. Что же такое по Кьеркегору косвенное, непрямое сообщение? 
Следуя Кьеркегору, к этому типу сообщения принадлежит ирония, 
юмор, сатира, молчание, а также остранение автора и категория псевдо-
нимной речи. О непрямой форме сообщения писал Лев Шесталов, счи­
тая, что это ключевое понятие Кьеркегора - лишь прием, которым автор 
пользуется, чтобы сбить с толку и спутать любопытствующих исследова­
телей. Ясперс как и многие другие утверждал, что непрямое сообщение 
- выражение невыразимого. С точки зрения Ясперса, проблема комму­
никации сводится к семантической проблеме недостаточности лингви­
стических средств выразить непостижимое, непредставляемое и возвы­
шенное, как например, "невысказанное ядро души". Все это так и не так, 
ибо здесь не учитывается напряженное внимание Кьеркегора именно к 
проблемам прагматики, а не семантики. В отличие от романтиков, 
Кьеркегор интересовался не столько вопросом "самовыражения", сколь­
ко проблемами взаимоотношения языка познавательного, этического, 
эстетического и религиозного с точки зрения восприятия, адресата и 
процесса чтения. В этом смысле рефлексия Кьеркегора поражает 



52 Alex Fryszman 

современностью подхода и предвосхищает многие открытия, описанные 
Бахтиным в теориях полифонизма и романного слова. Прямая коммуни­
кация Кьеркегора соответствует понятию объектного слова у Бахтина, в 
то время как непрямое сообщение во многом аналогично двуголосному 
слову, описанному в "Проблемах поэтики Достоевского". Объектным 
словом Бахтин называет прямо и непосредственно направленное слово, 
называющее, сообщающее, рассчитанное на непосредственное влияние. 
Прямое предметно направленное слово знает, согласно Бахтину, только 
себя и свой предмет, к которому оно стремится быть адекватным. 

Примером прямой коммуникации служит Кьеркегору "коммуни­
кация знания". Предпосылка "коммуникации знания" - это прямая, 
"объективная" речь. Она целиком сориентирована на предмет, и рефлек­
сия говорящего здесь направлена на объект высказывания, устраняя 
само высказывание, говорящего и слушателя. В сфере знания и позна­
вательного дискурса отвлечения говорящего от самого себя и адресата 
оправдано, но объективное познание, по Кьеркегору, далеко не исчер­
пывает все виды познания. Для прямой коммуникации характерно 
авторитарное слово и адресат в этой форме коммуникации превращается 
в "пустой сосуду который надо наполнить знанием" 4 0 

В Дневнике Кьеркегор записывает: 

Познание этической и религиозной истины, так же, как и 
сообщение ее, требуют определенной обстановки и ситуации. 
Можно ли вести речь об этике с кафедры, может ли кафедра 
создать такую обстановку? Я сомневаюсь. У этики вообще нет 
своего предмета, этику невозможно "преподавать". Познать 
этическую истину можно только одним путем - экзистен­
циально повторяя, воссоздавая познаваемое в своей личной 
экзистенции[,..] В самом деле, возможно ли таковое воссоз­
дание на докладе, где говорящий и слушающие экзистен- ' 
циально отсутствуют? Разве что на лекции по физике - там 
"действительно" проводятся эксперименты. Я, со своей сто­
роны, постараюсь в своем творчестве воссоздать все то, о чем 
буду вести речь, как бы на и тебя, мой читатель., ,4 1 

Во многих записях Кьеркегор подчеркивает "беспредметность" эти­
ческой коммуникации: в ней нет никакой "информации", никакого 
знания, которое можно передать другому, а есть только "долженство­
вание и возможность" (Skullen Kunne). Язык этики иногда определяется 
Кьеркегором как слово - действие: присяга, приказ, просьба, клятва, вы­
зов, провокация. Здесь Кьеркегор явно предвосхищает теорию речевых 

.актов Джона Остина, в которой пер формативный эффект определяет 
характер "иллокутивной речи" и "иллокутивной силы". 



"Теория коммуникации" Серена Кьеркегора 53 

Но как же, прибегая к пер формативной, "иллокутивной" форме ком­
муникации избежать авторитарности, как не попасть в ловушку языка 
власти и насилия авторитарной речи? Как предоставить адресату воз­
можность самостоятельного и свободного решения "за пределами текс­
та"? - этими вопросами задавался Кьеркегор с самого начала своего твор­
чества. Подлинная этическая речь воспринимается Кьеркегором, как 
сократовская провокация к самоактивности и к самопознанию. В своем 
диалогизме Кьеркегор, пожалуй, сильнее Бахтина осознал, что, говоря 
словами самого Бахтина, "в человека всегда есть что-то, что только он сам 
может открыть в свободном акте самопознания и слова". 

Примечания 

1 М. Holquist, К. Clare, Mikhail Bakhtin, Cambridge 1984, 27. 

2 M. Holquist, К. Clare, Mikhail Bakhtin, Cambridge 1984, 122. 

3 F.M. Wilson, Nicholas Bachtin: Lectures and essays, Birmingham 1963, 2. 

4 Эстетика словесного творчества, 97. 

5 "Begrebet angst", 207, Samlede vcerker 6. 

6 ibid. 207. 

7 Grübel, R. 19897' "The Problem of Value and Evaluation in Bachtin's 
Writing", Russian Literature, XXVI-II, 132. 

8 Филосо фия поступка, 9 5. 

9 Эстетика словесного творчества, 14. 

1 0 Исходя из подлинного значения греческого понятия эстезис, которое 
связано с красотой и с чувственным, особенно зрительным воспри­
ятием. Эстезис ближе к умозрению (теория), чем деятельная катего­
рия поэзис, которая ближе к праксис. 

1 1 Самое простое изложение теории Кьеркегора о стадиях экзистенции 
(эстетическая, этическая, религиозная А, религиозная Б) можно 
найти в Стадиях жизненного пути (1845). 

1 2 "Forf0rerens Dagbog", Samlede Vcerker 1, 428. 



54 Alex Fryszman 

!? Однако читатель здесь иногда невольно задается вопросом - не 
является ли "Серен Кьеркегор" еще одним, самым остроумным псев­
донимом? 

1 4 Pap. X V 245. в полном собрании дневников и записей Кьеркегора в 
XXV томах римская цифра обозначает том, буква А - ежедневные за­
писи и дневники, В - литературные записи и рефлексии о собствен­
ном творчестве, С - литературно-философские размышления, а по­
следняя цифра - номер записи. Издание: N, Thulstrup: Sfiren Kierke­
gaards Papier, 1968. Ссылка к сочинениям Кьеркегора приводятся в 
моем переводе по самому распространенному, 3 изданию "Полного 
собрания сочинений" в XX томах P.P. Rohde: Samlede vcerker, 1962. 

15 Pap. УШ 2 В 70. 

1 6 П. Гаиденко, Трагедия эстетизма, Москва 1970,46. 

1 7 Ibid. 83. 

l*Pap.IA, 150. 

19Samlede vcerker 10, 57, 

2 0 Samlede vcerker I, 91. 

2 1 Ibid. 89-90. 

2 2 Проблемы поэтики Достоевского, 146, 147. В поздних диалогах, от­
мечает Кьеркегор, диалог превращается в чистую форму, ибо связь 
между говорящим Сократом и речью его оборвана. (Begrebet Ironi, 
108). 

2 3 Begrebet Ironi, 199. 

2 4 Begrebet Ironi, 201. 

2 5 M. Бахтин, Эпос и роман, Литературно-Критические Статьи, Москва 
1986,412 

2 6 Бахтин, Ibid. 413. 

2 7 Begrebet Ironi, 269. 

2 8 "Afsluttende Üvidenskabelig Efterskrift", Samlede vcerker X, 179. 

29 Samlede vcerker 6, 38. 



"Теория коммуникации" Серена Кьеркегора 55 

3 0 Samlede vcerker 10, 44. 

3 1 Pap. IIА 140. 

32 Проблемы поэтики Достоевского, Москва 1963, 107. 

3 3 Смотри, например: П. Медведев, Формальный метод в литературо­
ведении, Л. 1928,176; Проблемы поэтики Достоевского, 103-110; 
Эстетика словесного творчества, 364. 

3 4 Эстетика словесного творчества, 364. 

3 5 К философии поступка, 88. 

3 6 К философии поступка, 91. 

3 7 К философии поступка, 91. 

3 8 К философии поступка, 88. 

3 9 О статусе персонажа в событии высказывания у Бахтина-Волошина 
смотри подробнее в статье В.В. Федорова: "К понятию эстетического 
бытия", Бахтин и философская культура XX века, часть 1, 44. Диало­
гический подход к философии языка Бахтина-Волошина в "Марк­
сизм и философия языка" поразительно совпадает с философией язы­
ка Серена Кьеркегора. Однако этот вопрос должен быть темой отдель­
ного исследования и выходит за рамки статьи. 

4 0 Samlede vcerker 18, 105. 

4 1 Papirer VIII2V 88. 


