
Wiener Slawistischer Almanach 31 (1993) 173-207 

Raoul Eshelman 

Von der Moderne zur Postmoderne in der sowjetischen 
Kurzprosa. Zoäöenko - Paustovskij - §uk§in - Popov 

Postmoderne und Diachronie 

Eine wie immer geartete Postmoderne ist denkbar nur im Anschluß an eine 
Moderne. Für den sowjetischen Kontext galt diese Moderne lange als durch den 
Sozialistischen Realismus unterbrachen oder verdrängt. Das, was an Literatur aus 
dem Sozialistischen Realismus hervorging, schien eher mit soziologischen, polito­
logischen oder anthropologischen Kategorien erfaßbar, nicht aber mit ästheti­
schen. Der Sozialistische Realismus erschien als die Negation der modernisti­
schen Ästhetik, als ein ideologischer, von oben verordneter Ausstieg aus der Kul­
turgeschichte. Erst als die konzeptualistische Neoavantgarde den Sozrealismus als 
ästhetische Fortsetzung und Reflexion der historischen Avantgarde Begriff und 
wieder in ein kunstgeschichtliches Kontinuum eingliederte, wurde es möglich, 
auch die Diskussion über eine Nachmoderne in Gang zu bringen. Die Debatte 
über die Postmoderne im ehemals sowjetischen Kulturraum ist deshalb zugleich 
auch die Debatte über die Wiederherstellung der diachronischen Kontinuität, die 
mit dem Aufkommen des Sozialistischen Realismus unterbrochen schien. Es stellt 
sich die Frage, inwieweit die sowjetische Kultur der Nachkriegszeit eine mit dem 
Westen vergleichbare ästhetische Entwicklung aufweisen kann - eine Entwick­
lung, die in letzter Konsequenz nur mit dem epochalen Begriff der Postmoderne 
zu umschreiben wäre1. 

Nun beziehen sich die bisherigen Versuche, die russisch-sprachige Post­
moderne zu erfassen, entweder auf metapoetische Prosa (Bitovs PuSkinskij 
dorn)2, oder auf die sowjetische Neoavantgarde selber (Sorokin, Prigov u.a.)3 

oder auf die innovatorische Literatur der Emigration (Limonov, Mamleev, Soko-
lov)4. Dies ist zunächst verständlich, denn die genannten Schriftsteller fallen 
durch jene stilistische und thematische Extravaganz auf, die für die Markierung 
einer epochalen Grenze unentbehrlich zu sein scheint. Die Merkmalhaftigkeit die­
ser neueren Literatur wird noch dadurch verstärkt, daß sie sich vor dem grauen 
Hintergrund der offiziellen Nachkriegsliteratur profilieren darf. Somit aber könnte 
der Eindruck entstehen, daß die Postmoderne mit einer innovatorischen, meta­
poetischen Literatur identisch sei, die kaum ästhetischen Bezug - es sei denn rein 
negativer Art - zur offiziellen Literatur der ChruSöev- und Breznevzeit unterhalte. 



174 Raoul Eshelman 

Und in der Tat besteht die Tendenz, in der offiziellen Kultur der Sowjetunion 
kaum mehr als den mittelmäßigen Nachlaßverwalter des sozialistischen Erbes zu 
sehen5. Somit aber verschiebt sich die literaturgeschichtliche Lücke vom Sozia­
listischen Realismus zur offiziellen Nachkriegsprosa, von der kaum inno­
vatorische Impulse auszugehen scheinen. 

Im folgenden gilt es, die zwischen dem Sozrealismus und der Neoavantgarde 
klaffende geschichtliche Lücke zu schließen. Ich meine nämlich, daß der Anfang 
der russischen Postmoderne nicht bei der Neoavantgarde oder bei den innovatori­
schen Schriftstellern der Gegenwart zu suchen ist, sondern in der scheinbar un­
scheinbaren Literatur der sowjetischen Stagnationszeit - einer Literatur, welche 
die Figuren der Postmoderne unfreiwillig etabliert, indem sie versucht, eben diese 
zu desavouieren. Die Entstehung dieser ^unfreiwilligen" Postmoderne aus der 
Moderne heraus wird auf den folgenden Seiten nachgezeichnet. 

Autoren 

Den schrittweise verlaufenden Übergang von Moderne zu Postmoderne 
möchte ich anhand von vier ausgewählten Autoren (M. ZoSöenko, K, Pau-
stovskij, V. Suksin, E. Popov) rekonstruieren. Bestimmend bei der Auswahl war 
zunächst die Popularität der genannten Schriftsteller, ihre Zugehörigkeit zum 
literarischen „Mainstream". Alle haben normprägend auf den Verlauf der sowje­
tischen Literatur gewirkt, alle werden vom Massenleser gelesen und geschätzt. 
(Trotz einer gewissen Nähe zu den innovatorischen Strömungen ist keiner ein 
ausgesprochener Avantgardist.) Bemerkenswert ist auch, daß alle einen Mittelweg 
zwischen Anpassung und kritischer Haltung suchten: Keiner wurde von der offi­
ziellen Kultur völlig vereinnahmt, keiner aber profilierte sich mit Absicht als „Dis­
sident"6. Schließlich bevorzugen alle die prosaistischen Kurzgattungen (rasskaz, 
novella, povest'), denen aufgrund ihres Aus- oder Querschnittscharakters die 
Fähigkeit zugeschrieben wird, die Fremdbestimmung durch die herrschende 
Ideologie zu unterlaufen. In der Kurzform, so ist zu vermuten, entstehen die Frei­
räume, in denen die für die Postmoderne entscheidenden Wert- und Normver­
schiebungen stillschweigend vollzogen werden können. 

Diese Auswahl schließt in sich auch einige weitere Merkmale, die für die 
neuere sowjetische Literaturgeschichte charakteristisch sind. Zo§6enko ist reprä­
sentativ für das, was man die angepaßte historische Avantgarde nennen könnte: 
Zunächst populär geworden als Verfasser von ideologiekritischen, sprachspieleri­
schen Satiren, nahm ZoSöenko als typischer „Mitläufer" während der Stalinzeit 
weitgehend Abstand von seinem früheren Stil. Dennoch konnte er erzähltechni­
sche Elemente der historischen Avantgarde bis in die späte Stalinzeit hineinretteri. 
Paustovskij kann seinerseits als unchauvinistischer Exponent des Sozialistischen 
Realismus bezeichnet werden, der auch bei dessen Überwindung in den 50er 



Von der Moderne zur Postmoderne 175 

Jahren eine Schlüsselrolle spielte. SukSin gilt als liberaler Vertreter der volkstüm­
lichen Dorfprosa und ist in mancher Hinsicht typisch für die Generation der 
„Sestidesjatniki", der reform-gesinnten Kommunisten der 60er Jahre. Evgenij 
Popov markiert die Schnittstelle zwischen der populären Prosa §uk§ins und der 
konzeptualistischen Neoavantgarde, der er persönlich und ästhetisch sehr nahe­
steht, (auch wenn sich seine künstlerische Entwicklung zunächst unabhängig von 
ihr vollzog). 

Bei der Rekonstruktion der Postmoderne, die sicherlich auch maximalistisch, 
d.h. gattungs- und medien-überschreitend angelegt werden könnte, werde ich 
mich auf die Analyse dreier Merkmale beschränken, die als minimale Grundbe­
dingungen jeder Kurzprosa angesehen werden können: 1) die Modellierung des 
fiktiven Raumes bzw. der fiktiven Zeit; 2) die Ereignishaftigkeit (die Bewegung 
des Subjekts durch Zeit und Raum und die Ökonomie dieser Bewegung, d.h. der 
vom Subjekt erlebte Wertgewinn oder -verlust); und 3) die Beschaffenheit des 
fiktiven Subjekts selbst. Dieses Minimalprogramm gewährleistet eine gewisse 
Übersichtlichkeit der Darstellung und ermöglicht es, anhand einiger ausgewählter 
Texte eine kleine Diachronie vorzulegen, in der die Transformation bestimmter 
ästhetischer Merkmale von der Moderne bis in die Nachmoderne hinein verfolgt 
werden kann. 

Raum, Ereignis, Subjekt 

Bei der räumlichen Analyse geht es vor allem um die Frage nach dem 
räumlichen Simulakrum (vgl. Baudrillard 1988, 166). In der Postmoderne wird 
die verbürgte, stabile Beziehung zwischen dem räumlichen Zeichen und seinem 
Referenten zunehmend unterminiert, bis diese Relation beliebig, zur Kategorie der 
Indifferenz wird. Semantisch bedeutet dies, daß Oppositionen wie hoch/niedrig, 
flach/tief, nah/fem (usw.) in ihren Konturen zwar noch wahrgenommen werden, 
aber nicht mehr der zuverlässigen Orientierung des fiktiven Subjekts dienen. Die 
Grenze, die für die Feststellung der semantischen Differenz zwischen zwei räum­
lichen Oppositionen notwendig wäre, verliert somit ihren verbindlichen Charak­
ter, wird Makulatur7. 

Das Ausblenden der referentiellen Raumbezüge und die Entwertung der se­
mantischen Grenzen haben entscheidende Folgen für die Ereignishaftigkeit in der 
postmodernen Literatur. Unter Ereignishaftigkeit verstehe ich mit Jurij Lotman 
„die Versetzung des Subjekts über die Grenzen eines semantischen Feldes" (Lot­
man 1970, 282). Allerdings markiert diese Definition den Pol eines folgenträchti­
gen Maximal-Ereignisses, der dem Pol der völligen Ereignislosigkeit gegenüber­
steht, wie sie zum Beispiel in der Lyrik realisiert wird oder - um ein von Lotman 
gebrauchtes Beispiel zu nennen - im Telephonbuch. Somit aber ist die 
Lotmansche Definition nicht imstande, den Übergang von Ereignislosigkeit zum 



176 Raoul Eshelman 

Ereignis als ein Kontinuum von Möglichkeiten zu beschreiben: Sie bleibt in einem 
binaristischen Entweder/Oder-Schema verfangen. 

Als notwendige Ergänzung zu Lotmans Definition erweist sich deshalb das 
von Wolf Schmid vorgeschlagene Inventar von Ereignis-Kriterien (Schmid 
1992). Schmid, der Lotmans räumliche und Arthur С Dantos zeitliche Ereignis-
Definition miteinander verbindet, summiert diese als „Kontrastqualität zwischen 
zwei aufeinanderfolgenden Zuständen eines Subjektes" (1992, 108). Es werden 
dann sieben Teilbedingungen für das vollständige Ereignis vorgeschlagen (Re­
alität, Relevanz, Resultativität, Konsekutivität, Imprädiktabilität, Irreversibilität, 
Non-Iterativität; 1992, 108-109), die entweder realisiert oder „eingeklammert" 
werden können. 

Auch wenn Schmid seine Kriterien nicht semiotisch begründet, lassen sich 
diese zunächst ohne weiteres als indexikalische oder anti-ikonische Relationen 
auffassen. Hierzu die Index-Definition von Peirce (1960, 2:160): „Anything 
which startles us is an index, in so far as it marks the junction between two porti-

--6ns of experience". Demnach kann man die Kriterien Relevanz, Resultativität, und 
Konsekutivität als indexikalische Bestandteile des Ereignisses betrachten, da sie 
eine neue, auffällige, überraschende Kontiguität zwischen zwei Erfahrungszu-
ständen eines Subjekts herstellen. Dabei sorgt das Negativkriterium Irreversibilität 
dafür, daß die neu hergestellte-Kontiguität zeitlichen Bestand hat. Die zwei 
weiteren Negativbedingungen Imprädiktabilität und Non-Iterativität verneinen 
ihrerseits die Möglichkeit des (ikonischen) Ähnlichkeitsverhältnisses, das sich bei 
der Wiederholung eines beliebigen Vorgangs ergibt (also: Zustand A2 * Abbild 
von, Zustand Ai). Das Kriterium der Realität meint dagegen, daß das Ereignis als 
Zeichen mit sich selbst identisch sein muß (es darf nicht als imaginiertes Ikon, 
d.h. als Simulakrum eines absenten Original-Ereignisses auftreten). 

Kehrt man die oben gennannten Bedingungen um, so ergeben sich die entspre­
chenden ikonischen bzw. anti-indexikalischen Kriterien. Bei diesen invertierten 
Ereignis-Kriterien steht nicht die aktive Herstellung der Verbindung zwischen 
zwei Erfahrungsbereichen im Mittelpunkt, sondern die mögliche Ähnlichkeit zu 
einem abwesenden Vor- oder Nach-Ereignis. Wesentlich ist mit anderen Worten 
nicht der präsente Brückenschlag zwischen zwei Erfahrungsbereichen, sondern 
der Bezug zu einem ähnlichen, jedoch absenten Vorgang8. Als Beispiel mag das 
Kriterium der „Realität" dienen: „Die Veränderung muß in der fiktiven Welt wirk­
lich stattfinden und darf nicht nur gewünscht, geträumt, imaginiert oder halluzi­
niert sein" (Schmid 1992,108). Erweist sich der ereignisverdächtige Vorgang in 
der fiktiven Welt des Textes als geträumt, halluziniert usw., so wird er im 
Schmidschen Sinne als annulliert oder eingeklammert gelten, wobei seine weitere 
Bestimmung offenbleibt. Faßt man aber das Ereignis als Teil eines semiotischen 
Kontinuums auf, so wird man nicht umhinkommen, das annullierte Kriterium der 
„Realität" auch als Abbild eines absenten (potentiellen, verdrängten oder gar noch 



Von der Moderne zur Postmoderne 111 

nicht vollzogenen) Ereignisses zu begreifen, das per Ähnlichkeit auf jene Basis­
definition des Ereignisses als Grenzüberschreitung verweist, die ein Vorgang als 
Ereignis überhaupt erkennen läßt. Wichtig wird jetzt nicht so sehr die indexikali­
sche Beziehung zum präsenten Kontext, sondern die ikonische Beziehung zum 
absenten Grundmuster oder Kode; denkbar ist auch, daß das imaginierte Ereignis 
ein nicht-vollzogenes Ereignis in der fiktiven Welt des Textes präfiguriert oder 
nachzeichnet. Das Ereignis ist somit nicht mehr schlichter Skandalon, sondern 
nimmt autoreflexive und metatextuelle Züge an. In einem gegebenen Fall wird die 
Qualität des Gesamt-Ereignisses natürlich davon abhängen, welche Kriterien wie 
und in welcher Zusammensetzung realisiert werden. Dazu kommt noch die Re­
zeptionsdimension, wobei „ikonische" Lesearten auf „indexikalische" Ereignis­
konfigurationen projiziert werden können (und umgekehrt). Der Normalfall des 
literarischen Ereignisses ist somit keine eindeutige „Überschreitung eines 
Rubikons", wie Lotmans Definition vermuten ließe, sondern ein vielschichtiger, 
z.T. auch sehr instabiler Vorgang. 

Die Vorstellung eines Spannungsfeldes zwischen indexikalischem und ikoni­
schem Ereignis erweist sich als sehr nützlich für die weitere Bestimmung des 
Ereignisses in der Postmoderne. Danach wäre das postmoderne Ereignis eher ein 
Ereignis-Ikon oder Ereignis-Simulakrum, da es ein absentes, anderes Vor-Ereig-
nis abbildet, ohne Anspruch auf indexikalische Erneuerung zu erheben. Dazu 
kommt, daß die Grenze in der Postmodeme, die normalerweise die Möglichkeit 
der Überschreitung markiert, als durchlässig oder abgeschwächt erscheint. So 
gleicht sich die Ereignishaftigkeit im postmodernen Sinne sehr stark dem Still­
stand (dem Nicht-Ereignis) an. Die defizitäre Ökonomie dieser Bewegung könnte 
man folgendermaßen beschreiben: Die postmoderne Grenzüberschreitung findet 
vergleichsweise frei und unbehindert statt, bedeutet aber zugleich wenig, da die 
Übertretung gewissermaßen geschenkt ist. Dies hat zwei gattungsrelevante Fol­
gen. Die Grenzüberschreitungen können wuchern, um den niedrigen Wert­
zuwachs bei den Einzelüberschreitungen zu kompensieren, oder sie können zu ei­
ner Minimierung der Bewegung führen, da eine einzelne Grenzüberschreitung 
ohnehin keine größere Änderung nach sich zieht. Im zweiten Fall (dessen Dar­
stellung den Möglichkeiten der Kurzgattungen am ehesten entspricht) wird es zu 
keiner vollständigen Grenzüberschreitung kommen, sondern lediglich zum 
Simulakrum des Ereignisses. Das Simulakrum-Ereignis wird vor dem Hin­
tergrund eines anderen, dem kulturellen Kode bekannten Ereignismusters rekon­
struierbar sein, dabei aber nur einen minimalen Anspruch auf Eigentlichkeit oder 
Authentizität erheben. Das Ereignis zeigt sich als leicht verschobene 
Reproduktion eines einschlägig bekannten Musters, es profiliert sich nicht als 
eigenständige, originäre Handlung. Die postmoderne Ereignishaftigkeit sowjeti­
scher Prägung läßt sich somit als Reflexion über die defizitären Handlungsbedin­
gungen der eigenen Kultur verstehen. 



178 Raoul Eshelman 

Diese defizitären Handlungsbedingungen sind zweifelsohne auf den starren 
Monismus der offiziellen Ideologie zurückzuführen. Dieser räumt zwar die 
Möglichkeit von ideologischen Differenzen innerhalb des sowjetischen Systems 
ein, mißt den Differenzen jedoch keine handlungsrelevante, resultative Bedeutung 
bei. Es entstehen unzählige Simulatoren der Differenz, die zwar wahrnehmbar und 
präsent sind, die aber innerhalb des Systems ohne Relevanz bleiben: Sie sind so­
zusagen dazu verurteilt, ein unterschwelliges, subideologisches Dasein zu fristen. 
Das einzige „wirkliche" Ereignis kann nur in der Überschreitung der Schwelle zur 
Ideologie bestehen, im kühnen oder listigen Verstoß gegen die indifferenz­
stiftende Alleinherrschaft des Monismus. Allerdings ziehen solche Verstöße, falls 
sie tatsächlich von der offiziellen Kultur zur Kenntnis genommen werden, fatale 
Folgen nach sich: Das Subjekt wird sofort aus dem System entfernt und in die 
Weiten des geschichtlichen Raums hinausgeschleudert. Dort, außerhalb der 
Sowjetunion, entsteht der Bereich, in dem der großangelegte epische Historismus 
eines Solzenicyn oder eines Sasa Sokolov zur Entfaltung kommt. Unterhalb 
dieser Schwelle und innerhalb des sowjetischen Systems etabliert sich aber dafür 
ein Bereich, in dem die subideologischen Differenzen, die Simulakren der 
Ideologie, sich ungeordnet tummeln. Dies ist das graue Universum der Stag­
nationsliteratur, in dem die ideologische Indifferenz (bzw. die Möglichkeit ihrer 
Überwindung) zum unaussprechbaren Dauerthema wird. Die Kurzprosa erweist 
sich als der Bereich, in dem sich das Subjekt sowohl dem monistischem Stillstand 
als auch der fatalen, offenen Dynamik der Historie zu entziehen versucht9. 

Es stellt sich an dieser Stelle die Frage nach der Beschaffenheit des Subjektes, 
das in einem solchen Universum angesiedelt ist. Hier weist das fiktive Subjekt der 
sowjetischen Kurzprosa häufig ein beschränktes Bewußtsein auf10. Das be­
schränkte Bewußtsein in diesem Sinne ist nicht oder nur unzureichend imstande, 
die eigene Erfahrung zu speichern, zu synthetisieren oder sonstwie kumulativ zu 
verarbeiten. Seine Seele „verflacht", sie verliert jene Tiefendimension, die norma­
lerweise durch die Anhäufung und Speicherung von Erfahrungen entsteht11. 
Dabei verliert sie notwendigerweise auch fast jedes Profil vor dem Hintergrund 
der herrschenden Kultur. 

Das beschränkte oder dysfunktionale Bewußtsein, das sich bedächtig inmitten 
der Schein-Ereignisse bewegt, gewinnt also keine primäre Erfahrung, sondern 
sammelt nur Erfahrungs-Simulakren, deren unübersichtliche, graue Ordnung oh­
nehin nicht auf die zentrierende, sinnstiftende Wirkung eines Subjekts angewiesen 
ist. (In der Welt der sowjetischen Postmodeme ist das Subjekt wohlgemerkt auch 
Makulatur.) Dennoch ist der beschränkte Held kein durak, kein Narr, der durch 
seine sinnlose Verhaltensweise gänzlich aus dem System herausfiele. Vielmehr ist 
er die logische Fortsetzung des Systems selber, dessen Exemplifizierung im ein­
zelnen12. Typisch für das beschränkte Bewußtsein sind deshalb nicht nur tumbe, 
alkoholgeschädigte Figuren, (die es auch häufig genug gibt,) sondern auch die 



Von der Moderne zur Postmoderne 179 

Figur des innerlich entleerten Intelligenzlers, der sich in einem Zustand des geisti­
gen Leerlaufes,- wenn freilich auch auf hohem Niveau - befindet13. Weil die in­
tellektuelle Kompetenz, die dazu notwendig wäre, das System zu „durchschauen", 
zum endgültigen Ausschluß des Subjektes aus dem System führen würde, darf 
sie nie richtig zur Geltung kommen. Das Resultat ist eine Art Aufklärung in 
Rückwärtsgang, wobei Unwissenheit und Unmündigkeit belohnt werden und 
Erkenntnis bestraft wird. In einem solchen System kann das nach Erkenntnis stre­
bende Subjekt lediglich zu der Erkenntnis gelangen, daß die Erkenntnis nicht 
möglich oder sinnvoll ist (vgl. Eshelman 1993). 

Während im modernen Text das beschränkte Bewußtsein noch von einer hö­
heren Bewußtseinsinstanz ironisch entlarvt wird (wie z.B. im skaz), stellt es in der 
postmodernen Erzählung quasi die höchste, nicht mehr widerlegbare Textinstanz 
dar. In der Postmoderne fehlt es, wie F. Jameson bemerkt, an der „gesunden" Di­
stanz zwischen Subjekt und Objekt, die für die Parodie oder Satire notwendig 
wäre (Jameson 1991,17). Auch der vermeintlich aufgeklärte Leser wird genötigt, 
die Dinge aus der Perspektive bzw. nach der Logik des beschränkten 
Bewußtseins wahrzunehmen. Allerdings kann diese Reproduktion der Be­
schränktheit durch den Leser als eine durchaus produktive Metahandlung stattfin­
den: Mal kann sie mit spielerischer Lust verbunden sein, mal kann sie mit der er­
habenen Nachempfindung der totalen Leere der eigenen Lebensbedingungen ein­
hergehen. Jedenfalls besteht das ästhetische Ziel der postmodernen Literatur darin, 
die verschiedenen Möglichkeiten dieser Reproduktion auszuloten. 

Im folgenden werden diese Kriterien auf eine historische Reihe angewendet, 
die mit der klassischen Moderne Michail ZoSöenkos ihren Anfang nimmt. 

Zoseenkos durchlaufene Zeit-Räume 

Typisch für ZoScenkos modernistische Erzählwelt ist die verbindliche 
Kontrastqualität der räumlichen Oppositionen. Aus der Diskrepanz zwischen den 
räumlichen Vorgaben (innen/außen, oben/unten, nah/fern usw.) und dem inad­
äquate Verhalten des Helden innerhalb des geteilten Raumes offenbart sich jene 
komische Ironie, für die ZoSöenko zu Recht bekannt ist. Beispielsweise überträgt 
der Held von „Banja" (1925) den Kode des Draußen (des kleinbürgerlichen 
Besitz- und Ordnungsdenkens14) auf das natürliche, „nackte Dasein" des Drinnen 
und gerät in komische Schwierigkeiten. Kaum daß er wieder außerhalb des Bades 
ist, wird er durch ein Verbot auf den Widerspruch zwischen Drinnen und 
Draußen aufmerksam gemacht: Der Held hat ein Stück Eigentum (die Seife) drin­
nen vergessen, darf aber laut Auskunft des Bademeisters den Innenraum nicht 
mehr bekleidet betreten. Hier wie anderswo bei ZoSöenko setzt sich das Ereignis 
aus mehreren Teil- oder Fragment-Ereignissen (Indizien) zusammen. Ereignishaft 
ist, streng genommen, nicht der Entschluß des beleidigten Helden, die Sauna nicht 



180 Raoul Eshelman 

mehr zu betreten (er widersetzt sich dem Verbot nicht), sondern die Summierung 
der kleineren Begegenheiten, die indexikalisch auf die Unvereinbarkeit des spießi­
gen „Draußen"-Kode des Helden und der natürlichen, unausgesprochenen Regeln 
der Sauna15 hinweisen. Das vollständige, ganzheitliche Ereignis (Übertretung ei­
ner verbotenen Grenze) findet nicht statt. Die Aufstellung des Verbots weist aber 
auf die Ereignis-Indizien hin* die nun vom Leser hochgerechnet werden können, 
ohne daß sich freilich eine ganzheitliche Summe daraus ergäbe. 

Nun könnte man die Gültigkeit dieses Grundmusters an einer Vielzahl von 
bekannten Erzählungen ZoSöenkos vorführen16. Es ist aber in unserem Zu­
sammenhang besonders aufschlußreich, auf die für Zoscenko selber sehr fol­
genschwere Geschichte „Prikljuöenija obez'jany"17 einzugehen, die während der 
Stalin-Zeit als Anlaß genommen wurde, Zo§öenko öffentlich anzuprangern und 
aus dem Schriftstellerverband auszuschließen. Die Gründe für diese heftige Re­
aktion auf eine scheinbar harmlose Kindergeschichte liegen bekanntlich zunächst 
im Machtkalkül Zdanovs, der mit seinen Angriffen auf typische Mitläufer wie 
Zoscenko und Achmatova eine „harte" Linie in der Kulturpolitik wieder durch­
setzen wollte. Gleichzeitig aber sind diese Attacken Ausdruck einer veränderten 
ästhetischen Einstellung, die es Zdanov erlaubte, aus den „harmlosen" Ereignis-
Indizien der historischen Avantgarde ein bedrohliches ikonisches Groß-Ereignis 
zu rekonstruieren. 

In „Prikljucenija obez'jany" bewegt sich ein Affe zwischen eingeschlossenen, 
sicheren Räumen (Käfig im Zoo, Laden, Korb, Wohnung, Sauna) und ver­
schiedenen Freiräumen außerhalb des Zoos, in denen er Not erleidet oder uner­
bittlich gejagt wird. Dazu tritt die räumliche Opposition hoch/niedrig besonders 
stark hervor. Eingeschlossen im Zoo, führt der Affe ein bequemes Leben an 
höchster Stelle der Tierhierarchie. Befreit durch eine Art diabolus ex machina (den 
Einschlag einer deutschen Bombe), gerät er an den niedrigsten Platz innerhalb der 
Hierarchie der Menschen und wird plötzlich einem harten Existenzkampf ausge­
setzt. Hier benimmt er sich nach bewährtem Zoscenkoschen Muster inadäquat, in­
dem er die natürlichen Regeln der Affen weit auf die menschliche Welt zu übertra­
gen versucht. Dieses verfremdende Verhalten erzeugt eine Reihe von mehr oder 
minder schwerwiegenden Zwischenfällen, die nicht zuletzt auch dadurch zustande 
kommen, daß der Affe sich im Raum freier als die Menschen bewegt und sich de­
ren Zugriff nach Belieben entziehen kann (mal klettert er auf einen Baum* mal 
springt er auf eine Lampe, usw.). Die Kette von Normverstößen nimmt erst ein 
Ende, als der Affe sich von einem Jungen, AleSa, adoptieren und gewissermaßen 
erziehen läßt. So gesehen, erscheint die Erzählung als harmlose Pikaro-Ge­
schichte, ausgestattet mit einem versöhnlichem Happy-End und den üblichen sati­
rischen Momenten, die man bei Zosöenko kennt18, 

Zdanov aber zog es offensichtlich vor, die Erzählung nicht als Pikaro- oder 
Abenteuer-Geschichte zu interpretieren— also als eine Reihe von einzelnen, an 



Von der Moderne zur Postmoderne 181 

sich relativ belanglosen Grenzüberschreitungen - sondern als Allegorie oder 
ganzheitliches Ikon, das die Regelhaftigkeit der Gesamtkultur abbildet. Nur das 
kann erklären, warum Zdanov so empfindlich reagierte auf die „harmlose" Äqui­
valentsetzung der Sowjetmenschen mit einem Affen sowie auf die Opposition 
zwischen bequemem Käfig und gefährlichem (sowjetischem) Freiraum19. So un­
erträglich Zdanovs machtpolitisches Gebaren auch sein mag, muß die von ihm 
aufgegriffene Möglichkeit einer allegorischen Lektüre dennoch ernst genommen 
werden. Als besonders folgenschwer erweisen sich hier nicht die einzelnen Ge­
schehnisse, sondern deren Gesamtheit, die sich als Abbild einer obsolet gewor­
denen ästhetischen Praxis unfreiwillig zu erkennen gibt. 

Wenden wir uns zunächst dem Ereignis in der Geschichte zu. Dieses besteht 
offenbar darin, daß der Affe die unterschiedlichsten Räume und Freiräume durch­
läuft, bis er gerade den Raum findet, der, obwohl nicht ideal, ihm einigermaßen 
Schutz sowie ein eingeschränktes Maß an Freiheit in der neuen Umgebung bietet. 
Allegorisch (ikonisch) gelesen, handelt es sich nicht nur um die Geschichte einer 
tierischen, sondern auch einer künstlerischen Domestizierung, der sich ZoSöenko 
schließlich auch selbst unterziehen mußte. Faßt man den Affen als Träger der 
Verfremdung auf (analog dem avantgardistischen Künstler), so kann man die 
Konturen der modernistischen Künstlerauffassung mit wenig Mühe rekonstruie­
ren: Der AffeACünstler bewegt sich räumlich und sozial außerhalb des Rahmens 
der Konvention, bricht unvermittelt in das alltägliche Geschehen ein, entzieht sich 
der alltäglichen ökonomischen Tauschmechanismen, führt ein fremdes, undurch­
sichtiges Bewußtsein vor, usw. Der Affe/Künstler erscheint als unberechenbarer 
Vermittler zwischen Natur und Kultur - als Wesen, das sich zwar künstlich do­
mestizieren und am Ende sogar auch nach Pavlovschem Muster korrumpieren 
läßt20, das aber trotzdem nie organisch in die Gesellschaft eingegliedert werden 
kann. Der Affe/Künstler, der Träger der unaufgelösten Gegensätze zwischen 
Kultur und Natur bleibt, macht sich damit natürlich sehr angreifbar in der stalini­
stischen Gesellschaft, die vorgibt, alle derartigen Widersprüche überwunden zu 
haben. Unter diesem Gesichtspunkt hat Zdanovs Lektüreart also doch recht, so 
wenig man sich auch mit seiner ideologischen „Physiognomie" anfreunden mag. 
Ikonisch gelesen, ist Zo$6enkos Affen-Parabel keineswegs eine harmlose Kinder­
geschichte, sondern zeigt die Unverträglichkeit des alten avantgardistischen 
Künstlermodells mit den Regeln der sozialistischen Gesellschaft, in welcher der 
Affe/Künstler nur als störenden Fremdkörper auftreten kann. Die vom Affen ver­
breitete Unruhe, die Vielzahl der durchlaufenen Räume sowie die unübersehbare 
Korrumpierung des Störenfrieds am Ende belegen den Unwillen des avantgardi­
stischen Künstlers, sich mit den neuen ideologisch-ästhetischen Bedingungen des 
Sozialistischen Realismus abzufinden. ZoSöenkos Parabel führt die Unfähigkeit 
des avantgardistischen Modells vor, sich den räumlichen und zeitlichen Vorgaben 



182 Raoul Eshelman 

der stalinistischen Projektion freiwillig und mit echter, nicht „erkaufter" 
Begeisterung zu fügen: Sie bildet die Geschichte ihrer-eigenen Korrumpierung ab. 

Diese Korrumpierung muß umso mehr im Sozialistischen Realismus auffallen, 
weil in ihm die Beruhigung und Ikonisierung des Zeit-Raums besonders intensiv 
betrieben wird. (Auch deshalb wird selbst eine noch so kleine Störung des 
beruhigten Raums so sensibel registriert - „vergrößert", wenn man so will, von 
einer Ansammlung indexikalischer Teil verstoße zu einer ikonischen Allegorie der 
Subversion.) Diese Beruhigung des Zeit-Raumes braucht jedoch nicht mit der 
bedingungslosen Unterwerfung des Künstlers unter die ungeschriebenen Regeln 
des Stalinschen Gesamtkunstwerks einherzugehen. Wie innerhalb der stalinisti­
schen Projektion minimale Freiräume geschaffen werden können, möchte ich an­
hand von Konstantin Paustovskijs idyllischen Erzählungen beschreiben, deren 
Strategien der Raumverkleinerung und Reduktion eine unverzichtbare Grundlage 
für die sowjetische Postmoderne legen. 

Die idyllische Beruhigung des Zeit-Raumes bei Paustovskij 

Sieht man zunächst von der fakultativen Ausstattung des idyllischen Raumes 
mit Faunen, Schäfern, lieblichen Ecken u.ä ab, läßt sich die räumliche Struktur der 
Idylle als eine doppelte beschreiben: Sie teilt sich in einen abgeschlossenen, über­
sichtlichen Innenraum und einen offenen, unübersichtlichen Außenraum ein. 
Spannung entsteht dort, wo der unordentliche Außenraum (oder dessen menschli­
che Stellvertreter) den Innenraum, der sich im Zustand des natürlichen Gleichge­
wichts befindet, bedroht oder stört. Hinsichtlich der Zeit-Modellierung steht die 
Idylle im Gegensatz zur Utopie, die zwar eine ähnliche doppelte Raumteilung 
aufweist, aber ausdrücklich ein künstliches bzw. menschliches Konstrukt ist und 
Anspruch auf nie-dagewesene Erneuerung erhebt. Die Idylle ist ein konservierter, 
reduzierter Zeit-Raum; die Utopie ein projizierter, expansiver. 

Die Idylle als Gattung spielt nun in der russischen Prosa des 19. und 20. 
Jahrhunderts keine tragende Rolle. Vielmehr könnte man von einer verbreiteten 
anti-idyllischen Tradition sprechen, wie etwa in Gogol's Desavouierung der 
Gattung in seinem frühen „Gans Kjuchelgarten"21, in der naiv-kindheitlichen 
Traumwelt Oblomovs22, in der bitteren Sozialkritik der Zapiski ochotnika Tur-
genevs23, oder in Cechovs skeptischen Darstellungen des ländlichen Lebens24. 
Offensichtlich wegen dieser sozialkritisch vorbelasteten Tradition fällt es den 
Paustovskij-Forschern schwer, die Gattung in ihre Überlegungen überhaupt ein-
zubeziehen, auch wenn sich die primären und sekundären Merkmalen der pastora-
len Gattung in Paustovskijs Erzählungen geradezu aufdrängen25. 

Dagegen hat K. Clark zumindest die Möglichkeit erwogen, die Idylle zur 
Erklärung des sozialistischen Produktionsromans heranzuziehen. Als idyllenty­
pisch beim Produktionsroman vermerkt sie z.B. die Merkmale des natürlichen, 



Von der Moderne zur Postmoderne 183 

harmonischen Mikrokosmus und die Tendenz zur Bereinigung aller Konflikte 
durch Reduktion (vgl. Clark 1985, 106). Dennoch wird laut Clark das Idyllen-
Modell durch die ideologische („marxistisch-leninistisch-stalinistische") Moti­
viertheit des Produktionsromans wieder relativiert: Im Produktionsroman voll­
ziehe sich, so Clark, eine dialektische, kontrastive Entwicklung, die für die Idylle 
untypisch sei: 

Unlike the pastoral that is set in one place or state but has built into it 
an implied contrast with the more complex reality of the present from 
which the protagonist has come, the Stalinist novel comprises a se­
quences of contrasting states, AI, В, A2, with the motivation for this 
progression coming from the informing ideology, Marxism-
Leninism. (Clark 1985,108) 

Hier hängt allerdings viel davon ab, inwieweit man bereit ist, die „Dialektik" 
der stalinistischen Ideologie für bare Münze zu nehmen. Auch wenn Clark die 
grundsätzliche Ambivalenz zwischen ideologisch gesteuerter Synthese und 
idyllischem Hamioniestreben ausdrücklich vermerkt (vgl. S. 105), neigt sie dazu, 
die idyllischen Elemente im Produktionsroman letzten Endes als Instrument der 
ideologischen Manipulation aufzufassen: Diese „verleihen der sowjetischen 
Ordnung eine unberechtigte Aura der Organizität und ein Gefühl der Kontinuität 
mit überlieferter Tradition [give the Soviet order a spurious aura of organicity and 
a sense of continuity with past tradition]" (Clark 1985, 113). Gut vorstellbar ist 
allerdings auch der entgegensetzte Fall: daß die harmoniestiftende, von 
Bescheidenheitstopoi geprägte Gattung der Idylle das dialektische Machtstreben 
der proletarischen Literatur stillschweigend ins humanistische Lob des Einfachen 
verkehrt26. Die Ambivalenz der mythenstiftenden „marxistischen" Ideologie - die 
sich zuweilen ebensogut als idyllische Naturgläubigkeit auffassen läßt - ist in der 
Tat die Stelle, an der eine jede Analyse des Sozrealismus ansetzen müßte. Denn in 
diesem Spannungsfeld zwischen utopischer Projektion und idyllischer Reduktion 
liegt die Möglichkeit, die utopischen Vorgaben des Sozialistischen Realismus von 
innen auszuhöhlen. 

Es ist eben diese Aushöhlung der stalinistischen Projektion, die für die Idyllen 
Konstantin Paustovskijs ausschlaggebend ist. Hier agiert der Schriftsteller (oder 
seine erzählenden Stellvertreter) nicht als Demiurg, als Natur-Gestalter oder 
-Bezwinger, sondern als Natur-Vermittler, als jemand, der „uns mit der Region 
bekanntmacht" (Levickij 1977, 217). Diese Vermittler-Gestalt ist, wie auch im 
Produktionsroman, ideologisch und geographisch an der Peripherie der Stalin-
schen Projektion angesiedelt. Seine Aufgabe ist jedoch nicht so sehr, die vom 
Zentrum ausgehenden Emanationen aufzufangen und weiterzuleiten, sondern die 
Reibereien zwischen Natur und Kultur an der Peripherie der Projektion zu vermit­
teln und schlichten. Diese verhältnismäßig bescheidene Aufgabe, die der 



184 Raoul Eshelman 

Funktionsweise der stalinistischen Ästhetik zumindest nicht widerspricht, ge­
schieht im Kleinen, im übersichtlichen, abgeschlossenen Raum der Idylle, in der 
die Turbulenzen der großen Welt auf ein erträgliches, handhabbares Maß reduziert 
werden und in der die Emanationen des demiurgischen Gestaltungswillens nur in 
abgeschwächter Form zum Ausdruck kommen. Diese kleine Welt bleibt zwar das 
Abbild der großen, doch mit dem entscheidenden Unterschied, daß das demiirrgi-
sche Zentrum durch Reduktion auf ein harmloses Maß reduziert und neutralisiert 
wird. Die für die Idylle typische Verkleinerung, Beruhigung und Bereinigung des 
Zeit-Raumes ermöglicht es Paustovskij, das sicherlich nicht einfache Kunststück 
zu vollbringen, eine stalinistische Ästhetik ohne Stalin zu praktizieren. Dies 
erklärt unter anderem auch, warum Paustovskij eine große Akzeptanz in der Sta­
lin-Kultur genoß, obwohl er sich keineswegs streng an das Muster des Pro­
duktionsromans hielt27, und warum seine Erzählungen noch heute gelesen 
werden können, ohne, wie die unsäglichen Produktionsromane, völlig museal zu 
wirken. 

Paustovskij setzt also dort an, wo die vitalistisch-organische Denkweise der 
Moderne, wie sie von Zoscenko verkörpert wird, ihr Scheitern eingestehen muß. 
Et braucht keine Serie von räumlichen Ausbmchsversuchen mehr zu inszenieren, 
sondern versucht, sich in der natürlichen Enklave der Idylle von vornherein ein­
zurichten. In dieser Idylle beginnen aber die referentiellen Bezüge zur Außenwelt 
zu verschwimmen, es entstehen die Grundzüge eines innenräumlichen Simula-
krums, das für die spätere Postmoderne von entscheidender Bedeutung sein wird. 
Der immanente Innenraum der Idylle erscheint als Refugium gegenüber dem tran­
szendenten, bedrohlichen Außenraum der stalinistischen Utopie. 

Als repräsentatives Beispiel der idyllischen Kurzgeschichte bei Paustovskij 
kann die Geschichte „Babuskin sad" (1945) gelten28. Sie ist weitgehend aus der 
räumlichen, zeitlichen, psychologischen und axiologischen Perspektive eines klei­
nen Mädchens (Masa) erzählt29. Deutlich auktorial dagegen ist die sprachlich-sti­
listische Gestaltung der Erzählung, die mit einer kindlichen Ausdrucksweise we­
nig gemeinsam hat. Diese Furnierung der naiven räumlich-zeitlichen 
Wertperspektive der Masa mit einer stilistisch geschliffenen, souverän 
präsentierten Sprachschicht ermöglicht ein hohes Maß an Identifizierung mit der 
kleinen Heldin30 und läßt perspektivische oder sprachliche Verfremdung ä la 
Zoscenko gar nicht aufkommen. 

Der Raum der Geschichte teilt sich erwartungsgemäß in zwei Bereiche: den 
übersichtlichen Raum des Gartens und das unübersichtliche, umkämpfte Gebiet 
um den Garten herum. Das Ereignis der Geschichte scheint sich zunächst darin 
anzukündigen, daß die Deutschen anrücken und den Innenraum des Gartens be­
setzen. Diese Gefahr wird jedoch schnell abgewendet, im Grunde genommen 
kommt es nicht einmal zu einem Kampf: Die vorbeiziehenden Soldaten teilen nur 
lakonisch mit, die deutsche Linie sei durchbrochen und die Deutschen zögen ab31. 



Von der Moderne zur Postmoderne 185 

Das (indexikalische) Eindringen des Außenraumes in den Innenraum, was einer 
„historischen", katastrophalen Veränderung dieses Raumes gleichkäme32, findet 
also nicht statt. 

Zur gleichen Zeit zeichnen sich eine Reihe von ikonischen, d.h. lediglich po­
tentiellen Ereignissen im Innenraum ab, welche die großen Konflikte im 
Außenraum reduziert und folgenlos widerspiegeln. Hier handelt es sich vor allem 
um die gespannten Beziehungen zwischen den verschiedenen Tierarten. Die 
Hummeln, die Masa erschrecken, wenn sie hochfliegen und ihr ins Gesicht schla­
gen, werden von den Staren verschluckt, die sich wiederum mit den Dohlen 
Gefechte liefern („dralis s galkami", 5:120). Die Stare erzeugen ihrerseits eine Ge­
räuschkulisse, die schlimmer ist, als die bei einer Maschinengewehrschlacht („qto 
bylo ewe xule, gem pulemetnyj boj", 5:120). Hummeln und Stare werden aber 
nach dem Rückzug der Deutschen durch den Lärm der hinüberfliegenden sowjeti­
schen Flugzeuge wieder beruhigt (5:121-122). Die natürliche Welt des 
Innenraums bildet trotz aller inneren Konflikte und Spannungen (welche die 
Konflikte und Spannungen der Außenwelt in abgeschwächter Form widerspie­
geln) eine stabile, vertikale Ordnung, an deren höchster Stelle die sowjetischen 
Flugzeuge stehen. Die natürliche Ordnung bleibt der sowjetischen, ideologischen 
Ordnung formal und räumlich untergeordnet, wie es zunächst zu erwarten wäre. 
Dennoch ist unübersehbar, daß die idyllische Basis handgreiflich nahe liegt, wo­
hingegen der sowjetische Überbau flüchtig und fern ist. 

Auch an anderen Stellen läßt sich ein ähnlich diffiziles Zusammenspiel von 
natürlicher und fremder Ordnung beobachten. Vor allem führt die naive personale 
Sichtweise dazu, daß die komplexen, bedrohlichen kausalen Beziehungen der 
Außenwelt (Krieg und Vertreibung) vorwiegend anhand der kindlich-magischen 
Logik der Innenwelt wahrgenommen werden. (Der sowjetische Standardvorwurf, 
Paustovskij sei ein träumerischer, weltfremder „Romantiker", ist offenbar nicht 
ganz unbegründet.) Um die völlige perspektivische Vereinnahmung der äußeren 
durch die innere Perspektive dennoch zu verhindern, führt Paustovskij ein Re­
gulativ aus der Außenwelt ein, und zwar in der Gestalt eines verwundeten 
Soldaten, der sich zur Erholung in den Innenraum des Gartens hinein begibt. 

Der Soldat gesellt sich zu einer weitgehend neutralisierten Personen­
konstellation, in der Generations- und Geschlechtskonflikte kaum aufkommen 
können. Masas Vater, der in den Krieg gezogen ist, wird mehrmals erwähnt, nicht 
aber ihre Mutter (sie ist der Perspektiventrägerin MaSa anscheinend völlig unbe­
kannt, also vermutlich früh gestorben). MaSa befindet sich in der Obhut ihrer 
Großmutter Serafima33 , deren Ehemann ebenfalls verstorben zu sein scheint. Die 
Großmutter hat ein männliches Pendant in dem alten Semen, der ihr bei der 
Evakuierung hilft. Von diesem geht auch der einzige Streit aus: Zuerst „schimpf 
er auf die Deutschen" (5:120) und rügt Ma§a dafür, daß sie ihm bei der 
Ausgrabungsarbeit nur zuschaue. Später tadelt er auch noch die Großmutter 



186 Raoul Eshelman 

dafür, daß sie sowohl bei frohen als auch traurigen Angelegenheiten zu weinen 
pflege, also nicht imstande sei, eine eindeutige Wertung von sich zu geben. Die 
gerettete Idylle stellt sich als eine weibliche, geriatrische Ordnung heraus, die von 
Angst, Hilflosigkeit und Unentschlossenheit beherrscht wird. Der verwundete 
Soldat, der als unverkennbarer Vaterersatz in den Innenraum des Gartens einzieht, 
erscheint als notwendige, patriarchale Ergänzung dieser fragilen Ordnung. 

Dem Soldaten kommt als erstes die Aufgabe zu, eine Entscheidung zu treffen, 
die verspricht, für das Weiterbestehen des Innenraums ausschlaggebend zu sein. 
Seitdem der Vater abwesend ist, droht der Gartenzaun, der aus Dill, Brennesseln 
und Kletten besteht und eine Art natürlicher Schutzfunktion innehat, eben diese 
Funktion zu verlieren: Er wuchert und weitet sich scheinbar unaufhaltsam aus. Es 
zeichnet sich ein transzendentales Ereignis ab, wonach die Grenze selbst zum ei­
genständigen Raum zu werden droht. Dieses potentielle Ereignis wird aber durch 
ein Urteil des Soldaten souverän abgewendet. Das Wuchern wird vom ihm als 
Ruhepause oder Genesungszeit („otdyx") umgedeutet, welche die Natur, genauso 
wie die Menschen, nötig habe; das Wuchern würde der Vater aus diesem Grunde 
genauso auch nach seiner Rückkehr aus dem Kriege zulassen (5:123). An der 
Autorität dieses doppelt genähten patriarchalen Urteils ist kaum zu rütteln! 

Folgerichtig ist auch, daß der Soldat die höchste Stelle im Zentrum des 
Innenraums (dem Dachboden des Hauses) besetzt: Er legt sich dorthin, in 
Sonnennähe, um auszuschlafen. Dabei erzählt er Masa, die sich über die Auswahl 
der Schlafstätte wundert, er habe so seine eigene Einschlafmethode: „ich „zähle 
[die Blätter des Baumes] bis hundert und schlafe ein" (5:123). An Masas Reak­
tion läßt sich das eigentliche Ereignis der Geschichte festmachen: 

Маша вышла в сад, посмотрела на липу и засмеялась - разве 
можно сосчитать все ее листья! Ведь их тысячи тысяч, их так 
много, что даже солнце не может пробиться через их гущину. 
Смешной этот боец! (5:123) 

Diese von МаЗа vorgenommene Umwertung ist höchst aufschlußreich. 
Offensichtlich kann Masa, die am Anfang der Geschichte als ängstlich dargestellt 
wurde, nun befreit loslachen - die drohenden Gefahren sind abgewendet. Dazu 
aber kommt eine weitere ironische Nuance. Masas Lachen kann nämlich auch als 
Zeichen der geistigen Überlegenheit gegenüber dem „komischen Krieger" ver­
standen werden. (Sie faßt das Zählen der Blätter buchstäblich auf, während der 
Soldat ganzheitlich oder symbolisch denkt - es geht ihm um die Methode, nicht 
um die Zahl der Blätter.) Auf diese Weise zeichnen sich die Konturen eines 
Ereignisses ab, das noch nicht stattgefunden hat: Die Trägerin des beschränkten 
Bewußtseins kehrt die hierarchische Ordnung für sich um, ohne jedoch der Un­
gültigkeit dieser Umkehrung bewußt zu sein. Die Umkehrung der Ordnung findet 
ausschließlich im beschränkten Bewußtsein Masas statt, und zwar als ikonisches 



Von der Moderne zur Postmoderne 187 

Abbild einer echten, indexikalischen Bewußtseinsverschiebung (deren Reali­
sierung natürlich nicht einmal im Raum steht). Durch die Aufrechterhaltung der 
ironischen Distanz zur beschränkten Person bleibt Paustovskijs Erzähler in seiner 
auktorial überlegenen Haltung zweifellos „modern". Dennoch zeichnen sich die 
ersten Umrisse der postmodernen Erzählsituation ab: einerseits im Verlust des di­
rekten referentiellen Bezugs zur Außenwelt, andererseits in der Gestalt des be­
schränkten Bewußtseins, das sich damit zufrieden geben kann, zwischen Außen 
und Innen nicht unterscheiden zu müssen. 

Die Vertauschung des idyllischen und städtischen Zeit-Raums in 
„Telegramma" 

Eine weitere Variante der idyllischen Raummodellierung, in der die 
geschlossene Enklave der Idylle jedoch geöffnet und dynamisiert wird, findet man 
in der bekannten Erzählung „Telegramma" (1946). Hier trifft man zunächst auf 
eine ähnliche Ausgangssituation wie in „Babuskin sad". Die idyllische Ordnung, 
die zusehends zerfällt, wird nur noch von einer dahinsiechenden Greisin auf­
rechterhalten. Der bekannte Topos des bedrohten Innenraums wird aber hier von 
einem Netzwerk von räumlichen und zeitlichen Beziehungen überlagert, die nicht 
auf die Errettung der Idylle oder die Restaurierung des Patriarchats hinauslaufen, 
sondern die Idylle als dynamische Beziehung zum absenten Raum der Stadt neu 
entwerfen. 

Wie in „Babuäkin sad" geht die Hinfälligkeit der Idylle in „Telegramma" 
zunächst auf das Fehlen eines Patriarchen zurück. In diesem Fall handelt es sich 
um einen bekannten Maler, der gegen Ende seines Lebens aus Petersburg zu sei­
nem Heimatdorf zurückkehrte. Seit seinem Tod ist die einzige Verwalterin seines 
musealisierten, denkmalgeschutzten Hauses seine Tochter Katerina Petrovna, die, 
umgegeben von Relikten einer vergangenen, fremden Zeit, nun ihrem eigenen 
Ende entgegendämmert. 

Räumlich und zeitlich getrennt von ihr ist die Tochter Nastja, die in Leningrad 
beim sowjetischen Malerverband als Funktionärin tätig ist. Von der eigenen 
Arbeit stark in Anspruch genommen, findet sie schon seit Jahren keine Zeit, ihre 
kranke Mutter zu besuchen. Schließlich ist die Tochter dann so sehr mit einer von 
ihr organisierten Vernissage beschäftigt, daß sie die sterbende Mutter nicht recht­
zeitig erreicht. Erst nach dem Tod der Mutter begreift Nastja, wie sehr sie die ei­
gene Mutter geliebt und zugleich vernachlässigt hat. Diese für die damaligen 
Verhältnisse ungewöhnliche Thematisierung des Konfliktes zwischen individuel­
ler ethischer Verantwortung und beruflicher Verpflichtung wirkt heute senti­
mental und psychologisch durchsichtig. Wesentlich interessanter ist aus meiner 
Perspektive die Modellierung der räumlichen Bezüge, die grundlegend für die 
weitere Entwicklung der sowjetischen Postmoderne ist. 



188 Raoul Eshelman 

Im Gegensatz zu „Babuskin sad", in der die Rückkehr des Ersatz-Vaters die 
Wiederherstellung der Idylle durch den eigentlichen Patriarchen ankündigt, ist die 
Idylle in „Telegramma" nicht mehr durch das Patriarchat zu retten (es ist keine 
männliche Autoritätsperson in Sicht). Ebenso reicht die Anwesenheit einer Ersatz-
Tochter (der jungen Dorf-Lehrerin) beim Begräbnis nicht aus, um die Verspätung 
der Heldin auszugleichen, ja sie macht deren Fehlen nur umso deutlicher (5:166). 
Die verspätete Nastja, so erfährt man am Ende, wird in die Stadt zurückkehren, 
ohne ihre Schuld je abtragen zu können („Ей казалось, что никто, кроме 
Катерины Петровны, не мог снять с нее непоправимой вины, невыно­
симой тяжести." [5:167]). Gerade aber in dieser Aufladung von Schuld liegt 
das Ereignis der Geschichte. In Nastjas neuer Befindlichkeit werden alle vorange­
gangenen Idylle-Stadt-Äquivalenzen gespeichert, ihre schwere Schuld wird sie 
dazu verpflichten, diese noch einmal Revue passieren zu lassen, sie aufzuarbeiten. 

Die wichtigste Äquivalenzbeziehung dieser Art betrifft die Bewegung vom 
Land zur Stadt (bzw. zurück). Wir erinnern daran: Sowohl der Vater von Katerina 
Petrovna als auch Katerina Petrovna selbst sind nach langjährigen Aufenthalten in 
der Stadt bzw. in der Fremde zum idyllischen Raum zurückgekehrt. Mit dem 
„Aufstieg" Nastjas in die Stadt - also in die entgegengesetzte Richtung -
beginnen sich die Stadt-Land-Verbindungen nun auf nicht mehr kontrollierbare 
Art und Weise zu kreuzen. Nastja entdeckt und fördert den störrischen Bildhauer 
Timofeev, der sich als einzigem Gegenstand Gogol' verschrieben hat. (Dessen 
Weg führte wohlgemerkt weg von seiner Mutter und vom Lande [,,Dikanka"-Er-
zählungen] zum Aufstieg in der Großstadt [„Peterburgskie povesti"].) Timofeev 
besteht u.a. auf einer unzeitgemäßen Beleuchtung seiner Skulpturen mit 
Kerzenlicht (analog der lebenspendenen Kerze in Katerina Petrovnas Haus). Bei 
der erfolgreichen Vernissage, wo Nastja per Telegramm vom bevorstehenden Tod 
der Mutter erfährt, glaubt sie zudem, vom Gogol'-Standbild des Bildhauers we­
gen ihrer Mißachtung der Mutter ermahnt worden zu sein (5:163). Be­
zeichnenderweise wird auch die Malarbeit des Vaters als „natural'naja rabota" 
(5:155) gelobt, eine Wendung, die sowohl auf die Naturverbundenheit seines 
Werkes als auch auf die städtische „natürliche Schule" des 19. Jahrhunderts ver­
weist, als deren Begründer Gogol' gilt. Schließlich wird Nastja von ihren 
Kollegen mit Solveig verglichen, der Figur aus Peer Gynt, die die Rückkehr zu 
den ursprünglichen Werten verkörpert34. Diese Bewegungsfiguren suggerieren 
die Möglichkeit kontinuierlicher, wenn auch zeitlich versetzter Werttränsfers zwi­
schen Stadt und ländlicher Idylle. Die Verspätung Nastjas und ihre daraus resul­
tierende Schuld sind Teil einer sich immer wiederkehrenden Wertverschiebung 
zwischen Stadt und Land, wobei das Verlassen des ländlichen Raums, das mit der 
Möglichkeit der schöpferischen Tätigkeit gleichbedeutend ist, mit der Ver­
schuldung des Weggehenden erkauft werden muß. 



Von der Moderne zur Postmoderne 189 

Das Frage nach dem relativen Wert von Innen- und Außenraum, die durch die 
Einführung eines Regulativs von außen im ,ЗаЬиШп sad" noch zufriedenstellend 
gelöst werden konnte, verschwimmt nun vollends in „Telegramma". Außenraum 
und Innenraum sind nicht diskrete, stabile Größen, sondern lassen sich nur je­
weils als Bedingung dessen, was sie nicht sind, begreifen. (Das väterliche Haus 
der Katerina Petrovna etwa ist nicht deshalb unter Denkmalschutz gestellt wor­
den, weil ihr Vater dort künstlerisch gewirkt hätte, sondern allein deshalb, weil es 
das Haus eines Künstlers ist, der in der Stadt berühmt geworden ist. Dagegen 
gründet das künstlerische Schöpfertum, das offensichtlich nur in der Stadt mög­
lich ist, auf der Verwurzelung des Künstlers im Landleben, usw.) Hier geht es 
nicht mehr um die indexikalische (überraschende, brückenschlagende) Bewegung 
durch stabile räumliche oder zeitliche Parameter, sondern um die Ikonisierung, die 
Überlagerung der räumlichen Musterbeziehungen, die sich im Laufe der Zeit bei 
den verschiedenen Bewegungsversuchen ergeben haben. Die Versetzung einer 
Person über die Grenze erscheint nicht als signifikante Einzelhandlung, sondern 
als Abbild anderer, ähnlicher Versetzungen, die sich zu anderen Zeiten ereigneten. 
Unter diesen Umständen beginnt das Verständnis dessen, was Raum ist, an 
referentieller Substanz zu verlieren. Räumliche Zeichen verweisen nicht auf einen 
fixen Standort oder Referenten, sondern auf einen anderen, absenten Raum, der 
nur sekundär erlebt werden kann, etwa in der Aufarbeitung der eigenen Schuld, 
die ihrerseits darin besteht, den Herkunfsort überhaupt einmal verlassen zu haben. 
(Zum Vergleich: bei Zo§6enko muß der Leser räumliche Relationen wie Innen 
und Außen stets diskret auseinanderhalten, sonst wird er dem komischen 
Schicksal des Heldens erliegen, der dies eben nicht tut.) Die räumlichen Zeichen 
werden allmählich unzuverlässig, sie verwandeln sich unmerklich in Simulakren, 
die zwar auf andere Zeichen hinweisen, nicht aber auf direkt erkennbare 
Referenten35. 

Ähnlich wie in „BabuSkin sad" wird aber die potentielle Radikalität dieser 
Entwicklung abgefangen und abgemildert. Dies geschieht in diesem Fall dadurch, 
daß wir es mit einer reflektierenden, dynamischen Bewußtseinsträgerin (Nastja) 
zu tun haben: Als selbstbewußter, aktiver Kulturmensch wird sie, so muß man 
vermuten, ihre Schuldlast produktiv zu nutzen verstehen. Heikel wird es erst 
dann, wenn Raumsimulakrum und beschränktes Bewußtsein gemeinsam auftre­
ten, sich sozusagen gegenseitig ins Handwerk pfuschen. Die trübe Wahrnehmung 
des Raumes durch das beschränkte Bewußtsein, das wiederum in seinen Entfal­
tungsmöglichkeiten durch die ihn umgebenden Raumsimulakren geleitet und 
zugleich behindert wird, ist ein charakteristisches Merkmal des postmodernen Er­
zählens, das im Werk Vasilij SukSins mit besonderer Intensität realisiert wird. 



190 Raoul Eshelman 

Suksins „Stepka": Die Unentscheidbarkeit des (un)freien Raumes 

In SukSins Erzählung „Stepka"36 wird die Raumsemantik endgültig zur Figur 
der Indifferenz und der Held zu deren zweifelhaftem Nutznießer. Die Hauptfigur, 
der Sträfling Stepka, kehrt nach fünf Jahren in sein Dorf zurück und gibt an, früh­
zeitig entlassen worden zu sein. Während der Feier zu Ehren des Rückkehrers -
dessen verstörte Beziehung zu seiner Familie und zu den übrigen Dorfbewohnern 
immer deutlicher wird - stellt sich heraus, daß Stepka nicht frühzeitig entlassen 
wurde, sondern nur wenige Monaten vor seiner bevorstehenden, offiziellen Ent­
lassung geflohen ist. Seine „sinnlose" Flucht bewirkt, daß er nun eine zusätzliche 
Haftstrafe absitzen wird. 

Diese Geschichte wird gewöhnlich anhand der konventionellen Raumsemantik 
Gefängnis = unfreier Raum, Dorf = freier Raum interpretiert. So gesehen, kommt 
dem frühzeitigen Ausbruch Stepkas tatsächlich kein erkennbarer Sinn zu - er 
scheint auf jene Freiheit zu verzichten, deren universale Gültigkeit unbestreitbar 
zu sein scheint. Der frühzeitige Ausbruch erscheint somit als typische Handlung 
eines SukSinschen cudaks (Sonderling), der als einmaliger, skandalträchtiger 
Ordnungsbruch zwar subversiv wirkt, dem aber keine höhere Bedeutung beizu­
messen ist. Mit anderen Worten: Das Ereignis bietet sich zunächst als Index an, 
als die frappierende, irrationale Übertretung einer normierten Grenze. Liest man 
aber das Ereignis ikonisch, als Allegorie, kommt man zu ganz anderen, ja im 
Grunde genommen vernichtenden Ergebnissen. Hier geht es nämlich darum, die 
fiktive Textwelt nicht anhand der gängigen Kriterien der Alltagsnormen zu lesen, 
sondern streng nach der dunklen Logik des beschränkten Helden. Das Resultat 
ist das trübe Abbild der patriarchal beherrschten Stagnationsgesellschaft, ver­
mittelt durch das Prisma des beschränkten Bewußtseins des Helden. Es geht um 
eine zirkuläre Logik, die zwar in sich konsequent ist, dafür aber völlig unproduk­
tiv. Der Held kann nämlich nicht anders, als in die Unfreiheit zurückzukehren, 
weil für ihn der Unterschied zwischen Freiheit und Unfreiheit nicht mehr zu 
vermitteln ist. Diese radikale Unentscheidbarkeit - die Äquivalentsetzung des 
Innen- und Außenraumes, der Unfreiheit und der Freiheit - darf inzwischen auch 
als wesentliches Merkmal der Postmoderne angesehen werden (vgl. dazu 
Smirnov 1991, 215). 

In „Stepka" entfaltet sich eine vergiftete Dialektik, die auch in Suksins sonsti­
ger Sujetgestaltung häufig zu beobachten ist37. Zwei sehr spannungsgeladene 
Oppositionen durchdringen einander, ohne jedoch zu einer produktiven, weiter­
führenden Wertordnung zu führen, wie etwa in „Telegramma". Das ganze bewegt 
sich zwar weiter, aber sozusagen nur im Leerlauf, es generiert nur eine Verschie­
bung der gegebenen Situation, ohne sie wesentlich zu verändern. 

In welche Ordnung kehrt Stepka denn zurück? Zunächst handelt es sich um 
eine trostlose Verdrehung des idyllischen Patriarchats, das bei Paustovskij noch 



Von der Moderne zur Postmoderne 191 

als rettende Wertquelle zu beobachten war. Die patriarchale Ordnung in „Stepka" 
erweist sich nämlich bei näherer Betrachtung als lieblos, menschenverachtend und 
brutal38. Der Vater, der den zurückgekehrten Sohn zunächst gar nicht erkennt (S. 
169), ist reich an brutalen Eigenschaften, die durch den Mantel der falschen 
Rücksichtsnahme und der patriarchalen Vernunft nur notdürftig verschleiert wer­
den. Der Vater hätte z.B. den streunenden Hund des abwesenden Stepka gerne er­
schossen (tat dies dem bald zurückkehrenden Sohn zuliebe dann doch nicht). 
Darüber hinaus meint er, es nütze nichts, Frauen zu prügeln, - er habe dies in jun­
gen Jahren bei seiner gemacht, und daraufhin habe sie ihm „aus lauter Bosheit" 
eine stumme Tochter geschenkt (S. 174). Auch die Vermählung der stummen 
Tochter mit einem ihm unbekannten Freier hat der Vater kategorisch unterbunden, 
und zwar gemäß der Logik, nur ein ausgemachter Betrüger würde die Stumme 
heiraten wollen (S. 170). Die Tochter bezeichnet er ohnehin verächtlich als „me" 
(den einzigen Laut, den sie von sich geben kann) oder „dura", seinen Sohn als 
„durak" (S. 170) oder als jemanden, dem es gilt, die Dummheit auszutreiben 
(„Дурь-то вся вышла?" S. 170)39. 

Nicht viel besser bestellt ist es freilich um die matriarchalische Ordnung, die 
sich in der traditionellen Idylle dem Patriarchat oft überlegen zeigt40. Die Risse in 
dieser weiblichen Wertordnung sind bereits bei der ersten Begegnung der Mutter 
mit dem zurückkehrenden Sohn zu beobachten: Sie stellt sich bei der Begrüßung 
derart pathetisch an, daß es den Anwesenden sichtlich peinlich ist („всем стало 
как-то не по себе" S. 171). Bald keift sie aber auch die verwitwete Nachbarin an 
(die den Sohn mit unverhohlener sexueller Gier empfängt) diese möge sich zum 
Teufel scheren (S. 171). Sogar die Sorge um das physische Wohlsein des zurück­
gekehrten Sohnes („Может, по хвори какой раньше-то опустили?" [S. 171]) 
mutet seltsam an, weil sie die Möglichkeit einer verkehrten Schlußfolgerung in 
sich birgt (wäre er wirklich krank gewesen, hätte man ihn denn vielleicht behalten 
sollen?). Schließlich kommen auch das schlammumgebene Dorf und seine un­
freundlichen, zänkischen Bewohner nicht besser davon: Stepkas angestammte 
Heimat erscheint bei näherer Betrachtung als Hort der Unmenschlichkeit, Bruta­
lität und Herrschsucht. 

Anders die Welt des Gefängnisses, die wir freilich nur durch die beschränkte 
Sicht und volkstümliche Ausdrucksweise Stepkas kennenlernen. Im Gefängnis, 
so läßt sich aus Stepkas Äußerungen rekonstruieren, erlebt man Überraschendes. 
Das Essen, so Stepka, sei immer ausreichend gewesen; man bekomme zweimal 
der Woche Kinofilme gezeigt; eine Menge interessante, ja sogar auch gebildete 
Leute befänden sich da; dort werde nicht gelogen und nicht gestohlen; man werde 
dort auch politisch erzogen usw. Hier geht es Suk§in wohlgemerkt nicht um ein 
Plädoyer für die Vorzüge des sowjetischen Gefängniswesens. Vielmehr werden 
zwei negative Ordnungen gegenübergestellt: Eine räumlich freie, in der Brutalität 
und Herrschsucht walten, und eine räumlich unfreie, in der Moral, Kultur und 



192 Raoul Eshelman 

Erziehung gepflegt werden. Dialektisch gesprochen, treffen hier eine These und 
eine Antithese - der utopische Raum des sowjetischen Gefängnisses der anti­
idyllische Raum des patriarchal beherrschten Dorfes - unproduktiv aufeinander. 
Aus diesen zwei thetischen Vorgaben läßt sich offenbar keine Synthese bilden: 
Das liberale Patriarchat - wohl das politische Ideal des volkstümlichen Reformers 
Suksin - wird erst in der fernen Perestrojka realisiert. Stepka aber braucht beide 
Ordnungen, und insofern ist seine vorzeitige Flucht aus der Strafanstalt nur fol­
gerichtig und sinnvoll: Sie gewährleistet, daß sein Aufenthalt im Dorf nur vor­
übergehend sein wird (er sagt: „Я теперь подкрепился. Теперь можно си­
деть".^. 176). Stepka zirkuliert, aber gerade nur soweit, um weitere Energie für 
die nächste Runde des Kreislaufs zu „tanken". In dieser Hinsicht ist er bereits ein 
postmoderner Mensch, und zwar nicht deshalb, weil er sich nicht für eine der 
zwei Welten entscheiden will, sondern weil er sich nicht entscheiden kann: Die 
Beschaffenheit der zwei Welten läßt keine authentische Wahl zwischen diesen zu. 
Dabei ist es unmöglich zu sagen, ob Stepkas „Dummheit" Ursache oder Resultat 
dieser kuriosen Unentscheidbarkeit ist. Er ist zwar gerade genug bewußt, um je­
weils immer aus dem Dorf bzw. aus dem Gefängnis auszubrechen, kann aber aus 
seinem Grenzgängerdasein keine erkennbaren Nutzen ziehen. 

Wäre es nicht für die stumme Schwester, könnte man das Grenzgänger­
verhalten Stepkas in der Tat als moralisch neutral hinnehmen, ja vielleicht sogar 
auch als exemplarisch für eine bestimmte Art, sich mit dem paradoxen post­
modernen Zustand einzurichten. Hier zeigt sich aber, wie vernichtend §uk§in 
selber über die postmodeme Befindlichkeit urteüt. Stepkas Verhalten ist nämlich 
nicht verhaltensneutral, sondern macht die Schwester zum hilflosen, tragischen 
Opfer. Sie, Verka, („die Gläubige"), „die Dumme, die alle liebt" (S. 170), begreift 
als einzige, was Stepka angerichtet hat, versucht ihn verzweifelt aufzuhalten. 
Stepkas Reaktion auf diesen Rettungsversuch bekommt plötzlich sogar etwas von 
der Brutalität, die das dörfliche Patriarchat ansonsten auszeichnet: „Убери, гад! -
заорал Степан не своим голосом. - Уведи ее, а то я тебе расколю голову 
табуреткой" (S. 178; angesprochen wird der Dorfpolizist, der Stepka verhaftet 
hat). Die Schwester stellt eine Bedrohung dar, weil sie so etwas wie das reine 
Bewußtsein oder Gewissen verkörpert: Sie leidet genauso wie Stepka unter der 
väterlichen Zwangsordnung, verfügt aber im Gegensatz zu ihm weder über eine 
Fluchtmöglichkeit noch über die Fähigkeit, ihr Leiden mit Worten zu artikulieren. 
Die einzige, die genau versteht, worum es geht, kann die Wahrheit nicht ausspre­
chen; dazu noch wird sie von demjenigen, der ihr Schicksal teilt, im entscheiden­
den Moment im Stich gelassen. Unendlich pessimistisch mutet deshalb das Ende 
der Erzählung an, die mit dem allegorischen Anbruch des Frühlings begann (,*[... 
] пришла весна - добрая и бестолковая, как недозрелая дева" S. 168). Die 
Bewegung der Schwester, die, am Ende bitterlich weinend, mitten auf der Straße 
wegläuft, ähnelt jener der Eisschollen, die im Fluß „weiter treiben, um zu sterben" 



Von der Moderne zur Postmoderne 193 

(S. 178). Das Ereignis der Geschichte Uegt daher nicht in der Rückkehr Stepkas -
diese ist Teil eines zyklischen, unveränderlichen Mechanismus - sondern im Be­
wußtwerden der Schwester, als sie ihr eigenes Ausgeliefertsein zum ersten Mal 
im vollen Maße begreift. In der Unaussprechlichkeit ihres Zustandes spiegelt sich 
die Befindlichkeit des sowjetischen Menschen wider, der, in der Tauwetterzeit be­
wußtgeworden, nun weder über sinnvolle Handlungsmöglichkeiten verfügt, noch 
eine Gelegenheit hat, seine dort gewonnenen Erkenntnisse zu artikulieren. So 
verkehrt sich die Metapher der Hoffnung in die Metapher des Todes41. 

SukSins pessimistische Haltung markiert den Scheideweg in der postmodernen 
Kurzprosa, von dem zwei strukturell verwandte, doch in ihrer ästhetischen 
Wirkung sehr verschiedene Entwicklungslinien ausgehen. 

Die erste Linie führt SukSins Pessimismus zum logischen Ende, indem sie dem 
Bösen, das der SukSinschen Welt innewohnt, willentlich zum Sieg verhilft. 
SukSins Welt der dysfunktional gewordenen Dialektik, die als dringender Aufruf 
zur Reparatur verstanden werden muß, wird nun in das böse Universum Bau-
drillards verwandelt, in dem sich die Dialektik völlig aufgelöst hat. Dies hängt laut 
Baudrillard vor allem damit zusammen, daß das Böse, das in sich gegründet sei, 
auf jegliche Zusammenarbeit mit dem Guten verzichten könne: „Während das 
Gute die dialektische Komplizenschaft des Bösen voraussetzt, gründet das Böse 
in sich selbst, in absoluter Unvereinbarkeit" (Baudrillard 1992, 160). Daraus 
ergibt sich eine phantastisch-grausame, von Folter, Mord und Pest einseitig be­
herrschte Welt, die ihren Ausdruck findet u.a. in V. Erofeev's Erzählung 
„Popugaj", wo ein Henker und Folterer sein Handwerk ausführlich und unwi­
dersprochen legitimieren darf, in L. PetruSevskajas Kurzgeschichte „Gigiena", die 
den völligen Zusammenbruch der Zivilisation und der menschlichen Werte vor 
einer tödlichen Seuche lakonisch und mitleidslos protokolliert, oder in VI. 
Sorokins „Otkrytie sezona", wo der Erzähler mit pseudonaturalistischer Anteil­
nahme die Jagd auf einen Menschen darstellt42. Das Böse wird vom Leser in der 
literarischen Simulation als erhabener (wenn auch sekundärer) Mechanismus 
erfahren, wobei offen bleibt, inwieweit eine solche sekundäre, simulierte 
Erfahrung metaphysiche Erschütterung überhaupt nach sich ziehen kann. Auch 
wenn die Instandsetzung des bösen Universums im Sinne SukSins nicht mehr 
möglich erscheint, wird hier trotzdem die Möglichkeit einer radikalen Umkehr 
angedeutet, die in der erhabenen Erfahrung des absoluten Zusammenbruchs der 
Werte gründet. (Hier ist der Bezug zur Gogolschen Soteriologie unübersehbar, 
auch wenn die religiöse oder utopische Botschaft fehlt, welche die „Errettung" 
einleiten könnte. Vielleicht wird es notwendig werden, auch eine sekundäre 
Metaphysik zu konstruieren, die diese „Errettung" simuliert.) 

Die zweite Entwicklungsline inthronisiert aus SukSins dysfunktionaler Welt 
nicht das Böse, sondern das Falsche43. Diese Richtung, die ich im folgenden et­
was ausführlicher behandeln möchte, betrachtet die sowjetische Pflicht zur 



194 Raoul Eshelman 

Verlogenheit als eigenartige Chance, die Falschheit der Dinge nicht einfach im 
Auftrag der Herrschenden nachzuvollziehen, sondern auf eigene Faust zu insze­
nieren. Nicht das Baudrillardsche Böse (also der völlige Sieg des unheilbringen­
den Prinzips) waltet hier, sondern ein Indifferenzgefühl, das die Unterscheidung 
zwischen Falschem und Wahrem nicht mehr zuläßt. Es entsteht ein mechanisti­
sches, wenn auch fröhliches Universum der ideologischen und kulturellen 
Simulatoren, in dem das Falsche ständig potenziert und dabei ad absurdum geführt 
wird. Diese Verfälschung des ohnehin Falschen führt zu einer durchaus heiteren 
Stimmung, zur Lust am Falschen, die an Gogol's Umgang mit poslost' erinnern 
läßt (wenn auch freilich mit dem Unterschied, daß hier die Potenzierung, und 
nicht die Überwindung der poslost' angestrebt wird). 

Die Konzeption des falschen Universums ist vor allem typisch für die Prosa 
Evgenij Popovs, die ich im folgenden kurz behandeln möchte. 

Evgenij Popov: Wie alles glatt verschwindet (und doch bestehen bleibt) 

Während Suksin die „unfreiwillige" Phase der sowjetischen Postmoderne 
vertritt, - eine Postmoderne, die sich überhaupt nur deshalb inszeniert, damit sie 
als falsch erkannt werden kann - ist die postmoderne Haltung Evgenij Popovs 
schon „klassisch", d.h. positiv-bejahend und von der eigenen Unverbesserlichkeit 
bereits heillos überzeugt. Die Utopie des liberalen Patriarchats, von dem SukSin 
träumte, ist bei Popov bereits zu den Akten gelegt. All das, was Suk§in als ne­
gativ qualifiziert und anprangert - den Zusammenbruch der Dialektik, die Zirku-
larität des Handelns, die Unaussprechlichkeit der dringenden existentiellen 
Probleme - kehrt bei Popov als komisches Simulakrum der Dysfunktionalität 
wieder. Popov gelingt es, aus den falschen Zeichen der Breznev-Kultur einen 
neuen postutopischen Diskurs zu schaffen, der die herrschenden kulturellen 
Merkmale der Stagnationszeit - die Ereignislosigkeit, die Obskurität und 
Verlogenheit des ideologischen Monismus, die scheinbar unüberwindliche 
Immanenz der Sowjetmacht, die Schablonenhaftigkeit der Handlungsmög­
lichkeiten - als Simulakren zweiten Grades reproduziert. Sie sind, um 
Baudrillards Terminologie zu benutzen, „hyperreale" Zeichen, die „falscher als 
falsch" sind, also „sinnlose" Zeichen, die zur Begründung des Wahren, Guten, 
Idealen in der referentiellen Wirklichkeit bereits keinen Bezug mehr haben44. 
Gerade deshalb kann sich ihre Wirkung umso verführerischer, umso zauberhafter, 
oder, wie man im Fall Popov hinzufügen müßte, umso komischer entfalten45: Es 
handelt sich um falsche Mechanismen, die aufgrund ihrer freien Kombinierbarkeit 
entleert und deshalb auch nicht mehr bedrohlich erscheinen. Insofern ist Popov 
kein Satiriker und kein Parodist: Er operiert stets „systemtreu", ohne die Vision 
eines anderen, besseren Standortes zu vermitteln. Doch hier sorgt seine 
Indifferenz gegenüber dem in sich gleichgültigen Sowjetsystem für unendlich 



Von der Moderne zur Postmoderne 195 

viele Möglichkeiten der Komik. Diese doppelte Indifferenz wirkt dann auch 
letzten Endes eher positivierend, sie erzeugt eine märchenhafte Stimmung, in der 
nichts mehr schiefgehen kann (vielleicht auch deshalb, weil alles schon 
schiefgegangen ist46). 

Popov macht vor allem regen Gebrauch von der lähmenden Indifferenzqualität, 
die das ganze sowjetische Universum durchzieht. Die Unmöglichkeit, authen­
tische Ereignisse innerhalb dieses Universums herbeizuführen, führt kurioser­
weise auch dazu, daß das Böse, das Unheilbringende, das Tragische auch als 
nicht-ereignishaft erscheinen, Sie werden also entschärft und in gewisser Weise 
erträglich gemacht. Die tröstende Funktion dieser Entschärfung wird besonders 
deutlich in der Geschichte „Как vse isöezlo naöisto", in der es um dem Tod der 
eigenen Mutter geht, also um das Thema, das sich vielleicht am allerwenigsten mit 
Indifferenz begegnen läßt. 

„Как vse isöezlo naöisto"47 reproduziert die literarische Schablone, wonach 
der Verlust der Mutter (des eigenen Ursprungs) zum Bewußtwerden der fiktiven 
oder autobiographischen Figur führt (man denke z.B. an Tolstojs Detstvo, wo die 
Sterblichkeit der Mutter mit dem Erwachen des eigenen Bewußtseins unmittelbar 
zusammenhängt). In diesem Fall aber ist der spezielle Bezug zu Paustovskijs 
„Telegramma" unübersehbar. Der Handlungsstrang von „Telegramma" - die 
Verspätung der Hauptfigur beim Tod der eigenen Mutter - wird in Popovs 
Erzählung wieder aufgegriffen, und, als ob das nicht genug wäre, fällt Pau­
stovskijs Name zweimal am Anfang der Geschichte. Ausgangspunkt für „Как 
vse isöezlo" ist also jene sowjetische Erzählung, die als erste in der Nachkriegszeit 
die individuelle Ethik zum Thema machte und inzwischen selber zur sentimentalen 
Schablone geworden ist. 

Doch hier geht es nicht, wie man vielleicht auch vermuten könnte, um die 
Parodie oder Persiflage eines ernsthaften und ergreifenden, aber inzwischen abge­
tragenen Sujets. Vielmehr „rettet" Popov die sentimental überfrachtete Schablone 
des verspäteten Abschieds, indem er auf deren ganzes Authentizitätstreben von 
vornherein verzichtet. Da das Wiedersehen mit dem Ursprung lediglich die 
Reproduktion eines bekannten Musters ist, erscheint die Frage, ob man den Ur­
sprung erreicht, nicht mehr so dringlich. Und in der Tat: Das Ereignishafte in 
Paustovskijs Erzählung - die Verspätung und ihre Folgen - wird bei Popov als 
völlig indifferent dargestellt: Wir erfahren nie, ob der autobiographische Held bei 
seiner sterbenden Mutter ankommt und folglich auch nicht, was für Wirkungen 
das Ankommen oder Nicht-Ankommen auf ihn hat. Wiedererzählt in der Indif­
ferenz zu sich selber, erlangt die abgetragene Schablone eine humorige Würde, die 
ihr als ernsthafter Rettungsversuch des Sujets oder als dessen bloße Parodie ver­
wehrt geblieben wäre. Dennoch stellt sich die Frage nach dem Ereignis in der 
Erzählung, da es erscheinen könnte, als ob es überhaupt keins gäbe (es gibt ja 
keine erkennbare Änderung in der psychischen Befindlichkeit des Helden). 



196 Raoul Eshelman 

Wie wird eine solche Indifferenz inszeniert, ohne psychische Gleichgültigkeit 
öder gar Verrohung zu suggerieren? Hier muß man zunächst den selbstbeschrie­
benen Werdegang des Erzählers näher anschauen. Sein Hauptbestreben liegt 
darin, „anders" zu werden, ohne sich jedoch zu entwickeln. Nach einer Aus­
bildung als Ingenieur muß der Erzähler seine eigene Merkmallosigkeit vor dem 
Hintergrund der übrigen Jugend eingestehen und beschließt, endgültig zu seiner 
Mutter zurückzukehren. Um dies zu ermöglichen, jobbt er in den Aldan-
Gebirgen, wo er „tierische Knochenarbeit" (S. 32) bei Ausgrabungsarbeiten 
leistet. Mit dem verdienten Geld will er mit der Mutter in „doppelter Einsamkeit" 
(S. 33) seine restlichen Jahre verbringen, wobei diese Einsamkeit durch 
abonnierte Zeitschriften und gemeinsame Fernsehabende gelindert werden soll. 
Dies wird schließlich durch den Tod der Mutter verhindert. Somit aber ist die 
Erzählung selber das einzige, was sich als Ereignis bezeichnen ließe: Die 
Tatsache, daß der Erzähler erzählt (und nicht etwa bei seiner Mutter vor dem 
Fernseher sitzt), ist die einzige erkennbare Veränderung in seinem Zustand. Die 
psychologischen Indizien, die normalerweise ein Ereignis markieren, sind 
Makulatur: Wichtig ist nur der Selbstverweis auf das Erzählen als solches, also 
auf ein formales Strukturelement des Textes48. 

Diese Formalisierung des Ereignisses ist bei Popov eng verbunden mit der 
Nivellierung der übrigen Erzählinstanzen. Der implizite Autor, der als Werk-
konstrukt die höchste Textinstanz darstellt, ist hier nur formal vom Erzähler zu 
trennen; das Werkkonstrukt liefert keinen Wertstandpunkt, der den Erzähler erit-
oder aufwerten würde. Es bestätigt im Grunde genommen nur, daß der Erzähler in 
bezug auf einen früheren Zustand tatsächlich „anders" geworden ist, d.h., daß er 
jetzt erzählt (was im übrigen das literarische Ikon der Bewußtseinsveränderung 
nach dem Verlust des eigenen Ursprungs formal bestätigt). Zudem verweist das 
fiktive Ich auf die autobiographische Erfahrung der realen Person Evgenij 
Popovs, ohne daß man mit Sicherheit sagen könnte, welche Instanz die Grundlage 
für die andere jeweils liefert49. Dieser „Popov" erzählt mit der fröhlichen, doch 
fortwährend erstarrten Maske des durak-intelligent, des Intelligenzlers, der aufge­
hört hat, nach Wahrheit oder Selbsterkenntnis zu streben. Ein solches Subjekt ist 
nicht pathologisch, sondern einfach auf Eis gelegt worden. 

Dies läßt sich auch in der unendlich flachen Perspektivlosigkeit des Erzählens 
bestätigen, die die Etablierung jedes wertenden Standpunktes in der erzählten Welt 
effektiv verhindert. So läßt uns z.B. der Erzähler auf der zeitlichen Ebene voll­
kommen im Dunklen: Er kann, auktorial, größere zeitliche Strecken überspringen, 
kümmert sich dann aber gar nicht um die zeitliche Auflösung des zentralen Hand­
lungsstranges (wir erfahren in der reinen Personenrede des Endabschnittes nicht, 
ob er seine sterbende Mutter überhaupt erreicht hat). Nicht viel anders verhält es 
sich mit seiner Sprache, die, wie auch bei den übrigen Figuren, einen Pastiche aus 
umgangssprachlichen und dialektalen Wendungen darstellt, wobei literarische, 



Von der Moderne zur Postmoderne 197 

technokratische und ideologische Floskeln in komischer Selbstverständlichkeit 
nebeneinander stehen. Allerdings werden solche erzähltechnische Unstim­
migkeiten - im Gegensatz zum skaz - nicht als personale Fehlleistungen des nach 
auktorialer Souveränität strebenden Erzählers entlarvt. Eine solche Entlarvung ist 
vor allem deshalb nicht möglich, weil es keine erkennbare Wertinstanz gibt, von 
der aus eine solche Fehlleistung erkannt und ironisiert werden könnte. An der 
Stelle, an der Zoscenko, Paustovskij oder SukSin mit einer ironischen Nuance, mit 
einem auktorialen Vermerk oder mit der Einführung eines Regulativs die Sinnlinie 
noch „gerettet" hätte, führt Popov die dezentrierende, sinnzersetzende Figur des 
„biö"" - einer Art sibirischen Hochstaplers - ein, der als beratende Instanz auftritts 

und dem buchstäblich das letzte Wort in der Erzählung zukommt. 
Der biö, Kolja Starostin, bezieht seine trostspendende Legitimation u.a. daraus, 

daß er dem Tod physisch am nächsten steht: Bei Saufgelagen pflegt er an­
schließend im Freien zu übernachten, wobei er ständig Gefahr läuft, zu erfrieren. 
Gerade hat er dem Erzähler auch davon berichtet, wie er auf dem Friedhof einge­
schlafen und dann unter unheimlichen Umständen wieder aufgewacht sei: 

[...] а пробуждение его был ужасным - звезды небесные, крес­
ты над головой, три штуки, кругом - ни души, и филин еще 
ухает вдобавок... (S. 36) 

Für den biö erscheint das Sterben als Mechanismus, der immer wieder durch­
gespielt werden kann und der die Überquerung einer als indifferent aufgefaßten 
Grenze darstellt. Nicht das Sterben als solches ist „schrecklich", sondern das Auf­
wachen unter den schaurig-kitschigen Bedingungen der immanenten Welt! 

In Popovs Universum ist der biö auch derjenige, der die verlogenen Regeln des 
Sowjetsystems am radikalsten verinnerlicht hat50. Der biö, der deshalb vollkom­
men zynisch ist, vertritt aber eine konsequente postmetaphysische Haltung, die bei 
dem etwas ahnungslos agierenden Popovschen Helden nicht gegeben ist. Es ist 
auch deshalb der biö, der in „Как vse isöezlo" die postmetaphysische Botschaft 
explizit ausspricht, der uns und dem Helden Trost spendet: 

- Моя [мать] тоже без меня померла. И я помру, и ты 
помрешь. Ех, Алдан ты мой, Алдан, ха-арошая страна! - запел 
и закривлялся бич. 
- А может, успею? - сказал я. 
- Может и успеешь, - ответил бич. (С. 36) 

Charakteristisch ist das hier angebotene „Happy End", wobei es sich als unent-
scheidbar erweist, ob es wirklich „happy" oder überhaupt ein „End" ist. Vor allem 
wird das Ende literarisch für immer verschoben: Einerseits auf der Ebene der 
Geschichte (wir werden nie erfahren, ob der Erzähler seine Mutter erreicht hat) 



198 Raoul Eshelman 

und andererseits auf der Ebene der literarischen Produktion als solcher, welche 
die unendliche Herstellung von „Enden" erlaubt (mit dieser literarischen 
Produktion ist der Held schließlich jetzt auch professionell befaßt). Popovs 
Theodizee wirkt also letzten Endes positivierend, mag sie auch jeden metaphysi­
chen Ast absägen, auf dem sie sitzt, 

In „Vse isöezlo" gelangt der Erzähler an einer Stelle zur postmetaphysischen 
Erkenntnis, daß es keine Erklärungen, keine Transzendenz, keinen Sinn geben 
wird: „что не будет толку" (S. 33). Dies dürfte auch für den Leser zutreffen, der 
aber aus der „Sinnlosigkeit" des Textes einen erheblichen Mehrwert an ästhe­
tischen Gewinn ziehen dürfte: Popovs Texte animieren letzten Endes zum Lachen 
über das Weitergehen von Mechanismen, die in sich selber wenig erheiternd sind. 

Fazit 

Es wäre sicherlich übereilt, aufgrund dieser wenigen Analysen eine weitrei­
chende Periodisierung der letzten 30 Jahre sowjetischer Literaturgeschichte vor­
nehmen zu wollen. Dennoch läßt sich in bezug auf die Problematik des Über­
gangs von Moderne zu Postmoderne in der Kurzprosa einiges an empirischen 
Strukturmerkmalen feststellen. Von wesentlicher Bedeutung erscheint mir vor 
allem die Modellierung des beschränkten (naiven) Bewußtseins und des referenz­
losen (idyllischen) Innenraums bei Paustovskij, wo sie freilich noch auktorial 
eingeschränkt und relativiert werden. Konstitutiv für die Herausbildung der Post­
moderne ist dagegen die radikale „Zusammenlegung" dieser zwei Strukturprin­
zipien in der Prosa Suksins. Suk§in betrachtet die daraus resultierende Unent­
scheidbarkeit zwar als schädlich, vermag sich aber nicht von ihrer ästhetischen 
Geste zu lösen. Insofern stellt er eine Übergangserscheinung zwischen Moderne 
und Postmoderne dar. Die „Positivierung" der Postmodeme erfolgt schließlich bei 
Popov, der die Suche nach einer authentischen Synthese aufgibt und eine tröstli­
che Theodizee des ewigen Aufschubs in Gang setzt. (Das Pendant dazu ist die 
trostlose Theodizee des bösen Universums, die bei Petrusevskaja, Sorokin, 
Erofeev u.a. inszeniert wird.) Demnach bildet die zeitgenössische russische Post­
moderne, wie wir sie zumindest zu kennen glauben, das letzte Glied in einem län­
geren historischen Prozeß, der in den 50er Jahren anfing und im übrigen mit der 
Entwicklung der Postmodeme im Westen noch zu vergleichen wäre. 

A n m e r k u n g e n 

1 Während im Westen ein weitreichender Konsens über den epochalen Charak­
ter der\Postmoderne besteht, ist die Postmodeme-Debatte in Rußland, die sich 
noch in der Anfangsphase befindet, hauptsächlich mit der Beurteilung ein-



Von der Moderne zur Postmoderne 199 

zelner Strömungen und Autoren beschäftigt. Somit bleibt der Begriff der 
Postmoderne eng mit der Beschreibung der Neoavantgarde (vor allem des 
Konzeptualismus) verknüpft. Vgl. in dieser Hinsicht Lipoveckij 1991und Ep-
gtejn 1989. 

2 Zum postmodernen Charakter von Bitovs Roman siehe Leitner 1988. 

3 Siehe insbes. Groys 1988,105-112 sowie EpStejn 1989. 

4 Siehe insbes. Smirnov 1991. 

5 So z.B. Groys (1988, 14). Auch Clark (1985, 251) meint, die sowjetische 
Literatur der Nachkriegszeit habe den Sozialistischen Realismus nicht über­
wunden; dieser sei der „dominante Modus" [„dominant mode"] der letzten 
fünfzig Jahre in der sowjetischen Literatur geblieben. Bezeichnend dabei ist 
die Charakterisierung des Sozialistischen Realismus als „Modus", also als 
eine „Art und Weise" des literarischen Tuns, das sich offenbar der Not­
wendigkeit der epochalen Einordnung entzieht. 

6 Zo§öenko fiel der kulturpolitischen Linie Zdanovs zum Opfer und wurde 
1946 aus dem Schriftstellerverband ausgeschlossen (vgl. Domar 1953); seine 
Rehabilitierung erfolgte 1953. Paustovskij hatte eine höchst ambivalente 
Stellung innerhalb der offiziellen sowjetischen Kultur: Er hielt stets eine kriti­
sche Haltung aufrecht, ohne je die Grenze des politisch Annehmbaren wirk­
lich zu überschreiten (vgl. dazu die ausführliche Besprechung bei Geller 
1985). SukSin hatte mit Zensur und mit offiziellem Widerstand gegen seine 
Filmprojekte zu kämpfen, konnte sich aber zumindest in einigen wichtigen 
Fällen (etwa Kaiina krasnaja) durchsetzen. Im übrigen pflegte er zwischen 
konservativen und liberalen Publikationsorganen zu lavieren. Popov wurde 
nach einem erfolgreichen Einstand in Novyj mir wegen seiner Mitarbeit am 
inoffiziellen Almanach Metropol' (1979) aus dem Schriftstellerverband 
ausgeschlossen; erst 1989 konnte er offiziell wieder veröffentlichen. 
Begründet war der Bannstrahl wohl eher in seiner redaktionellen Tätigkeit als 
in der ideologischen Anstößigkeit seiner Geschichten (Erzählungen vom 
gleichen Typus waren ja auch in Novyj mir veröffentlicht worden). 

7 Dies entspricht der von I. Smirnov (1991, 215-216) vorgelegten Definition 
der Postmoderne, die besagt, die Postmoderne könne zwischen internen und 
externen Relationen nicht unterscheiden: „Das Immanente ist dem Trans­
zendenten äquivalent, und insofern können sie sich gegenseitig ersetzen. Mit 
anderen Worten ist für die Postmoderne das Verhältnis zwischen den Teilen 
einer Ganzheit gleichbedeutend mit dem Verhältnis zwischen Ganzheiten und 
vice versa". 

8 Dabei wirkt laut Peirce das Ikon wahrheitsstiftend, es hat die Fähigkeit, 
„unexpected truth" aufzudecken: „For a great distinguishing property of the 
icon is that by the direct observation of it other truths concerning its object can 



200 Raoul Eshelman 

be discovered than those which suffice to determine its construction. Thus, 
by means of two photographs a map can be drawn, etc." (1960: 2,158). 

9 Dies bestätigt die von I. Smirnov (1993) vorgeschlagene Bestimmung der 
Kurzprosa als kulturellem Bereich, der zwischen Ritus und Geschichte ange­
siedelt ist, 

10 In Ergänzung zu den auf tiefenpsychologischen Begriffen beruhenden Mo­
dellen des postmodernen Subjekts von Jameson (1991, 26-34) und Smirnov 
(1991), die dem Subjekt eine maximalistischeKompetenz zutrauen, die auf 
die unkontrollierbare Wucherung der Ich-Grenzen hinausläuft. Das be­
schränkte Subjekt dagegen erfährt keine Bewußtseinserweiterung in seinem 
Kontakt mit der Welt; es bleibt ein Bewußtsein im Leerlauf. 

11 Paradigmatisch dafür ist der von Oliver Sacks geschilderter Fall von Jimmy, 
einem neurologischen Patienten, dessen Gedächtnis infolge einer alkoholver­
ursachten organischen Gehirnstörung ab dem Jahr 1945 „eingefroren" war. 
Jimmy, der nicht imstande war, neue Gedächtnisinhalte länger als einige 
Minuten zu behalten, befand sich ständig in einer Art von mnemonischem 
Leerlauf, den Sacks mit einer „Entseelung" („de-souling") vergleicht (Sacks 
1985, 36). Bemerkenswert an dem Fall ist auch die Tatsache, daß sich der 
Patient der tiefen Tragik seines eigenen Leidens nie bewußt werden konnte; er 
war dazu verurteilt, in einer Art „verflachter Zeit" zu leben, in der keine ge­
dächtnisbedingte Tiefendimension zustande kommen konnte. 

12 ,Er entspricht dem Typus des von Ju. Lotman vorgeschlagenen Typus des 
„unbeweglichen Helden" (Lotman 1969, 464-465), der die Eigenschaften sei­
ner Umgebung widerspiegelt, statt sie durch seine Handlungen in Frage zu 
stellen. 

13 Vgl. dazu Epgtejn 1989, 234: „Герой концептуализма [...] - предельно 
социализированная личность, говорящая преимущественно на 
хорошо отрепетированном, высокоидейном и высоколитературном 
языке идейных и литературных штампов. Здесь уже нет игры 
естества, комической на фоне общепризнанных общественных 
нормативов, есть сплошные нормативы, дошедшие до полного 
автоматизма и потому действующие комически." 

1 4 Laut Zolkovskij und Söeglov (1986, 57) ist eine solche „Priorisierung des 
Materiellen vor dem Geistigen und des Instinktiven vor dem Rationalen" cha­
rakteristisch für die „nekul'turnost"' des ZoScenkoschen Helden. 

15 Eine adäquate Verhaltensweise läßt sich hier wie anderswo bei Zoäöenko nur 
aus der vom Held vollzogenen Negation dieser Regeln rekonstruieren. 
ZoSöenko ist somit kein Utopist. Vielmehr scheitern seine Helden an na­
türlich- vitalistischen Gegebenheiten wie Lust, Gier, Neid u.ä. 



Von der Moderne zur Postmoderne 201 

16 Die hier dargestellte räumliche Gestaltung des Ereignisses liesse sich im übri­
gen auch auf die Zeit übertragen. So gibt z.B. der Held in „Aristokratka" vor, 
sich nach den „neuen" Regeln zu verhalten, während im Laufe der Erzählung 
deutlich wird, daß er sich noch an den „alten" orientiert. Ein anderes Beispiel 
wäre „Igra prirody", in der die natürliche Zeit (Wechsel der Jahreszeiten) und 
menschliche, lineare Zeit komisch auseinanderklaffen (die nach allen Regeln 
der Bürokratie arbeitende Untersuchungskomission stellt keinen Schlamm bei 
der Bahnlinie fest, weil der Sommer die fragliche Stelle inzwischen ausge­
trocknet hat). 

17 Zitiert wird im folgenden nach ZoSöenko 1960. 

18 So wird die Geschichte übrigens auch in der einschlägigen westlichen Li­
teratur behandelt. Vgl. Kreps (1986, 227), der „Prikljuöenija" als eine „harm­
lose Sache" [безобидная вещь] bezeichnet oder Domar (1953, 205), die 
eine ideologische Leseart der Geschichte vehement bestreitet („The charge that 
ZoSöenko's story is a lampoon slandering Soviet life is an absurdity"). 

19 Vgl. die folgenden Zitate: „Обезьяна представлена как некое разумное 
начало, который дано устанавливать оценки поведения людей", 
(Zdanov 1946, 7); Зощенко вложи[л] в уста обезьяне [...] антисоветс­
кую сентенцию насчет того, что в зоопарке жить лучше, чем на 
воле, и что в клетке легче дышиться, чем среди советских людей" 
(1946, 7-8). Zdanovs Analyse entbehrt nicht einer gewissen unfreiwilligen 
Komik, denn sie bestätigt nur die Unvermeidlichkeit jener subversiven Lese­
art, die sie eigentlich vernichten will. 

20 Vgl. die Beschreibung des Affen ganz am Ende der Geschichte: „[Обезьяна] 
сидела важная такая, как кассирша в кино. И чайной ложечкой 
кушала рисовую кашу" (S. 324). ZoSöenko, der sich ausführlich mit 
Pavlovs Konditionierungsexperimenten mit Hunden beschäftigt hat, wird sich 
der Reichweite dieser Schlußszene sehr bewußt gewesen sein. (Zur Be­
schäftigung ZoSöenkos mit Pavlov siehe Nolda 1987). 

2 1 Siehe ausführlich dazu Langer 1992. 

22 Zur ideologischen Problematik der Idylle in Oblomov siehe LjapuSkina 1989. 

23 Ein charakteristisches Beispiel für die Anti-Idylle in Zapiski ochotnika ist die 
Geschichte „Malinovaja voda", wo der vom Erzähler entdeckte locus amo-
enus sich bald als ergiebige Quelle von Schreckensgeschichten über die 
Leibeigenschaft herausstellt. 

24 Siehe hierzu Durkin 1985. 

25 In der sowjetischen Forschung geht die Tendenz dahin, Paustovskij als groß­
artigen „pejsazist" zu würdigen, um ihn - so muß man zumindest vermuten -
vom Odium des Idyllikers zu befreien. So z.B. Levitskij (1977, 225), der 



202 RaoulEshelman 

Paustovskij ausdrücklich gegen den von S. L'vov (1956, 77) erhobenen 
Vorwurf verteidigt, daß in MeRorskaja storona „Töne des idyllischen 
Gefallens an einem unberührten Krähwinkel erklingen". Hier wie anderswo 
trifft man in der sowjetischen Kritik auf die Auffassung der Idylle als ideali­
siertem Naturraum, der bar jeder Dynamik ist. 

2 6 So die These von Empson (1935, 6), der scharfsinnig vermerkte, daß „good 
proletarian art is usually Covert Pastoral". Vgl. auch seine folgende Aussage 
(1935, 21): „My own difficulty about proletarian literature is that when it 
comes off I find I am taking it as pastoral literature; I read into it, or find that 
the author has secretly put into it, these more subtle, more far-reaching, and I 
think more permanent, ideas [of pastoral, R.E.]." 

2 7 Zur ambivalenten Stellung Paustovskijs innerhalb des Sozialistischen Rea­
lismus bzw. der offiziellen sowjetischen Kultur insgesamt siehe den exzellen­
ten Beitrag von Geller (1985). 

28 Zitiert wird nach Paustovskij 1958. Die Gattungsmerkmale der Idylle gelten 
im übrigen für unzählige Texte aus der Kriegs- und Vorkriegszeit, darunter 
so bekannte wie Mesöorskaja storona, >,Barsuöij nos", „Sneg", „Telegram­
ma" usw. 

29 Zu den hier verwendeten Kategorien der personalen und auktorialen 
Erzählenperspektive siehe Schmid 1989. Das personale Erzählen wird hier 
vor allem durch die räumliche und zeitliche Beschränktheit der Darstellung 
sowie durch die betonte Naivität der Wertungen markiert. 

3 0 Zu den Requisiten der Idylle gehört laut Empson (1935, 12) der „Kult des 
Kindes" [child cult]; dazu auch die Gepflogenheit, einfache Menschen ihre 
Gedanken in einem veredelten Stil zum Ausdruck bringen zu lassen (1935, 
11-12). 

3 1 „Бойцы [...] рассказывали, что немецкий фронт этой ночью прорван 
и немцы отходят, бросают пушки и автоматы..." (5:121). Hier wie an­
derswo schimmert die kindliche Logik durch die scheinbare Sachlichkeit der 
Aussage hindurch: Die Waffen werden wie nicht mehr gebrauchtes Spielzeug 
fallengelassen. Im übrigen ist die kausale Begründung des Rückzugs nicht 
minder kindlich-magisch: Sie beruht auf der lakonischen, finalen Aussage der 
russischen Soldaten, sie würden ihr Land an die Deutschen einfach nicht ab­
treten („нашу землю мы нипочем немцам не отдадим!" [5:121]) - und 
so geschieht es dann auch! 

3 2 Laut Smirnov (1993) entspräche der Einbruch des. historischen Ereignisses in 
den Innenraum dem Übergang von der Kurzgattung zur großangelegten epi­
schen Gattung - ein Einbruch, der in der Idylle aus gattungsimmanenten 
Gründen auf jeden Fall verhindert werden muß. 



Von der Moderne zur Postmoderne 203 

33 Die, wohlgemerkt, Mutter des Vaters, also nicht die Schwiegermutter ist. Ihr 
Name weist nicht zufällig auf die Seraphim hin, die höchsten Engel in der 
himmlischen Hierarchie. 

3 4 In Ibsens Peer Gynt kehrt die Hauptfigur nach langem, vergeblichem Suchen 
wieder zu seiner Heimat und zur inzwischen erblindeten Geliebten Solveig 
zurück. 

35 Dies wird auch dadurch bekräftigt, daß das Telegramm, das Nastja an die 
Mutter schicken will, eigentlich nicht ankommt. Statt dessen wird ein Tele­
gramm vom alten Diener, Tichon, verfälscht, um die sterbende Katja Petrovna 
zu trösten (vgl. 5:161). 

36 Zitiert wird nach SukSin 1985, 2:168-177. 

37 Siehe dazu auch Eshelman 1993,199. 

38 Suksin äußert sich zwiespältig zum dörflichen Patriarchat in seiner Schrift 
„Monolog na lestnice" (1985, 3:593 ff). Einerseits spricht er vom „unheil­
bringenden Patriarchentum" („злополучная [...] патриархальность", 
5:593), andererseits aber auch davon, daß dieser die Folge eingeübter 
Bräuche, Riten und der Beachtung alterhergebrachter Gebote sei. 

39 Diese sehr negative (Selbst-)Darstellung des Vaters wird allerdings in einer 
anderen Szene, als der alkoholisierte Vater einen tapsigen Reigen tanzt, etwas 
ausgeglichen. Hier hat der Vater etwas Hilfloses, Unbeholfenes an sich: Er 
gibt beim Tanzen sinnlose Urlaute von sich, die an die Sprachlosigkeit der 
Tochter erinnern („ат-та, оп-па..."). Dazu kommt ein auktorialer Vermerk, 
der für den „sentimentalen" Stil SukSins typisch ist: Der Erzähler hält es für 
nötig festzuhalten, der Vater habe fünf Jahre lang auf die Rückkehr des 
Sohnes gewartet (S.175). 

40 Klassische Beispiele dafür sind die von Müttern geprägten Idyllen in 
Oblomov (vgl. LjapuSkina 1989 ) oder in Tolstojs Detstvo (vgl. Wachtel 
1990). 

4 1 In der Filmversion von „Stepka", Va$ brat i syn, wird die in der Erzählung 
entlarvten Idylle im wesentlich restauriert: Am Ende - es ist inzwischen der 
Sommer - sieht man die rauschende Bewegung des mit Wasser ange­
schwollen Flusses; dabei wird ein Brief vorgelesen, in dem Stepka mitteilt, er 
werde möglicherweise schon im Herbst entlassen. 

4 2 Dazu schreibt Groys (1988, 110): „Den [von den Jägern verübten] Mord 
selbst nimmt Sorokin aber nicht ernst, er ist nur ein literarisches Spiel, das 
jede «moralische» Reaktion ausschließt, ein stilisiertes Ritual, das auf eine 
bestimmte literarische Tradition verweist." 



204 Raoul Eshelman 

4 3 In Hinblick auf die exemplarische Geschichte „Stepka" könnte man sagen, die 
Welt des Bösen bei SukSin entspräche der patriarchalen Gewaltherrschaft, die 
Welt des Falschen dagegen der des indifferenten, ewig zirkulierenden Stepka. 
Die authentische, minimale Welt des Guten (die Welt der Schwester) entfällt. 

4 4 Vgl. Baudrillard 1991, 62. Hierzu auch Baudrillard 1992, 12: „Wenn die 
Dinge, die Zeichen, die Handlungen von ihrer Idee, ihrem Begriff, ihrem 
Wesen, ihrem Wert, ihrer Referenz, ihrem Ursprung und ihrer Bestimmung 
befreit sind, treten sie in endlose Selbstreproduktion. Die Dinge funktionieren 
weiter, während die Idee von ihnen längst verlorengegangen ist. Sie 
funktionieren weiter in totaler Gleichgültigkeit gegenüber ihrem eigenen 
Gehalt. Und das Paradoxe ist, daß sie umso besser funktionieren." 

4 5 Vgl. hierzu die Bemerkung Baudrillards (1991, 62): „Das Falsche unter­
wandert nur unseren Sinn für das Wahre; das, was falscher ist als das 
Falsche, treibt uns darüber hinaus und übt einen unausweichlichen Reiz aus". 

4 6 Eine ausführliche Darstellung des Märchenprinzips bei Popov bietet 
Visevskij 1991, der die Märchenwelt Popovs allerdings als eine negative 
begreift: „Метафизический страх присутствует во всех рассказах 
Попова, мир которых, следуя нашему сравнению со сказкой, можно 
назвать миром кошмарной сказки" (1991, 222); dabei spricht er auch 
von einer „Poetik der Zerstörung und Negation" [„поэтика разрушения и 
отрицания", 1991, 222]. Eine solche Negativität, die bei ViSevskij 
anscheinend mit der Psychologisierung des Märchens zusammenhängt (vgl. 
S. 217), wird m.E. durch die auch von Visevskij selbst vermerkte Tatsache 
widerlegt, daß Popov durchgehend die Rolle des „duraks" auf sich nimmt, 
also einer zutiefst indifferenten Figur, die weder Positives noch Negatives 
wahrnimmt und die sich jeder Psychologisierung entzieht. Ebenso zu 
bestreiten wäre Visevskij s Auffassung von Popov als Vermittler der 
metaphysischen Angst (1991, 222-223); vielmehr evoziert Popov eine solche 
Angst, um sie dann wieder aus einer postmetaphysischen Position heraus zu 
beschwichtigen. Generell übersieht ViSevskij, daß Popov bei aller 
vermeintlichen „Negativität" das Märchenprinzip des „Happy Ends" immer 
walten läßt, d.h. er etabliert das Positive als mechanistisches, nicht mehr 
hinterfragbares oder reduzierbares Wertprinzip. 

4 7 Zitiert wird nach Popov 1981, 32-36. 

4 8 Hier bestehen gewisse Ähnlichkeiten mit der omamentalen Prosa, die eben­
falls eine fabellose Ereignisstruktur aufweist. Während aber die ornamentale 
Prosa (wie z.B. bei Babel') den Verlust der Psychologisierung und Perspek-
tivierung durch erhöhte Möglichkeiten der Äquivalenzbildung auf der sprach­
lichen Ebene kompensiert, bleibt bei Popov die sprachliche Ebene „leer" bzw. 
defizitär (vgl. die Anmerkungen zum stilistischen Pastiche weiter unten). 

4 9 Vgl. hierzu M. Lipoveckij 1989,36: „Это все герои-маски, герои общего 
круга, вырастающие при всей лиричности и острой исповедаль-



Von der Moderne zur Postmoderne 205 

ности до мощного, почти безличного обобщения." Schwer nach-
zuvollziehen dagegen ist die Behauptung Lipoveckijs, daß Popovs 
Subjektgestaltung „karnevalistisch" sei - es sei denn, man verzichtet auf das 
ganze Authentizitäts- und Wahrheitsstreben, das Bachtins Ästhetik inne­
wohnt. 

5 0 Vgl. die Erzählung „Tolstaja Skura" (Novyj mir 10 [1989]), wo der vermeint­
lich authentische, in Sibirien einheimische Begleiter des Erzählers sich als zy­
nischer biö entlarvt. 

L i t e r a t u r 

Baudrillard, J. 1992. Transparenz des Bösen: Ein Essay über extreme 
Phänomene, Berlin. 

Baudrillard, J. 1991. Die fatalen Strategien, München. 

Clark, K. 1985. The Soviet Novel. History as Ritual, 2nd Edition, Chicago. 

Domar, A. 1953. "The Tragedy of a Soviet Satirist, or the Case of Zoshchenko", 
E. Simmons (Hrsg.) Through the Glass of Soviet Literature, New York 
1961, 201-243. 

Durkin, A. "Pastoral and Anti-Pastoral in Chekhov", A. Kluge (Hrsg.) Anton P. 
Cechov. Werk und Wirkung. 2 Bde. Wiesbaden 1985, 2:675-687. 

Empson, W. 1935. Some Versions of Pastoral, London. 

Epstejn, M. 1989. "Iskusstvo avangarda i religioznoe soznanie", Novyj mir 12 
(1989), 222-235. 

Eshelman, R. 1993. "Kakaja, brat, pustota. О minimalizme v sovetskoj novelle", 
V. Markovic und W. Schmid (Hrsg.), Russkaja novella. Petersburg. (In 
Vorbereitung). 

Geller, L. 1985. "Konstantin Paustovskij, Ecrivain modele. Notes pour une 
approche du realisme socialiste", Cahiers du Monde russe et sovietique 
3-4(1985), 313-352. 

Groys, B. 1988. Gesamtkunstwerk Stalin. Die gespaltene Kultur in der 
Sowjetunion, München. 



206 Raoul Eshelman 

Jameson, F. 1991. Postmodernism, or The Cultural Logic of Late Capitalism, 
Durham. 

Kreps, M. 1986. Technika komiöeskogo и ZoSöenko. Benson (Vermont). 

Langer, G. 1992. "Idylle als Euphemismus. Überlegungen zu Gogol's 
Erstlingswerk «Ganz Küchelgarten»", Welt der Slawen N.F. XVI (1992), 
260-281. 

Leitner, A. 1988. "Andrej Bitovs Puschkinhaus als postmoderner Roman", 
Wiener slavistischer Almanach 22 (1988), 213-236. 

Levickij, L. 1977. Konstantin Paustovskij. Oöerk tvoröestva,. Moskva . 

Lipoveckij, M. 1989. "«Svobody öernaja rabota». (Ob «artisticeskoj proze» 
novogo pokolenija)", Voprosy literatury 9 (1989), 3-44. 

Lipoveckij. M. 1991. "Zakon krutizny", Voprosy literatury, Nojabr'-Dekabr' 
(1991), 3-36. 

LjapuSkina, I. 1989. "Idilliöeskij chronotop v romane LA. Gonöarova 
«Oblomov»", Vestnik lenigradskogo universiteta. Serija 2. Istorija, 
Jazykovedenie, Literaturovedenie, 1 (1989), 27-33. 

Lotman, Ju. 1969. "O metajazyke tipologiceskich opisanij kul'tury", Trudy po 
znakovym sistemam 4 (1969), 460-477. 

L'vov, S. 1956. Konstantin Paustovskij. Kritiko-biograficeskij ocerk, 
Moskva. 

Nolda, S. 1987. "Zwischen Pavlov und Freud. Anmerkungen zu Michail 
Zoscenkos Autobiographie", Welt der Slaven N.F. XI (1987), 78-316. 

Paustovskij K. 1958. Sobranie soöinenij v Sesti tomach, Moskva. 

Peirce. CS. 1960. Collected Papers of Charles Sanders Peirce. Two Volumes 
in One, Cambridge, Mass. 

Popov. E. 1981. Veselie rusi, Ann Arbor. 

Schmid, W. 1989. "Ebenen der Erzählperspektive", K. Eimermacher (Hrsg.), 
Issues in Slavic Literary and Cultural Theory, Bochum, 433-449. 



Von der Moderne zur Postmoderne 207 

Schmid, W. 1992. Ornamentales Erzählen in der russischen Moderne. 
Frankfurt a/M. 

Smirnov, LP. 1987. "Scriptum sub specie sovieticae", Russian Language 
JounralXU, 138-139 (1987), 115-138. 

Smirnov, LP. 1990. "Ot avangarda к postmodernizmu (temporal'naja 
motivika)", E. de Haard, T. Langerak, W.G. Weststeijn (Hrsg.), Semantic 
Analysis of Literary Texts, Amsterdam 1990, 525-531. 

Smirnov, LP. 1991. "Geschichte der Nachgeschichte: Zur russisch-sprachigen 
Prosa der Postmoderne", M. Titzmann (Hrsg.) Modelle des literarischen 
Strukturwandels. Tübingen, 205-219. 

Smirnov, LP. 1993. "O smysle kratkosti", V. Markoviö und W. Schmid (Hrsg.), 
Russkaja novella. 

Suk§in. V.M. 1985. Sobranie soäinenij v trech tomach, Moskva. 

ViSevskij, A. 1991. "O poetiöeskom mire Evgenija Popova", Russian Language 
Journal 151-152 (1991), 185-225. 

Wachtel, A. 1990. The Battle for Childhood. Creation of a Russian Myth, 
Stanford. 

Zdanov, A. 1946. "Doklad t. Zdanova о zurnalach «Zvezda» i «Leningrad»", 
Zvezda 7-6 (1946), 7-22. 

Zolkovskij A., Söeglov Ju. 1986. Mir avtora i struktur a teksta. Stafi о 
russkoj literature, Tenafly. 

ZoScenko, M. 1960. Izbrannoej Ann Arbor. 


