
Wiener Slawistischer Almanack 29 (1992)5 - 30 

Игорь А. Пильщиков 

ПОНЯТИЯ «язык», «имя» и «смысл» 
В КОНЦЕПТУАЛЬНОЙ СИСТЕМЕ ПОЭТИЧЕСКОГО МИРА 

БАРАТЫНСКОГО 

Каждая художественная система характеризуется лежащей в ее основе 
концепцией отношений между знаком и вещью, между языком (язы­
ками) и миром (см. Смирнов 1977: 23, 99). Менталитет романтической 
эпохи конструирует мйр.как принципиально многоязычный. Полиглот-
тизм при этом оказывается многоязычием как собственно лингвисти­
ческим, так и культурным, и - в пределе - онтологическим. Понятие 
«язык», будучи одним из центральных авторефлексивных концептов 
европейской культуры1, занимает ключевые позиции в идеологии 
Романтизма и Просвещения, культурных парадигмах, в скрещении 
влияний которых рождается феномен лирики Баратынского. В работах 
Г. Хетсо и С. Пратт отмечалась важность для Баратынского концепции 
«языка природы», указывались возможные источники этой концепции 
(см. Хетсо 1973; 467; Pratt 1984: 61-62). Следует, однако, указать, что 
понятие «язык» входит в самые различные идейно-тематические сферы 
поэтического мира Баратынского. «Семиотические», или, скорее, «сим-
волософические» представления поэта требуют специального рассмо­
трения. 

Настоящая работа представляет собой анализ нескольких ключевых 
понятий концептуальной системы поэтического мира Баратынского. 
Исследователи неоднократно отмечали логичность и даже терминоло-
гичность художественного мышления поэта (Фризман 1966: 93-94; 
Mirsky 1968: 104;.Burton 1985: 184). Тем не менее, по своему дискурсив­
ному характеру поэзия Баратынского существенно отличается от поэти­
ческих систем с установкой на философский дискурс. Специфика худо­
жественной ментальности Баратынского не может быть описана при 
помощи упрощенной модели «философская идея - художественное во­
площение». Л.Я.Гинзбург писала: «Наряду с поэзией мысли программт 
ной, тематической, существует и другая. Программы нет. Есть миро­
понимание, выраженное интеллектуально. Заряженная им мысль [...] 
образует многие призмы, преломляющие мир» (Гинзбург 1974: 82; ср. 
Pratt 1984: 4). При анализе концептуальной системы лирики Баратынско-



6 Игорь А. Пильщиков 

го мы сталкиваемся с проблематикой, выдвинутой Ю.М. Лотманом в 
связи с описанием тютчевской картины мира. Мы встречаемся с 
«постоянным наличием в наследии поэта прямо противоположных 
решений одних и тех же вопросов» (Лотман 1990: 110). Игнорировать 
эту противоречивость мы не можем; «совмещенность противоречий» -
характерная черта поэтического мира Баратынского (см. Гинзбург 1974: 
84; Семенко 1970: 288). Но противоречивость в содержании текстов не 
является препятствием на пути к пониманию языка, на котором эти 
тексты написаны: «структура языка не предопределяет содержания вы­
сказывания, допуская в своих пределах широкую вариативность» (Лот­
ман 1990: НО). Цель нашей работы - реконструкция некоторой «части» 
языка поэтического мира Баратынского, той языковой сферы, в которой 
реализуется «a consciousness of language within literature» (Todorov 1970: 
114). 

1. «Язык» и «смысл» 

В 1-й редакции стихотворения «Предрассудок» строки 3-4 звучали 
следующим образом: 

Прах остался: а потомок 
Смысл его не разгадал 

(Баратынский 1982: 4822; здесь и далее курсив наш -И.П.) 
Затем Баратынский изменяет те£ст: 

А руин его [храма - И.Щ потомок 
Языка не разгадал. (277) 

Автоперевод 1843 года подтверждает окончательность выбора поэта: 

[...] Г esprit de ses mines parle une langue 
oubliee (198).3 

С точки зрения Баратынского, современность либо «не разгадывает 
смысл» пропшого, либо не понимает языка, на котором прошлое говорит 
с настоящим. Изменения, внесенные автором в текст, носят семантиче­
ский, а не стилистический характер. Смысл в концептуальной системе 
Баратынского не обязательно коммуницируется с помощью языка. В 
1821 году поэт обращался к развалинам Рима: 



Понятия "язык", "имя" и "смысл" 1 

К немым развалинам твоим [Рима - И. П.] 
Подходит с грустию их чуждый навеститель. (15) 

Немота, безъязыкость Рима ставит под вопрос даже реальность его 
существования (дважды повторенное: «Ты был ли, [...] Рим?»). Однако, 
сам факт молчания может иметь смысл для постороннего («чуждого») 
наблюдателя: 

Судьбы ли всех держав ты грозный возвеститель? и т.д. 

Отметим, что разговор с «немыми развалинами» означает лишь 
вопрошание смысла, а не обретение его. Как мы увидим далее, и обрете­
ние смысла не обязательно связывается в концептуальной системе Бара­
тынского с использованием языка. 

Значимость в контексте эпохи замены понятия «смысл» на понятие 
«язык» становится явной, если учесть, что аналогичную текстуальную 
трансформацию претерпевают пушкинские «Стихи, сочиненные ночью 
во время бессонницы»... 

Я понять тебя хочу, 
Смысла я в тебе ищу... (Пушкин 1948-1949: 250) 

i 

Я понять тебя хочу, 
Темный твой язык учу... (ibid.: 1220) 

Для дальнейшего прояснения семантики концептов «язык» и 
«смысл» в концептуальной системе Баратынского обратимся к рассмотре­
нию одного из самых «семиотических» его стихотворений - «Своенрав­
ное прозванье...». 

2. «Имя». «Язык». «Смысл» 

Своенравное прозванье 
Дал я милой в ласку ей (147) 

Стихотворение обращено к жене поэта Н.Л. Баратынской. «Прозванье» -
синоним «имени» (в автопереводе: «Nom [...] donne ä ma cherie» - 195). 

Чуждо явного значенья, 
Для меня оно [прозванье - И.Щ символ 
Чувств, которых выраженья 
В языках я не нашел. (147) 



8 Игорь А. Пильщиков 

«Явное значенье» Баратынский переводит как «sens palpable pour les 
autres», т.е. смысл -для-других. «Языки» - «le langage humain» (195), т.е. 
человеческий язык как таковой (русская грамматическая оппозиция 
«языки - язык» соответствует у Баратынского, по-видимому, фран­
цузской лексической оппозиции «langage - langue»). 

Таким образом, имя, данное поэтом любимой, не имеет языкового 
значения, т.е. смысла, коммуницируемого человеческим языком. 

Функция акта именования в поэтическом мире Баратынского - орга­
низация, осмысление мира. Предикат «давать имя» появляется в двух 
стихотворениях Баратынского, обращенных к его воспитателю-италь­
янцу Джачинто Боргезе (характерно, что первое стихотворение написано 
в 1821 году, второе - в 1844: в начале и в конце жизненного и твор­
ческого пути): 

Ты поведешь меня в садьгсвои густые, \ 
Деревьев и цветов расскажешь имена (13) 

Именовал ты нам и пр&щдев и прелатов [Италии - И.П.]4 (347) 

Актом именования «дядька-итальянец» придает смысл экзистен­
циальному пространству - как пространству реальности («мой» сад; ср. 
элегию «Запустение»), так и пространству идеала (Италия). Возмож­
ность экзистенциального осмысления мира - центральная проблема 
лирики Баратынского. В его поэтическом мире бытие «само-для-себя» 
(как «не-я») вяе-смысленно (но не бессмысленно). То есть вне человека 
есть нечто, что само по себе не нуждается в смысле/осмыслении. Если 
человек является частью мира, если он сопричастен природе (см. об этом 
далее), проблема осмысления мира для него не возникает.5 Но появление 
самосознания, мысли, ratio приводит к разрыву между человекрм и 
миром и ставит проблему осмысления мира человеком. «Смысл» у Бара­
тынского всегда «смысл-для», то есть смысл для человека. Но для 
человека, для «я» мир может не иметь смысла. Ср. в стихотворении «На 
чтовы дни!..»: 

...а оно [тело - И.Щ 
Бессмысленно глядит, как утро встанет, 

Без нужды ночь сменя, 
Как в мрак ночной бесплодный вечер канет, 

Венец пустого дня. (288) 



Понятия "язык", "имя" и "смысл" 9 

«Пустой день» в автопереводе - «lejour vide de sens» (197), то есть бес­
смысленный. Бессмысленность мира приводит к тому, что бытие не 
может быть познано человеком и не может быть названо. Бытие в 
поэтическом мире Баратынского трагично, дисгармонично - и вследст­
вие этого не поддается именованию: 

Есть бытие; но именем каким 
Его назвать? Ни сон оно, ни бденье; 
Меж них оно, и в человеке им 
С безумием граничит разуменье. (130) 

Если бессмысленный объект получает наименование, то приписываемое 
ему имя - ложное. Ср. в стихотворении «Смерть»: 

О смерть! твое именованье 
Нам в суеверную боязнь. 
Ты в нашей мысли тьмы созданье, 
Паденьем вызванная казнь. (405) 

Смерть - «дочь верховного эфира», «светозарная краса» - «в нашей 
мысли», то есть для человека, - «созданье тьмы». Смерть в сущности есть 
не то} что она есть для человека. С «точки зрения» «Всемогущего» роль 
смерти - «устройство» (405) мира. С точки зрения человека роль смерти 
не конструкция, а деструкция - «казнь». «Непонимаемая» (405) челове­
ком смерть не может иметь для него смысла. В стихотворении «Череп» 
«мыслящий наследник разрушенья» «поражен» видом смерти (122). Но 
живущему недоступны «истины известные гробам» (122); жизнь и 
смерть нельзя «подчинить одним законам» (123).6 Небытие, как и бытие, 
не может быть познано человеком, не может быть им понято и осмыс­
лено. 

Итак, в поэтическом мире Баратынского объект, не имеющий смысла, 
не имеет аутентичного имени. Имя - символ («Для меня оно символ»), 
прямое воплощение смысла. Воплощение смысла в имени не нуждается 
в наличии medium'а - языка. Более того, смысл в принципе некоммуни-
цируем, он не находит адекватного выражения в языке: 

Пред промыслом оправданным ты ниц 
Падешь с признательным смиреньем, 
С надеждою, не видящей границ, 
И утоленным разуменьем, -
Знай, внутренней своей навеки ты 
Не передашь земному звуку (299) 



10 Игорь А. Пильщиков 

Ср. известный комментарий С.ПШевырева: «Если мы ее [тайну мира -
И.Щ сами и понимаем, то понимаем только лично, а передать другим не 
в состоянии» (Шевырев 1837: 322). 

Таким образом, понятие «смысл» в концептуальной системе 
Баратынского имеет скорее экзистенциальную, нежели гносеологи­
чески-лингвистическую семантику. Поскольку смысл не выражается с 
помощью языка, метаопределение «смысла» может быть только апофа-
тическим. Поэтому нам теперь необходимо понять, что означает в 
концептуальной системе Баратынского «бессмысленность». 

3. «Бессмысленность» 

Процитированное ранее стихотворение «На что вы, дни!..» строится 
характерным для Баратынского образом. Текст задает сопротивопостав-
ление трех сущностей (тело, душ?, мир - см. Гинзбург 1974: 86-87; 
Эткинд 1977: 32-34). Признак «бессмысленность», приписанный всем 
трем сопротивопоставленным термам, снимает заданные антиномии 
(«душа» - «безумная» / «insensee», «тело» глядит «бессмысленно», 
«день» - «пустой» / «vide de sens»). Отсутствие смысла снимает различия. 
Бессмысленность есть безразличность. Поэтому Баратынский переводит 
«бессмысленно глядит» как «contemple d'un ceil indifferent» (197). Ср.: в 
автопереводе стихотворения «Рифма» строка «Средь гробового хлада 
света» (303) звучит как «au sein de cette glaciale indifference du monde» (198). 
В автопереводе стихотворения «Своенравное прозванье...» бессмыслен­
ный, «суесловный» внешний мир определяется как «monde indifferent» 
(195). 

В отличие от Шеллинга и Тютчева (см. Pratt 1984: 192), Баратынский 
понимает индифферентность и как отсутствие объективных метафизи­
ческих различий, и как отсутствие субъективных эмоциональных разли­
чий. Во втором из указанных значений Баратынский употребляет терм 
«indifference», в первом значении - терм «однообразие». 

В стихотворении «Смерть» (редакция 1829 года) смерть возвращает 
существующее к индифферентности, «смиряя буйство бытия» (52,406): 

И краски жизни беспокойной 
С их невоздержной пестротой 
Вдруг заменяются пристойной 
Однообразной белизной. (406) 

Реализуясь через смерть, индифферентность уничтожает разнообразие 
жизни. Но «однообразная белизна» - символ индифферентности -



Понятия "язык", "имя" и "смысл" 11 

повляется в «Осени», снимая различия между жизнью и смертью (на­
помним, что смерть у Баратынского - «небытие-для-человека»): 

Со смертью жизнь, богатство с нищетой -
Все образы годины бывшей 

Сравняются под снежной пеленой, 
Однообразно их покрывшей (300-301)7 

Высшее примирение противоречий, осмысленная вечность («[...] И 
бытия мятежным голосам, В великом гимне примиренным [...]»- 299) 
дана в «Осени» лишь в условном нарративном модусе. Вечность в поэти­
ческом мире Баратынского может оказаться бессмысленной («О 
бессмысленная вечность!», 282 - последняя строка стихотворения «Недо­
носок»). Следует, впрочем, помнить, что всякая проблема в концеп­
туальной системе Баратынского - «вопрос неразрешимый», и в разных 
стихотворениях Баратынский дает прямо противоположные ответы на 
вопрос о «предвечном» (ср. стихотворение «На смерть Гете», где в 
качестве равновозможных даются альтернативные решения). 

Таким образом, возможность осмысления универсума в его тоталь­
ности поставлена Баратынским под сомнение. Если мир для человека и 
обретает смысл, то это смысл личный, индивидуальный. Акт обретения 
смысла описывается Баратынским либо метафорически («Мгла падет с 
его [пророка - И.П.] очей», 286; «[Облако - И.П.] Исчезнет, а за ним 
опять перед тобою Обители духов откроются врата», 291), либо с 
помощью «фигуры умолчания». 
Ср. описание «посвящения в смысл» (301) в стихотворении «Благословен 
святое возвестивший...»: 

Плод яблока со древа упадет: 
Закон небес постигнул человек. (301) 

Первая строка описывает состояние человека до обретения смысла, вторая 
- после. Отрезок текста, соответствующий самому акту «посвящения в 
смысл» - пауза: молчание. 

Итак, в концептуальной системе Баратынского 

а) Обретение смысла - акт невербальный; 
б) Смысл не может быть выражен с помощью 
обыденного человеческого языка. 



12 Игорь А. Пильщиков 

Наша «апофатическая дефиниция» понятия «смысл» в концеп­
туальной системе Баратынского имеет в качестве логически возможных 
следующие альтернативные позитивные решения проблемы коммуника­
ции смысла: 

а) Невербальная (и шире - не-знаковая) коммуникация; 
б) Коммуникация, средством которой выступает 
язык, отличный от человеческого; 
в) Употребление языка в коммуникативной 
ситуации, отличной от обыденной (поэтическая 
коммуникация). 

Эти возможности действительно реализованы у Баратынского. 

4. «Язык природы» и «langage humain» 

В стихотворении «Водопад» (редакция 1827 года) Баратынский под­
черкивает инакость языка природы по отношению к человеческому 
языку характерным оксюморонным определением: 

И, мнится, сердцем разумею 
Речь безглагольную твою [потока - И.Щ. (65) 

Природа говорит не разуму, но сердцу. Общение с природой - не слия­
ние индивидуального ratio с универсальным Умом, но общение сердец. 
Отсюда становится возможной метафора «сердце природы». Рациональ­
ное познание делает подобное общение с природой невозможным. Ср. в 
стихотворении «Приметы»: 

Но чувство презрев, он [человек - И.Щ доверил уму; 
~ Вдался в суету изысканий... 

И сердце природы закрылось ему, 
И нет на земле прорицаний. (279) 

«Прорицания», «знаменья», «вещанья», «приметы» - знаки, которыми 
природа говорит человеку.8 Когда человек находится в особом, наив­
ном, «детском» состоянии сознания («По детски вещаньям природы 
внимал [...]» - ibid.), природа «обретает для него язык» (ibid.): человек 
становится способным понимать эти знаки, интерпретировать их (Бара­
тынский употребляет глагол «interpreter» - см. далее). Выраженность в 
знаках - существеннейшая особенность языка (причем, как языка при­
роды, так и языка людей). Характерно, что юнкция «язык - приметы» 



Понятия "язык", "имя" и "смысл" 13 

появляется у Баратынского до и вне контекста цитируемого стихотворе­
ния. Еще в 1822 году он писал: 

Любви приметы 
Я не забыл 

[ . . . ] • 
О! я знаком 
С сим языком 
Любови тайной! 

«Приметы», таким образом, - это знаки, которые могут быть поняты 
при условии знания языка. Однако, если «язык любви», любви-«иску-
шения» («Сердечным нежным языком Я искушал ее [...]» - 35), обрета­
ется опытностью, то «язык природы», как уже отмечалось, понятен лишь 
неопытному, «детскому» сознанию. Характеристики этого сознания -
вера и любовь (не любовь-«искушение» - и, шире, эротическая любовь -
а «полная любовь», 147, по выражению Баратынского9). В ситуации 
общения с природой человек сопричастен природе. Поэтому, если немые 
развалины Рима представали «чуждому навестителю», то жизнь 
природы для человека, понимающего ее язык - «нечуждая жизнь» 
(279). Ср. в стихотворении «На смерть Гете» характеристику «великого 
старца»: а) Единство с природой («С природой одною он жизнью 
дышал» - 140); б) Понимание языка природы (особенно подчеркнутое в 
автопереводе): «Была ему звездная книга ясна» (140), «il lisait awe livres 
des etoiles», «il savait interpreter te babil du ruisseau», «il comprenait Vidiöme 
desfeuilles» (193). 

Помимо «языка природы», еще одним «безглагольным» языком, 
отличным от человеческого, является в концептуальной системе Бара­
тынского язык прошлого, язык истории. 

5. «Язык руин» 

Проблематика, развернутая Баратынским в стихотворениях «Рим» и 
«Предрассудок» (см. п. 1 наст, раб.), появляется еще в раннем творчестве 
поэта. В 1819 году Баратынский делает вольный перевод поэмы Легуве 
Les souvenirs, где обращается к проблеме понимания «языка руин» (в 
оригинале поэмы это ключевое для концептуальной системы Баратынс­
кого понятие отсутствует): 

Но неужель для нас язык развалин нем? 
Нет, нет, лишь понимать умейте их молчанье. (135) 



14 Игорь А. Пильщиков 

Как и позже в «Риме», обращение к прошлому, к немым руинам -
вопрошание смысла бытия: 

Я всюду шествую, минувшим окруженный. 
Вопрошаю прах дряхлеющей вселенной10 

[...] 
Событий прежних лет свидетель молчаливый, 
Со мной беседует их [громад - И.Щ прах 

красноречивый. 
Здесь отвечают мне оракулы времен (313) 

Если в стихотворении «Рим» молчание руин не дает вопрошающему 
однозначных ответов п (стихотворение построено как серия вопросов), 
то в «Воспоминаниях» прошлое ясно говорит о вечной истине мира -
бренности всего земного.12 

В Les souvenirs Легуве и в «Воспоминаниях» Баратынского «разва­
лины» становятся знаками языка прошлого благодаря «преданию» 
(«rhistorie»): 

Доколе памяти животворящий свет 
Еще не озарил туманной бездны лет, 
Текли в безвестности века и поколенья. 

[...] 
Преданья свет блеснул - и камни глас прияли, 
Века минувшие из тьмы своей восстали; 
Народы поздние урокам внемлют их, 
Как гласу мудрому наставников седых.13 (313) 

(Ср.: «[...] вопрошаю я предания веков, Паденья, славы царств читаю в 
них причины» - 74). 

Словосочетание «язык руин» вновь появляется у Баратынского в 
стихотворении «Предрассудок» (и, соответственно, в автопереводе этого 
стихотворения на французский язык; см. п. 1 наст. раб.). В автопереводе 
метафорический предикат «предания» - «свет истины, идущий из тьмы 
веков» - переносится в характерстику «предрассудка»: 

Prejuge tu es le dernier rayon d'une verite qui 
va s'evanouissant dans la nuit des siecles. (198) 

С подобной (весьма распространенной во французской литературе конца 
XVin - начала XIX вв.) метафорикой мы встречаемся и в Genie du chri-
stianisme Шатобриана. Ср., например: 



Понятия "язык", "имя" и "смысл" 15 

un monument n'est venerable qu'autant qu'une 
longue histoire du passe est [...] empreinte 
sous ses voütes toutes noires de siecles. [...] 
Dieu est la loi eternelle; son origine et tout 
ce qui tient ä son culte doit se perdre dans 
la nuit des temps. 

(Chateaubriand 1861: 292-293; о теме «veneration» см. прим. 17) 

Время работы Баратынского над «Воспоминаниями» совпадает со 
временем работы над переводами из Шатобриана (см. Хетсо 1973: 271-
273).14 Мотив присутствия прошлого в настоящем связывает эти произ­
ведения с поздним стихотворением «Предрассудок».15 Ассоциация 
«предание» («история») - «предрассудок» позволяет ввести в текст 
стихотворения и образ «руины храма», связанный с концептом «исто­
рии».16 Следует отметить, что, в отличие от Легуве, Шатобриан скепти­
чески относится к идее постижения истории с помощью «расшифровки» 
«языка руин» (см. Chateaubriand 1861: 75-76, 80; соотв.: Баратынский 
1830: 234, Баратынский 1826: 8-9). Проблематика стихо-творения «Пред­
рассудок» отражает контрадикторность претекстов (см. Смирнов 1985). 

К теме «язык руин», т.о., «подключается» следующий семантический 
комплекс: «руины» («ruines») - «храм» («Temple») - «память, воспомина­
ния» («souvenirs») - «предание» («histoire»). К этому тематическому 
блоку и у Шатобриана, и у Баратынского присоединяется еще один эле­
мент «могила» («tombeau»). Образ «могила отца» (в последней строфе 
«Предрассудка»), по-видимому, также связан с текстом Шатобриана.17 

Развертывая два восходящих к Шатобриану образа, «Предрассудок», 
вместе с тем, представляет собой полемику с текстом «Воспоминаний» 
(именно поэтому мы можем рассматривать достаточно традиционную 
преромантическую риторику «отрывков из поэмы» и как реализацию 
концептуальной системы Баратынского). Ситуация понимания, в струк­
туре которой происходит диалог прошлого и современного в «Воспоми­
наниях», заменяется в «Предрассудке» ситуацией непонимания. Но 
ситуация непонимания может быть концептуализирована двояким 
образом. Первый путь предложен Баратынским в 1-й редакции «Пред­
рассудка». Прошлое ничего не говорит современности. «Руины» стано­
вятся немыми, утрачивают язык, заставляя лишь предполагать таящийся 
за ними смысл. По-другому решается ситуация во 2-й редакции стихо­
творения и в автопереводе. Прошлое продолжает говорить, но современ­
ность не понимает языка прошлого (в автопереводе: язык прошлого 
забыт современностью). Так или иначе, связь времен оказывается нару-



16 Игорь А. Пильщиков 

шенной. Язык прошлого забыт, смысл истории не может быть постиг­
нут. 

Итак, в концептуальной системе Баратынского и язык природы, и 
язык истории, и язык людей существуют в виде знаков. Смысл нужда­
ется в выражении, понимание нуждается в интерпретации. При этом 
сама возможность коммуникации оказывается под угрозой. В поэ­
тическом мире Баратынского человеческий язык не способен выражать 
экзистенциальные смыслы, а современное человечество (за исключением 
И.В.Гете) находится вне условий интерпретации «вещаний» природы. 
Язык прошлого, язык истории, язык «чужой» культуры, если он и су­
ществует, - забытый язык (langue oubliee), знаки которого не поддаются 
интерпретации. 

Альтернативой всем рассмотренным выше типам коммуникации явля­
ется незнаковое общение. 

6. Сгшршуальное общение. «Символ» 

Вернемся к рассмотрению стихотворения «Своенравное прозванье...» 
(см. п. 2 наст. раб.). Имя, данное поэтом любимой, не является словом, 
принадлежащим языку. Оно не имеет языкового значения, но имеет 
индивидуальный смысл. Смысл, воплощенный в имени, постижим в 
определенном состоянии сознания, которое как и в случае с пониманием 
языка природы, характеризуется, во-первых, «детскостью» и «нерефлек­
сивностью» («[...] Безотчетное созданье Детской нежности моей» - 147), 
во-вторых, верой я любовью (см. далее). В стихотворении «Своенравное 
прозванье...» Баратынский определяет свою любовь к Н.Л. как «полную 
любовь», которое в стихотворении «Она» противопоставляется «земной» 
эротической любви: 

Есть что-то в ней над сердцем самовластней 
Земной любви и прелести земной. (322) 

«Что-то», то есть невыразимый смысл, воплощается в имени, которое не 
названо в стихотворении «Она» и которому посвящено стихотворение 
«Своенравное прозванье...»: 

Но в том мире, за могилой, 
Где нет образов, где нет 
Для узнанья, друг мой милой 
Здешних чувственных примет, 



Понятия "язык", "имя"и "смысл" 17 

Им [именем - И.Щ бессмертье я привечу, 
Им к тебе воскликну я, 
И душе моей навстречу 
Полетит душа твоя. (147-148) 

имя продолжает существовать в мире, где нет образов, нет примет - т о 
есть нет знаков, материальных выражений смысла. В земном мире 
уничтожение «образов» - это уничтожение смысла, индифферентность, 
бессмысленность («Все образы годины бывшей Сравняются под снежной 
пеленой»). Но уничтожение знака не есть уничтожение имени. «Имя во­
площает смысл» означает, что «имя есть смысл». Поэтому имя не нужда­
ется в чувственном выражении. «Dans cet autre monde, - читаем в авто­
переводе, - les formes des sens nous manqueront» (195). To есть в ином мире 
отсутствуют «чувственные формы», смысл воплощающие, но нали­
чествует сам смысл. Имя как чистый смысл бытия другого - условие 
спиритуального общения с другим и, через другого, основание собст­
венного бытия. «Им [именем - И.Щ к тебе воскликну я, И душе моей 
навстречу Полетит душа твоя». Это (определению С.Г.Бочарова) «глубо­
ко интимное событие человеческого общения», «контакт [...] двух душ, 
человеческих существований» (Бочаров 1985: 75) служит у Баратынского 
оправданием жизни и оправданием творчества: 

Мой дар убог и голос мой негромок, 
Но я живу и на земли мое 
Кому-нибудь любезно бытие: 
В стихах моих далекий мой потомок 
Узрит его: как знать! душа моя 
Окажется с душой его в сношеньи (128,432) 

Общение двух душ возможно, поскольку «бытие-другого» явлено 
духовному оку, видимо им («[...] мой потомок Узрит его [...]»). Имя -
не знак, но символ; не логос, но эйдос. Поэтому имя принадлежит не 
языку, а области чистых смыслов. Имя есть явленный смысл. 
Утверждение собственного бытия через бытие другого - главная мысль 
еще одного стихотворения Баратынского, посвященного Н.Л., - «Когда, 
дитя и страсти и сомненья...»: 

С тобой себе и небу веря вновь (344) 

(Здесь глагол верить употреблен одновременно в двух значениях - avoir 
foi и avoir croyance; в автопереводе: «la croyance en moi-meme et lafoi au 



18 Игорь А. Пильщиков 

del» - 199). Учитывая очевидную близость стихотворений «Когда, дитя 
и страсти и сомненья...» и «Своенравное прозванье», можно утверждать, 
что «философия имени» у Баратынского есть одновременно «филосо­
фия другого», философия «Я» и «Ты». , 

Итак, сталкиваясь с многоязычием мира, человек у Баратынского 
осознает ограниченность langage humain. В авторской концептуальной 
системе возникают оппозиции «слово - знаки иных (по отношению к 
человеческому) языков» и «слово - имя». Этим, однако, не ограничи­
вается тематическая область, связанная с постановкой и возможными 
решениями проблемы языка. Баратынский не мог отказаться от обсуж­
дения одной из центральных для его времени тем - отличия возмож­
ностей поэтического слова от возможностей слова человеческого языка 
как языка обыденности. Поэтому на данном этапе нашего рассмотрения 
нам необходимо понять, как Баратынский решает один из главных 
вопросов романтической эпохи - «поэзия и смысл». 

7. «Inspiration» 

В конце 1820-х годов Баратынский начинает рассматривать самовыра­
жение не как выражение чувства или мысли, но как реализацию чистого 
бытийствования; возможность «общения душ» становится целью и 
условием творчества.18 Вместе с тем, необходимость и возможность 
творчества ставится поэтом под вопрос. Раздел лирических стихотво­
рений в сборнике 1835 года (представляющем собой один из рубежей в 
творчестве Баратынского) задает этот вопрос как неразрешенный.19 В 
«Сумерках» вопрюс о природе и целях поэзии прямо назван «неразре­
шимым»: 

Меж нас не ведает поэт, 
Его полет высок иль нет! 
Сам судия и подсудимый 
Пусть молвит: песнопевца жар 
Смешной недуг иль высший дар? 
Решит вопрос неразрешимый! (302-303) 

«Высший дар»- «la veritable inspiration, don[...]du ciel» (198). В «Послед­
нем поэте» поэтический дар получает определение «бесполезный» (276; 
в автопереводе - «inspiration inutile», 196). Оказываясь в оппозиции миру 
«пользы», поэт теряет возможность общения с другими людьми. 
Существенной чертой понятия «поэзия» в концептуальной системе Бара-; 
тынского является то, что проблема поэзии обсуждается в контексте 



Понятия "язык", "имя" и "смысл" 19 

проблемы коммуникации. Семантическим горизонтом понятия «поэ­
зия» у Баратынского всегда будет являться необходимость диалога «Я -
Другие».20 Поэтому вопрос о сущности поэтического «дара» («inspira­
tion») связан (у позднего Баратынского) с таким важным для его кон­
цептуальной системы понятием как «отзыв» (см. Бочаров 1985: 100). 

8. «Отзыв» 

В стихотворении «На смерть Гете» глагол «отзываться» («repondre») 
конденсирует характеристики ситуации общения «великого старца» с 
природой: 

На все отозвался он [Гете - И.Щ сердцем своим, 
Что просит у сердца ответа (140) 

son äme a repondu ä torn les appels de Väme (193)21 

Понятие «отзыв» вновь употреблено в последней строфе стихотворе­
ния: 

[Он, Гете - Я П ] в звучных, глубоких отзывах сполна 
Все дольнее долу отдавший [...] (141) 

«Отзыв» имплицирует концепт диалога в такой степени, что в автопере­
воде атрибуты «звучные, глубокие [отзывы]» могут быть перенесены на 
«природу»: 

[...] lui [Goethe - LP.] qui a su repondre ä toutes 
les voix de la terre et lui rendre ce qu'elle donnait 
en melodies sonores et profondes [...] (193) 

Тип текстуальной трасформации в приведенном здесь примере может 
быть сопоставлен с характерным для творчества Баратынского принци­
пами организации внутритекстовых структур. Явление «функцио­
нально-смысловой» инверсии (реализованное, в отличие от данного 
случая, в «стабильных» текстовых структурах) рассмотрено М.Сенде-
рович на материале стихотворений «Мой дар убог...» и «Финляндия» 
(Сендерович 1990: 183-185). Исследователь также отмечает изоморфизм 
организации планов содержания и выражения, связывая прием «функ­
ционально-смысловой инверсии» с интересующей нас темой «отзыва»: 
«в метапоэтических стихотворениях» Баратынского «контекст развива-



20 Игорь А. Пильщиков 

ется вокруг идеи отклика. ФС инверсия иконически пред-ставляет эту 
идею» (ibid.: 185).22 

Своим пониманием языка природы Гете сближен с древним челове­
ком («Приметы»). Современному человеку дан лишь человеческий язык. 
При общении на таком языке ситуация диалога («отзыва») оказывается 
возможной, если коммуницируемые значения не соотносятся со сферой 
глубинного экзистенциального опыта. В противном случае язык ока­
зывается бессильным, и слово, через которое человек стремится выразить 
глубинный опыт и экзистенциальный смысл, не может рассчитывать на 
отзыв, оказываясь вынужденно монологическим: 

Так [подобно воздействию «урагана» на «лес» 
и «океан» - И.Щ иногда толпы ленивый ум 

Из усыпления выводит 
Глас, пошлый глас, вещатель общих дум, 

И звучный отзыв в ней находит, 
Но не найдет отзыва тот глагол, 
Что страстное земное перешел. (399) 

Сравнение толпы со стихией в процитированной строфе «Осени» воспро­
изводится «с обратным знаком» в стихотворении «Рифма». 

Он пел, питомец муз, он пел среди валов 
Народа жадного восторгов мусикийских [...] 
Толпа вниманием окована была (302) 

Перед нами, таким образом, две контрастные, но сопоставимые ситуа­
ции: ситуация квази-понимания пошлой толпой «пошлого гласа» и 
ситуация понимания народом своего певца. И в том, и в другом случае 
слово связывает говорящего с другими. Но слово в «первобытном рае 
муз» прямо связано со смыслом и способно передать смысл другим: 

И силой слова своего 
Вития властвовал народным произволом: 

Он знал, кто он; он ведать мог, 
Какой могучий правит бог 
Его торжественным глаголом. (302) 

Как в случае с пониманием языка природы, древность/античность задана 
в качестве идеального полюса возможности коммуникации. Античное 
слово - идеальное воплощение гармонии («Свободным и широким 
метром [...] Его [певца - И.Щ гармония текла» - 302). 



Понятия "язык", "имя" и "смысл" 21 

Подобно тому, как современность забывает язык прошлого, она теряет 
возможность коммуникации смысла с помощью поэзии: 

Но нашей мысли торжищ нет, 
Но нашей мысли нет форума!.. 
Средь нас не ведает поэт [...] (488-489, 302) 

Но утрата поэтом контакта с современностью не есть утрата возмож­
ностей самой поэзии. Поэтому, с одной стороны, поэзия может пред­
назначаться для коммуникации с будущим («Мой дар убог...»), с другой 
стороны, становится возможным диалог поэта с самой поэзией23: 

Своею ласкою поэта 
Ты, рифма, радуешь одна. [...] 
Одна с божественным порывом 
Миришь его своим отзывом [...] (303) 

(Автоперевод: «[tu] viens Tencourager par tes echos», 198; в стихотворении 
совмещаются два значения слова «отзыв». Ср. прим.22). Связывая поэта 
с прошлым и с будущим («Одна ему, с родного брега, Живую ветвь 
приносишь ты» - 303), поэзия становится способом преодоления экзи­
стенциального одиночества: 

о rime [...] seul tu viens approuver ses 
[dupoete - И.Щ veilles solitaires (198) 

Проблема выхода за границы отчужденного «я» была поставлена 
Баратынским еще в раннем творчестве: 

Но что же? вне себя я тщетно жить хотел24 (22) 

«Невозможность жить "вне себя" - как нельзя лучше выражает замкну­
тость отдельных душевных и интеллектуальных миров» (Семенко 1970: 
246). Лирика Баратынского открывает возможные пути преодоления 
этой замкнутости - через «полную любовь» и через поэзию. 

Resume 

Всякая мета-фора становится возможной лишь в системе определен­
ной метафизики. Вводя новую «таксономию» объектов, метафорическое 
видение поэта и философа «описывает мир заново» (см. Ricoeur 1978: 
22-23), обнаруживая сходное в различном и различное в сходном. Мета­
физический порядок организуется с помощью «metaphorical constitution 



22 Игорь А. Пильщиков 

of semantic fields» (ibid.: 23). Метафорическая «ре-дескрипция» - видимое 
воплощение авторской онтологии (или мифологии).25 

Понятие «язык» входит в различные идейно-тематические сферы по­
этического мира Баратынского. Метафорика «языка» связывает воедино 
такие концептуальные страты, как «природа», «культура», «история», 
«творчество», «общение», «существование». 

Баратынский противопоставляет «человеческий язык» «безглаголь­
ным», «немым» языкам: «языку природы» и «языку руин» (последний 
может быть интерпретирован как язык чужой культуры, язык истории, 
язык прошлого). Общей чертой всех языков является выраженность в 
знаках (именно в этом смысле Баратынский употребляет лексему 
«приметы»). Понимание «языка природы» требует от человека сопри­
частности природе и особого, «детского» состояния сознания. Выход из 
этого состояния приводит к тому, что природа становится чуждой чело­
веку и теряет для него смысл. Взгляд Баратынского на проблему 
понимания «языка руин» претерпел значительную эволюцию: если в 
конце 1810-х гг. разговор с «немыми развалинами» для Баратынского -
диалог двух культур в структуре ситуации понимания, приобщающий 
человека к постижению закона бытия, то в позднем творчестве поэта 
«язык руин» оказывается забытым, непонятным языком, а ситуация 
понимания чужой культуры превращается в ситуацию непонимания 
собственной культуры. В лирике Баратынского 1830-40-х гг. человек, 
самосознающее «я», находится в ситуации тотального отчуждения от 
мира и других (но не другого). «Человеческий язык» не способен 
адекватно описывать мир и служить средством коммуникации между 
людьми. «Человеческий язык» в концептуальной системе Баратынского 
не является путем к постижению онтологических и экзистенциальных 
смыслов. «Смысл» у Баратынского - всегда личностный, индиви-дуаль­
ный смысл. Смысл воплощается не в языке и его конституентах - знаках, 
но в имени. Имя, не нуждаясь в материальной выраженности, является 
не знаком, но символом, явленностью смысла, эйдосом сущности. 

Таким образом, в концептуальной системе Баратынского одновре­
менно представлены альтернативные решения проблемы «мир и смысл»: 
«Мир - текст. Он представляет собой осмысленное сообщение» и «Мир -
не текст. Он не имеет смысла» (см. Лотман 1970: 10-11). В ситуации «мир 
- текст» проблема смысла фактически не возникает, так как коммуни­
кация проходит «без помех». В ситуации «мир - не текст» возможность 
постижения смысла через язык оказывается закрытой и возникает 
вопрос о незнаковых способах коммуникации. В контексте этой пробле­
матики возникает оппозиция «слово- имя». Однако, перед Баратынс­
ким, человеком романтической эпохи, неминуемо должна была встать 



Понятия "язык", "имя" и "смысл" 23 

проблема соотношения «слова» в обыденном языке и «слова» в поэзии. 
Осознавая трагическое положение поэта в современном мире, Баратынс­
кий, тем не менее, трактует поэтическое слово как несущее в себе 
возможность диалогического самораскрытия говорящего. Поэти-ческое 
слово сохраняет потенции своего идеального, «античного», бытия и 
является одним из возможных условий общения, тождественного в 
Weltanschauung Баратынского бытийствованию, реализации идеальной 
человеческой сущности. 

Примечания 
1 Ср.: «[...] leprobleme du langagen'a sans doute jamais ete un probleme parmi 

d'autres. [...] une epoche historico-metaphysique doit determiner enfin 
comme langage la totalite de son horison problematique » (Derrida 1967: 15; 
курсив автора - И.П) 

2 Далее все русские стихотворения Баратынского цитируются по 
изданию Баратынский 1982, а французские прозаические автопере­
воды по изданию Боратынский 1914 с указанием страницы соответ­
ствующего издания. 

3 Возможность использования автопереводов Баратынского при 
интерпретации его оригинальных стихотворений обсуждается нами в 
работах: Пильщиков 1992, Pilshchikov 1992. 

4 Фразеологически последняя строка не является собственностью Бара­
тынского. Ср., например, в Genie du christianisme: «[...] // appele les 
peuples, les princes, les prelats, les guerriers au catafalque du heros [...]» 
(Chateaubriand 1861: 347). Но, как мы увидим далее, французские и 
русские поэтические формулы подвергаются, у Баратынского перео­
смыслению, получают в рамках его поэтического мира новые 
функции. 

5 Ср. IY-Y строфы «Осени», стихотворение «Приметы». 

6 Последняя строка стихотворения «Череп» - отрицание разрабатывав­
шегося многими «старыми и новыми» авторами положения «Фило­
софствовать - значит учиться умирать»: «А смерть сама их [живущих -
И.Щ умереть научит» (123). 

7 Тема индифферентности в заключительной строке осени «предвос­
хищается» в X строфе стихотворения; здесь реализация этой темы как 
бы маскируется своеобразной «дисперсией» лексемы «однообразие»: 



24 Игорь А. Пильщиков 

Каким разнообразьем брашен 
Блистает он [пир - И.Щ!.. Но вкус один во всех 

И, как могила, людям страшен (298) 

8 С подобным ходом рассуждения мы встречаемся у Руссо, Вольнея, 
Шатобриана - авторов безусловно значимых для Баратынского. Пред­
принимаемые многими исследователями попытки найти шеллин-
гианские контексты для этого комплекса идей представляются 
малоубедительными. По мнению Г.Хетсо, стихотворение «Приметы» 
«является поэтической иллюстрацией[...] мыслей Руссо» о том, что «en 
negligeant la langue des Signes qui parlent ä l'imagination, Ton a perdu le plus 
energique des langues» (Хетсо 1973: 468, текст Руссо цитируется по 
этому изданию; cp.Pratt 1984: 61-63). Следует отметить, что выражение 
«[природа] язык для него [человека] обретала» - переосмысленная 
цитата из стихотворения Жуковского «Мечты» (перевод die Ideale 
Шиллера). 

9 В отличие от поздних стихотворений, посвященных Н.Л. Баратын­
ской (см. п. 6 наст, раб.), отношение к женщине в ранней лирике 
поэта трактуется как невозможность любви; «женщина в глазах 
молодого Баратынского представляет собой какую-то опасность, от 
которой он должен спасти свой рассудок. Это ему и удается, но ценой 
рефлексии, убивающей в нем преданность и любовь с ее счастьем» 
(Хетсо 1973: 317). 

1 0 В оригинале: «[...] il [le savant - И.П.] voyage entoure du passe. О champs 
de l'Apennin! [...]» (Legouve 1813: 121).«Прах дряхлеющей вселенной», 
возможно, - реминисценция из «Водопада» Державина: «Не зрим ли 
всякой день гробов, Седин дряхлеющей вселенной» (Державин 1933: 
165). Важность этого стихотворения для Баратынского очевидна; ср. 
влияние «Водопада» Державина на «Водопад» Баратынского (1821). 
См. ниже прим. 22. 

1 1 Ср. сказанное о другом стихотворении Баратынского: «Следует пом­
нить о Риме как [...] некоей сверх-функции, прототипической 
конструкции, форме. В этом смысле "исторический" Рим должен 
быть отделен от вечного, вневременного Рима. Первый преходящ, он 
весь в прошлом, о котором можно судить по дошедшим до нас 
отзвукам славы и по его остаткам, по его праху» (Топоров 1990:76). 

1 2 «Внимайте времени немому поученью! Познайте тления незыблемый 
закон!» (314). Отметим, что стихотворение «Рим» построено на анало­
гичном развитии мысли (см. Гаспаров 1989: 46). Ср. развитие темы 
«беседы с развалинами» в переводах Баратынского из Genie du 
chirstianisme Шатобриана: 

[...] я восседал на сих развалинах, я беседовал с останками их 
[...] лишь изредка раздавалось падение деревьев, сокрушен-



Понятия "язык", "имя" и "смысл" 25 

ных секирою времени в глубине леса: так все падает, все 
уничтожается. (Баратынский 1830: 233) 

[...] je me suis assis sur ces ruines [...] j'ai cause avec ces debris 
[...]. Seulement, a longs intervalles, on entendoit lachute de quelque 
arbre que la hache du temps abattoit dans la profondeur des forets: 
ainsi tout tombe, tout s'aneanit. 
(Chateaubriand 1861: 75) 

[...] de l'histoire il crea le flambeau. 
Avant qu'on vit briller cette clarte feconde, 
Les temps se succedoient dans une nuit profonde; 

[...] 
L'histoire luit; soudain les temps ont recoule; 
L'ombre a fui; les tombeaux, les debris ont parle; 
Les generations s'entendent et s'instruisent 

(Legouve 1813: 118) 

Перевод Баратынского из Легуве не только тематически, но, подчас, и 
фразеологически близок его переводам глав «Гения христианства». 
Так, отсутствующая у Легуве строка «Бросая гроб на гроб, свергая 
храм на храм» (314) - реминисценция из перевода главы Astronomie: 
«набрасывая гробы на гробы» (Баратынский 1826: 9; у Баратынского 
речь идет о движении времени, у Шатобриана - об исчислении 
времени; в оригинале: «en entassant tombeaux sur tombeaux» - Chateau­
briand 1861: 80). Ср. фразу из предыдущего предложения «бесполез­
ные исчисления веков и поколений» (Баратынский 1826: 8; calculs 
infinis de generations et de siecles» - Chateaubriand: ibid.) и процитиро­
ванное выше «Текли в безвестности века и поколенья». 

Par eile [la Memoire - И.П] le passe redevient le present (Legouve 1813: 111) 

[...] la cendre des peres, loin d'abreger les jours des fils prolonge en 
effet leur existence, en leur enseignant la moderation et la vertu [...] 
(Chateaubriand 1891: 402) 

Ср.: 
[...] уверяют, что прежде, нежели Египтяне постоили храмы, 
от коих остались для нас столь живописные развалины, 
народы пастырей пасли уже стада свои на других развалинах, 
оставшихся после некоего неизвестного народа [...] (Бара­
тынский 1830: 229-230) 

[...] Ton pretend qu'avant que les Egyptiens eussent bäti ces temples 
dont il nous reste de si belle ruines, les peuples pasteurs gardoit de ja 
leur troupeaux sur d'autresruines laissees par une nation inconnue 
[...] (Chateaubriand 1861: 74) 



26 Игорь А. Пильщиков 

Enfin, il у a une autre preuve morale d'immortalite de l'äme [...]: 
c'est la veneration des hommes pour les tombeaux. [.,.] La bete [...] 
s'inquiete-t-elle de ces centres? Que lui font les ossernents de nos 
pbre? [...] nous respectons les cendres de nos ancetres parcequ'une 
voix nous dit que tout n'est pas eteint en eux. (Chateaubriand 1861: 
129) 

Ср. у Баратынского: 

Дней его [отца - И.Щ не возмущай; 
Но пристойную могилу, 
Как уснет он, предку дай. (277) 

Необходимо, кроме того, напомнить о важности таких сегментов 
автоперевода, как «cendres qui vous ont donne la vie» и «respectez son 
agonie» (198; см. Пильщиков 1992:112). Замена в 1-й строфе «Предрас­
судка» синтагмы «смысл праха храма» на «язык руин храма» (см. п. 1 
наст, раб.) исключает из текста терм «прах», который, однако, восста­
навливается в автопереводе (автоперевод содержит оба терма -
«cendres» и «mines»). Лексема «npax»/«cendres» связывает текст с темой 
памяти/истории, лексема «pyHHbi»/«ruines» - с темой «язык развалин». 
Выявление претекста позволяет выяснить структурную связь 
реализаций о0еих тем в тексте стихотворения и, кроме того, объясняет 
появление в автопереводе лексемы «respecter» (последняя, отражая 
тесную связь тем «памяти» и «почитания» в книге Шатобриана, 
является сегментом скрытой цитаты); другой вероятный источник -
историческая элегия Батюшкова «Н а развалинах замка в Швеции»). 

1 8 В России 1820-1830-х гг. «l'idee de la communion des esprits, de la com­
munion directe et immediate des ämes etait dans Fair» (Koyre 1950: 15). При 
всем том, развитие этой темы в лирике Баратынского отличается 
значительным своеобразием (достаточно сравнить в этом аспекте его 
мысли с идеями его старших и младших современников, например, 
Жуковского или Киреевского). 

1 9 Отношение Баратынского к проблеме поэзии было принципиально 
неоднозначным и, видимо, осознавалось им как таковое. Обращает на 
себя внимание тот факт, что Баратынский настойчиво сближает два 
стихотворения, которые содержат альтернативные решения проблемы 
поэзии - «Бывало, отрок, звонким кликом...» и «В дни безграничных 
увлечений...» (оба стихотворения написаны в конце лета - начале 
•осени 1831 года). Первая часть сборника 1835 года завершается тремя 
^стихотворениями: «В дни безграничных увлечений...», «Отрывок» 
(«Сцена из поэмы "Вера и Неверие"»), «Бывало, отрок...». «Альтер­
нативные» стихотворения окружают текст, написанный в форме диа­
лога с открытым концом. Структура финала первой части сборника 
моделирует ситуацию неразрешенности, открытого диалога между 



Понятия "язык", "имя" и "смысл" 27 

верой и неверием, в том числе верой и неверием в поэзию. Стихотво­
рения «Бывало, отрок...» и «В дни безграничных увлечений...» вошли 
в корпус автопереводов, где параллельность этих двух текстов допол­
нительно подчеркивается ростом автоинтертекстуальных перекличек. 

В лирике Баратынского «la societe [...] est le moment necessaire d'un 
devenir collectif, vis-ä-vis duquel le poete doit obligatoirement se definir et se 
situer» (Bonamour 1973: 76). 

В автопереводе в качестве эквивалента терма «сердце» выступает 
«äme» (душа). При всей близости понятий «сердце» и «душа» в 
поэтической системе эпохи, у Баратынского эта синонимия имеет 
особый смысл: «общение душ» и «общение сердец» репрезентируют 
ситуацию экзистенциальной осмысленности, понимания, противопо­
ставленную ситуации тотального отчуждения, бессмысленности и 
невозможности коммуникации. С другой стороны, душа требует 
присутствия другой души и только в этом случае обретает бытийст-
венность; одинокая душа - всегда äme impatiente, äme insensee (стихо­
творения «Pourquoi le captif aurait-il des reves de liberte?» i «Pourquoi 
luisez-vous, jours opiniätres?» - 194, 197). Т.о., в корпусе автопереводов 
субъект стихотворения Mort de Goethe, человек, для которого мир 
имеет смысл, оказывается противопоставленным человеку, не 
получающему ответа на вопрошание смысла бытия. 

На с. 198-199 (ibid.) М.Сендерович пишет об «иконическом вопло­
щении идеи отзыва» в элегии «Водопад». Однако, слово «отзыв» в 
первой (и в повторяющей ее последней) строфе стихотворения 
присутствует еще в редакции 1821 года. В этот период (мы оставляем 
в стороне вопрос о возможной авторской переинтерпретации текста 
при включении его в сборник 1827 года) «отзыв» означает в словаре 
Баратынского «эхо» (оба синонима соответствуют французскому echo, 
а не reponse). Ср., например, в переводе из Кс. де Местра: 

[...] эхо развалин замка Брамафана внятно повторяло: горе 
тебе. [,..] и слабый отзыв горы, спустя долго после, 
прошептал: горе тебе!... (Баратынский 1822: 28) 

j'entendis l'echo qui [...] repeta distinctement: Malheur ä toi! [...] et 
l'echo faible de la montagne repeta longtemps apres: Maleur ä toi! 
(Maistre 1839: 252) 

Характеристики водопада заимствованы Баратынским из «Водопада» 
Державина, где, в числе других природных аксессуаров, имеется и 
«эхо» («цитатность» описания в редакции 1827 г. еще более явственна, 
чем в редакции 1821 г.): 



28 Игорь А. Пильщиков 

Шуми, шуми с крутой вершины, Шуми, шуми, о водопад! [...]• 
Не умолкай, поток седой! Луч чрез поток сверкает [... ] 
Соединяй протяжный вой Седая пена по брегам [.. J 
С протяжным отзывом долины. Грохочет эхо по горам [...] 

Я слышу: свищет аквилон, Рев ветров, скрыл деревьев [...] 
Качает елию скрипучей, Он слышит, сокрушилась ель [...] 
И с непогодою ревучей 
Твой рев мятежный соглашен. Он воет, согласясь с тобой 

(65) (Державин 1933: 163-176) 

Вместе с тем, нельзя не согласиться с тем, что в лирике Баратынского 
представления о гармонии в поэзии связаны очень тесно (см., напри­
мер, стихотворение «Бывало, отрок, звонким кликом...») 

2 3 Ср.: «Hence the growing isolation of the poet in the modern world, where he 
is deprived of the popular response that met his highest inspiration in "the 
market places of the Greek towns". The only response in the modern world 
that greets the modern poet is that of his own rhymes» (Mirsky 1968: 103). 

2 4 Выражение «жить вне себя» (т.е. жить в обществе), возможно, 
является цитатой из «Рассуждения о происхождении неравенства» 
Руссо: «le sauvage vit en lui-meme; rhomme sociable, toujours hors de lui, ne 
sait vivre que dans l'opinion des autres» (Rousseau 1983: 173) 

2 5 «In service to the poetic function, metaphor is that strategy of discourse by 
which language divests itself of the function of direct description in order to 
reach the mythic level where its function of discovery is set free» (Ricoeur 
1978: 247). 

Л и т е р а т у р а 

Баратынский, Е.А/. 1822 "Прокаженный города Аосты: Из сочинений 
Графа Мейстера младшего", Библиотека для чтения, Кн.2 

Баратынский, Е.А, 1826. "Астрономия (Из Шатобриана)", Новости 
литтературы. Кн. XVI. 

Баратынский, Е.А. 1830. "Логография и происшествия Исторические, 
доказывающие истину Библейской Хронологии (Из Шатобриана)", 
Славянин. - Ч. XIII.- III. 

Боратынский, Е.А. 1914. Поли. собр. соч.-Т. 1. -С.Петербург. 

Баратынский, Е.А. 1982. Стихотворения. Поэмы., Москва. 



Понятия "язык", "имя" и "смысл" 29 

Державин, Г. Р. 1933. Стихотворения., Ленинград. 

Пушкин, A.C. 1948-1949. Полн. собр. соч. - Т.З. - [Москва; Ленинград]. 

Chateaubriand, F.A.R. 1981. (Euvres completes- Т.2 Genie du cristianisme, 
Paris. 

Legouve, G. [-M.-J.-B]. 1813. Merite desfemmes et autrespoesies, Paris. 

Maistre, X. de. 1839. (Euvres completes, Paris. 

Rousseau, J.-J. 1983. Discours sur l'origine et les fondements de Vinegalite 
parmi les hommes, Paris. 

Бочаров, С.Г. 1985. О художественных мирах, Москва. 

Гаспаров, М.Л. 1989. "Три типа русской романтической элегии", 
Контекст-1988, Москва. 

Гинзбург, Л.Я. 1974. О лирике, Ленинград. 

Лотман, Ю.М. 1970, Статьи по типологии культуры, Тарту. 

Лотман, Ю.М. 1990. "Поэтический мир Тютчева", Тютчевский сборник, 
Таллинн. 

Пильщиков, И.А. 1992. "Debilitata Venus (Два стихотворения Е.А. 
Баратынского о старости и красоте)", В честь 70-летия профессора 
Ю.М. Лотмана, Тарту. 

Семенко, И. 1970. Поэты пушкинской поры, Москва. 

Сендерович, М.1990. "Поэтика инверсии Баратынского. Глава из 
поэтики инверсии", в кн.: Сендерович М., Сендерович С. Пенаты: 
Исследования русской поэзии. 

Смирнов, И.П. 1977. Художественный смысл и эволюция поэтических 
систем, Москва. 

Смирнов, И.П. 1985. Порождение интертекста, Wien (Wiener Slawistischer 
Almanach, Sonderband 17). 

Топоров, B.H. 1990. "Италия в Петербурге", Италия и славянский мир, 
Москва. 

Фриэман, Л.Г. 1966. Творческий путь Баратынского, Москва. 



30 Игорь А. Пильщиков 

Хетсо, Г. 1973. Евгений Баратынский. Жизнь творчество, Oslo, Bergen, 
Tromsö. 

[Шевырев, СП.] 1837. "Перечень Наблюдателя", Московский наблю­
датель^.XII, Кн.1. 

Эткинд, Е, 1977 Форма как содержание (Избранные статьи), Würzburg, 
(Colloquium slavicum, Bd.9.) 

Bonamour, J. 1973. "Contributions ä l'etude des rapports entre le sujet et le 
theme de la revolte metaphysique chez Baratynskij", Revue des etudes 
slaves. T.49. 

Burton, D. 1985. "Стихотворение Баратынского «Благословен святое 
возвестивший»", Russian Literature, Vol.XVü, 2. 

Derrida, J. 1967. De la grammatologie, Paris. 

Koyre, A. 1950. Etudes sur l'histoire de la pensee philosophique en Russie, 
Paris. 

Mirsky, D.S. 1968, A History of Russian Literature, London. 

Pilshchikov, I.A. Sept. 1992. "Baratynsky's Russian-French Self-Translations 
(On the Problem of Invariant Reconstruction)", Essays in Poetics: The 
Journal of the British Neo-Formalist Circle, (in press) 

Pratt, S. 1984. Russian Metaphysical Romanitcism: The Poetry ofTiutchev and 
Boratynskii, Stanford. 

Ricoeur, P. 1978. The Rule of Metaphor: Multi-disciplinary studies of the 
creation of meaning in language, London. 

Todorov, Tz. 1970. "The Discovery of Language: Les Liaisons dangereuses and 
Adolphe", Yale French Studies, 45. 


