
Wiener Slawistischer Almanach 29 (1992) 31 - 44 

О.Б. Заславский 

СЮЖЕТ "КНЯГИНИ ЛИТОВСКОЙ" 
И ПРОБЛЕМА ДЕМОНИЗМА В ТВОРЧЕСТВЕ ЛЕРМОНТОВА 

Исследованию поэтики неоконченного романа Лермонтова "Княгиня 
Литовская" посвящен целый ряд работ. При этом объектом рассмотре­
ния становились те или иные отдельные аспекты произведения, связан­
ные с проблемами стиля или жанра, точки зрения, соотношения автора и 
персонажа и т.д. Однако идейная структура романа как целого осталась 
непроясненной. Вместе с тем без выявления общей конструкции обсуж­
дение изолированных аспектов произведения неизбежно приобретает во 
многом условный характер, а достоверность суждений о месте произ­
ведения в общей системе поэтики Лермонтова становится проблема­
тичной. 

В настоящей работе сделана попытка описать художественную и 
идейную структуру произведения на основе мотивного анализа имею­
щегося текста. Такая задача неизбежно приводит к вопросу о 
возможности реконструкции замысла. Как мы увидим, такая рекон­
струкция (по крайней мере в общих чертах) оказывается действительно 
возможной1. 

#*# 

Обратимся к тексту произведения. В первой же фразе содержится 
недвусмысленное предложение "заметить день и час". Хотя обычно в 
этом видят просто бытовую конкретику, в действительности здесь мы 
(как сейчас будет ясно) с первых же строк сталкиваемся с активной 
ролью числовой символики в произведении. Происшествие случилось в 
конце 1833 года. Дом Печорина на Фонтанке, куда он направляется 
после столкновения, имел номер ЗЗ2. Это же число несколько раз встре­
чается (явно или неявно) в других местах текста. Картина Брюллова 
"Последний день Помпеи", о которой идет речь в VI-й главе, была окон­
чена в том же 1833 г.; возраст графини Рожи - 33 года. Естественно 
предположить, что число 33 указывает в произведении на тему Христа. 
В самом деле, действие начинается незадолго до Рождества (точнее, за 4 



32 О. Б. Заславский 

дня; о символике числа "4" в контексте произведения далее будет ска­
зано). Место действия - Вознесенская улица и Вознесенский мост. 

Более того. Поскольку 33 года исчерпывает время жизни Христа, 
можно ожидать наличия в тексте указаний (в той или иной форме) на 
близкую гибель или катастрофу. И действительно, собственно действие 
и движение сюжета начинаются со сцены наезда. В трактире Красин-
ский резко сдергивает на пол поднос и разбивает чашки. В данном 
контексте это может быть соотнесено с известным эпизодом моления о 
чаше. С этой точки зрения жест Красинского (бывшего до сих пор в 
роли жертвы и поэтому в рассматриваемой системе евангельских образов 
и представлений "претендовавшего" на роль Христа) может интер­
претироваться как демонстративный отказ от такой роли. В то же время 
Печорин, выразивший готовность заплатить за "чашу" вместо Красин­
ского, как бы принимает на себя эту роль. 

Вспомним, что в VII-й главе номер квартиры Красинского (49) срав­
нивается с числом зверя 666 в Апокалипсисе. Комический, травестиро-
ванный характер подобных сопоставлений не отменяет, вообще говоря, 
их серьезного смысла. С учетом сказанного выше конфликт Печорин -
Красинский приобретает черты столкновения Христос - Антихрист (с 
переменой ролей). 

Соотнесенность именно Печорина с образом Христа может показаться 
парадоксальной. Но как раз это указывает на направление его духовной 
эволюции и позволяет предположить реконструкцию соответствующей 
сюжетной линии. В имеющейся части романа Печорин предстает как 
эгоист с отчетливо вараженными чертами демонизма, способный по­
губить тех, кто очутился на его пути (Красинский, Негурова). Таким 
образом, мы имеем единую сюжетную линию, на концах которой 
находятся два антипода - ипостаси одного и того же персонажа. Это 
означает, что в промежутке между ними должно было состояться 
духовное перерождение Печорина - после того, как он достиг бы пре­
дела греховности в своем индивидуализме. (По-видимому, речь должна 
идти о происшествии с трагическими последствиями - см. об этом 
ниже). Соотнесенность же с образом Христа скорее всего указывает (с 
точки зрения конкретной реконструкции сюжета) на то, что Печорин 
должен был в конце концов уйти в монастырь. 

По существу, мы здесь имеем дело с архетипическим сюжетом о рас­
каявшемся грешнике, превратившемся в праведника. Такое пред­
положение получает независимое подтверждение. В V-й главе, где 
рассказывается об истории взаимоотношений Печорина с Верой, упоми­
нается Симонов монастырь: "Наконец приехали в монастырь. До всенощ­
ной ходили осматривать стены, кладбище; лазили на площадку запад-



Сюжет "Княгини Лиговской" 33 

ной башни, ту самую, откуда в древние времена наши предки следили 
движения... и последний Новик открыл так поздно имя свое и судьбу 
свою и свое изнанническое имя." Но главный герой романа Лажечни­
кова "Последний Новик", о котором идет здесь речь, как раз и проделал 
такую эволюцию. После целого ряда скопившихся грехов (включающих 
замысел убийства) он в конце концов становится действительно убийцей 
и уходит в монастырь замаливать свои грехи, превращаясь в схимника. 
Причем в контексте "Княгини Лиговской" художественно значимым 
становится тот факт, что роман "Последний Новик" (как и картина 
"Последний день Помпеи") был завершен в 1833 г.: число 33 вновь 
отсылает к теме Христа и кануна гибели (возрождения). 

Таким образом, отсылка к художественному тексту выполняет в 
романе функцию предсказания, давая модель общей ситуации или 
каких-то ее аспектов. 

Заметим, что хотя духовное перерождение Печорина должно было 
быть резким, скачкообразным процессом, определенные предвестники 
будущего раскаяния присутствуют уже в самом начале романа. После 
разговора с Красинским в конце П-й главы Печорин испытывает 
сожаление ("Печорин с сожалением посмотрел ему вслед [...]"), а во 
время оставшейся части спектакля не может даже сосредоточиться:"[...] 
Печорин мало занимался пьесою, был рассеян и забыл даже об интерес­
ной ложе, на которую он дал себе слово не смотреть". 

Превращение, перерождение грешника в праведника означает воз­
рождение в новом качестве. Неслучайно сцена символической передачи 
роли Христа происходит в трактире с названием "Феникс". Согласно 
легенде3, Феникс живет 500 лет, затем сгорает и возрождается из пепла. 
В этой связи обратим внимание на мотив огня в произведении. В 
первой главе Печорин в сердцах бросает в камин визитную карточку, на 
которой "было напечатано готическими буквами: князь Степан Степано­
вич Лиговской, с княгиней". Потом, передумав, он бросается "вытаски­
вать карточку... одна ее половина превратилась в прах, а другая свер­
нулась: почернела, и на ней едва только можно было разобрать 
С т е п а н С т е п ..." То есть та половина, на которой было имя княгини, 
погибла. Учитывая универсальную мифопоэтическую традицию связи 
имени и его носителя4, можно и здесь увидеть символическую картину 
будущей катастрофы: по вине Печорина Вера должна погибнуть. Ката­
строфа должна была также настигнуть ее мужа (хотя, судя по частично 
сохранившейся надписи, он мог все же остаться в живых). Заметим, что 
остатки карточки названы "бренными" ("Печорин положил эти бренные 
остатки на стол [...]"). Духовному возрождению Печорина противо­
поставлена трагическая неотменяемость необратимой гибели его жертв. 



34 О. Б. Заславский 

Обратим внимание на перемену характера действий Печорина (бросил 
карточку в огонь, потом вытащил, но не успел спасти): в символической 
перспективе будущих катаклизмов и здесь можно увидеть прообраз 
запоздалого раскаяния. Можно думать, что ситуация здесь близка к 
описанной "Штоссе": "ему представилось все его прошедшее, он вспом­
нил, как часто бывал обманут, как часто делал зло именно тем, которых 
любил, какая дикая радость иногда разливалась по его сердцу, когда 
видел слезы, вызванные им из глаз, ныне закрытых навеки [...]" Как 
известно, Симонов монастырь имел устойчивые литературные ассоциа­
ции не только с романом Лажечникова, но и с повестью Карамзина 
"Бедная Лиза". Учитывая сюжет этой повести, а также все сказанное 
выше, можно предположить, что последний грех Печорина (после кото­
рого и наступает раскаяние) состоял в том, что он невольно довел Веру до 
самоубийства. В пользу предлагаемой реконструкции говорит также 
скрытая словесная игра (которая вообще является, как увидим, сущест­
венным художественным элементом романа): смерть Веры — обретение 
истинной веры. Напомним еще, в чем состояла для Красинского 
желанная месть Печорину: "Я б желал, что <б> вы жили вечно, и чтоб я 
мог вечно мстить вам." В сопоставлении с темой Феникса и уходом в 
монастырь, а также предполагаемыми причинами ухода эти слова Кра­
синского о вечной жизни приобретают особый смысл. 

Продолжим обсуждение мотива огня. В письме Елизаветы Негуровой 
говорится, что она думает "возжечь" в Печорине чувства. После проч­
тения письма Лизавета Николаевна "побледнела, торопливо сожгла 
письмо и сдула на пол легкий его пепел." Как и в случае с визитной кар­
точкой, мы здесь имеем дело с отрицательным вариантом темы Феникса: 
возрождения не происходит, речь идет о необратимых изменениях. 
Интересно, что описание самой ресторации Феникс посвящено как раз 
теме умирания - возрождения (что создает своеобразный иконизм), но 
также с отрицательным результатом: "но скоро промчались эти буйные 
дни [...]", "великий пример переворотов судьбы человеческой!" Послед­
ние слова прямо указывают на связь в произведении мотивов огня и 
человеческой судьбы. 

Помимо мотива огня, в произведении присутствует, переплетаясь с 
ним, мотив воды и холода. Княгиня Вера с мужем живут на Морской5, 
что вероятно, связано с судьбой ее литературной предшественницы -
Лизы - из повести Карамзина (как известно, Лиза утопилась). Фамилия 
Печорина дана по названию реки.6 Мать Красинского, говоря ему об 
отношениях с начальником отделения, считает, что тот его руками "жар 
загребает". В ответ Красинский сравнивает предлагаемое матерью само­
пожертвование характера с каплей воды в море. Сцена в Фениксе разво-



Сюжет "Княгини Лиговской" 35 

рачивается вокруг чашек с чаем - напитком, употребление которого 
предполагает предварительное нагревание на огне. В разговоре Красинс­
кого с Печорным в коридоре театра лицо Красинского названо "пламе­
невшим"; Печорин же "смотрел на него с холодным любопытством". 

Связь мотива умирания (возрождения) с сюжетом произведения 
подкрепляется также ситуацией "текст в тексте" и звукосмысловыми 
переплетениями. Сцена в ресторации ФЕНикс происходит, когда в театре 
напротив дают ФЕНеллу, сюжет которой оканчивается самоубийством 
героини. Обратим в этой связи внимание на начало Ш-й главы: во-пер­
вых, здесь недвусмысленно подчеркнуто знание читателем сюжета 
оперы (Почтенные читатели, вы все видели сто раз Фенеллу). Во-вторых, 
фраза "подыму свой занавес в ту самую минуту, как опустился занавес 
Александрийского театра" имеет характер метаописания автором своего 
же произведения как "театра в театре", что обнажает активную роль в 
структуре романа ситуации "текст в тексте"7. 

Сделанные наблюдения можно обобщить. В тексте романа неодно­
кратно встречается отсылка к другим художественным или библейским 
текстам. Эти тексты содержат инвариантный мотив катастрофы, развер­
тывание которого в сюжет должно бьшо, как представляется, привести к 
катастрофе в конце романа. Выше мы уже видели, как соотнесенность с 
сюжетами "Фенеллы", "Последнего Новика" и "Бедной Лизы" позволяет 
предсказать катастрофу на индивидуальном, личностном уровне. 
Оказывается, однако, что в тексте романа содержится нечто большее: 
предсказание именно тотальной катастрофы. Как раз такую функцию 
выполняет упоминание картины К. Брюллова "Последний день Пом­
пеи"; причем сообщается о ее скором приближении: "картина едет в 
Петербург"8. 

Дата окончания картины (1833-й год) связывает катастрофу с темой 
Христа и его гибели. Обстоятельства разрушения Помпеи (извержение 
вулкана) актуализуют мотив огня и тем самым - связанный с символи­
кой Феникса мотив умирания/возрождения. (Но, как и в обсуждавших­
ся выше случаях, здесь отрицательный вариант этого мотива: акцентиру­
ется именно уничтожение, а не возрождение.) 

Переплетение мотивов огня и воды так или иначе указывает в тексте 
романа на грядущую катастрофу. В разговоре Печорина с Лиговской оба 
соответствующих вида катастрофы упоминаются рядом: "пожар, потоп". 

Симонов монастырь, в который в качестве монаха (схимника) должен 
был, согласно предлагаемой реконструкции, попасть Печорин, находится 
вблизи Москвы. Поэтому можно ожидать, что тема его духовного 
возрождения после пережитой катастрофы, так или иначе связанной с 
мотивом огня, могла получить в тексте перекличку с темой Москвы, 



36 О. Б. Заславский 

возродившейся после пожара во время нашествия Наполеона (война, 
заметим, тоже входит в список катастроф, перечисляемых Печориным)9. 

Следует особо подчеркнуть такое свойство катастрофы, как ее тоталь­
ность10. Обратим внимание, что в первой же фразе романа сообщается, 
что "случилось событие, от которого тянется цепь различных приклю­
чений, постигших всех моих героев и героинь": катастрофа должна была 
настигнуть практически всех. В гостях у Литовского Печорин произно­
сит монолог, где подчеркивает роль грядущей катастрофы, уничтожа­
ющей счастье: "Добиваешься прочной любви, прочной славы, прочного 
богатства ... глядишь ... смерть, болезнь, пожар, потоп, война, мир, 
соперник, перемена общего мнения - и все труды пропали!.." Незадолго 
до этого упоминаются усилия Архимеда, выражавшего готовность 
сдвинуть земной шар, а также разрушительная сила страсти: "[...] если 
страсть, всемогущая страсть не разрушит* как буря, одним порывом 
высокие подмостки его рассудка и старание ... Но это е с л и , это 
ужасное е с л и , почти похоже на "если" Архимеда, который обещался 
приподнять земной шар, если ему дадут точку упора." В последнем 
случае говорится о сознательных замыслах Печорина на пути к любовной 
победе. Поскольку описание переживаний Печорина психологически 
мотировано вспышкой в его душе соперничества с Красинским из-за 
Веры, мы вновь приходим к вероятному выводу, что любовные усилия 
Печорина должны привести к катастрофе. Опасность, заключенная в 
любовных устремлениях персонажей, отчасти соотносится с сюжетом 
еще одной картины, интерпретацию которой дает сам Печорин ("два 
ярких глаза и кинжал" из-за двери)11. 

Таким образом, как представляется, сюжет романа обязательно дол­
жен был содержать катастрофу, непостредственным виновником кото­
рой оказывался Печорин. "Вечное", до конца жизни раскаяние его и 
оказывалося той местью, которой желал Красинский ("Я б желал, что 
<б> вы жили вечно, и чтоб я мог вечно мстить вам"). Но подобная месть 
и удовлетворение от нее могли иметь смысл только, если происшедшее 
было не случайным событием, которое не зависело от Красинского, а 
результатом его целенаправленных усилий. Другими словами, Красинс­
кий должен был, по всей вероятности, оказаться автором сложной и 
жестокой интриги в соответствии со своей демонической природой. 

В целом ряде работ о "Княгине Лиговской" (в том числе и в одно­
именной статье в Лермонтовской энциклопедии) содержится предполо­
жение, что конфликт Красинский - Печорин должен был получить в 
дальнейшем развитие на основе любовного соперничества. Такое 
утверждение представляется по меньшей мере односторонним; как сле­
дует непостредственно из текста, Красинским двигали совсем другие 



Сюжет "Княгини Лиговской" 37 

чувства:"[...] Красинский приписал гордости и умышленному небреже­
нию вещь чрезвычайно простую и случайную, и с этой минуты тайная 
неприязнь к княгине зародилася в его подозрительном сердце. "Хоро­
шо, - подумал он, удаляясь, - будет и на нашей улице праздник" -
жалкая поговорка мелочной ненависти. Желание мести выражено 
недвусмысленно. (Ср. также о Печорине: "И с этой минуты в свою оче­
редь возненавидел Красинского. Грустно, а надо, признаться, что самая 
чистейшая любовь наполовину перемешана с самолюбием.") Двойное 
намерение Красинского отомстить и Лиговской и Печорину как раз 
могло быть реализовано с помощью интриги, которая должна была 
спровоцировать Печорина на убийственные для Лиговской поступки. 

Выше уже отмечалась роль упоминания в романе числа 666 из Апока­
липсиса в связи с христианской символикой. Как ясно теперь, такое 
упоминание в контексте романа по всей вероятности указывает на 
"эсхатологическую" функцию Красинского, в отместку за свои обиды 
разрушающего "весь мир" (то есть судьбу основных персонажей романа и 
систему связей между ними) или пересоздающего его заново. 

Соответствующая числовая символика этим не ограничивается. Обра­
тим внимание на то, что с Красинским так или иначе связано число 
"четыре". Он живет на 4-м этаже, в описании его жилища говорится о 
"четыреугольной площадке" и "четыреугольной комнате". Роман начи­
нается с описания его прогулки, причем специально подчеркивается 
время действия, то есть время события - первоисточника катастрофы: 
"заметьте день и час, потому что в этот день и в этот час случилось собы­
тие, от которого тянется цепь различных приключений, постигших всех 
моих героев и героинь, историю которых я обещался передать потомству, 
если потомство станет читать романы". Это время - 21 декабря, 4 часа 
пополудни. Дата означает, что события разворачиваются незадолго до 
Рождества, причем за 4 дня. 

Все это естественно связать с числом "4" из Апокалипсиса, прежде 
всего с четырьмя всадниками. Последнее подкрепляется тем, что первая 
катастрофа (зерно последующих) заключается в угрозе гибели от коня. 

До сих пор мы обсуждали значимость христианской символики в 
основном применительно к двум главным героям - Печорину и 
Красинскому. Вряд ли, однако, в таком контексте является случайным 
упоминание возраста графини Рожи - 33 года. Соотнесенность с 
Христом означает в данном случае актуальность мотива жертвы, на 
которую, по всей вероятности, была готова пойти графиня Рожа ради 
спасения мужа (который неслучайно выглядел "дрожащим и бледным 
как полотно" при встрече с Печориным, а вместе с тем "по-видимому, 
сильно надеялся на могущественное влияние своей Рожи"). 



38 О. Б. Заславский 

Смысловая соотнесенность двух персонажей - Печорина и Рожи через 
евангельские мотивы находит также неожиданное дублирование на 
графическом уровне текста: жорж-рожз. 8 ср. феникс - фенелла). При­
чем графиня Рожа старается "обворожить русского офицера". Представ­
ляется вероятным, что в дальнейшем завершение рассказа Печорина 
могло включать упоминание о (само)пожертвовании12. 

Сопоставление Печорин - графиня Рожа имеет еще один аспект, свя­
занный с мотивом красоты. На значимость этого мотива указывают имя 
графини и соответствующие рассуждения Печорина ("Должно быть кра­
савица, - подумал я наморщась"). Сам Печорин, как подчеркнуто в 
тексте, некрасив, причем он "преувеличивал свои недостатки". Недо­
оценка Печориным своей внешности и "переоценка" графиней (которая 
старается его обворожить) - своей составляют структурную оппозицию. 

Кроме того, мотив красоты связывает обоих этих персонажей с 
Красинским, который не только красив, но даже сравнивается с Апол­
лоном Бельведерским. Обратим также внимание на характер его 
фамилии: Красинский - красота13. Если графиня Рожа по всей вероят­
ности собиралась пойти на жертву, то в поведении Красинского сущест­
вен, наоборот, как раз отказ от роли жертвы. 

Помимо символического подтекста в сцене Ь разбитием чашек это 
проявляется также, например, в разговоре с матерью: на ее слова "а 
покаместь, если не будешь искать в людях, и бог тебя не взыщет" 
Красинский отвечает отказом совершить еще одну жертву (" - Матушка, 
вы хотите, чтобы я пожертвовал для вас даже характером, пожалуй, 
после всех жертв, которые я принес вам, это будет капля воды в море."). 
Существенно, что мотив жертвы прямо связывается с христианскими 
мотивами ("бог тебя не взыщет"). 

Что касается дальнейшей судьбы Красинского в романе, детализация 
здесь вряд ли возможна. Однако из общих соображений можно 
утверждать, что последствия катастрофы должны были обратиться и на 
него самого - ее зачинателя, приводя в конце концов к краху. На это, в 
частности, указывает его функциональная соотнесенность с образом 
Антихриста. Стремление Красинского к богатству и соответствующие 
рассуждения от автора в IX главе ("Бедный, невинный чиновник! он не 
знал, что для этого общества, кроме кучи золота, нужно имя, украшен­
ное историческими воспоминаниями [...]") делают возможным предпо­
ложить, что Красинский (подобно многим другим героям Лермонтова) 
добьется своей цели, но это обернется для него непредсказуемыми 
последствиями. Напомним, что "перемена общего мнения" входит в 
список катастроф, перечисляемых Печориным. Не исключено, что играет 
роль еще один аспект числовой символики. Денежные суммы, дважды 



Сюжет "Княгини Лиговской" 39 

упоминаемые в романе по отношению к Красинскому, связаны с числом 
"пять": "я не могу раз в год бросить 5 рублей для своего удовольствия", 
"Если б князь был петербургский житель, он бы задал ему завтрак в 500 
<р>ублей". Это может быть соотнесено с темой Феникса и мотивом 
умирания / возрождения (Феникс живет 500 лет). Посколько этот мотив 
в произведении должен был, как подробно обсуждалось выше, получить 
(за исключением сюжетной линии с духовным возрождением Печори­
на) отрицательное воплощение (умирание без возрождения), мотив 
денег и богатства применительно к Красинскому прямо связывается с 
мотивом катастрофы. В таком контексте номер квартиры Красинского 
(49, то есть "почти 50") может означать, что Красинский стоит на пороге 
катастрофы - тем более, что этот номер связывается в тексте с апока­
липсическими мотивами (сравнение с числом 666). 

До сих пор мы обсуждали в основном судьбу главных персонажей 
романа. Некоторые предположения можно сделать и о судьбе остальных. 
В VI-й главе упоминается артиллерийский офицер Браницкий. Один из 
двух приятелей Печорина - его спутников в театре на представлении 
Фенеллы (ll-я глава) - "конноартиллерийский офицер". Из соображений 
простоты и связности можно заключить, что офицер - театральный зри­
тель и Браницкий - это одно и то же лицо. В свою очередь, из этого 
вытекает следующее. Ситуация "Фенеллы" (как и некоторых других 
художественных произведений) в определенном отношении интерпре­
тирует и предсказывает сюжет самого романа (см. об этом выше). В 
опере принц Альфонс соблазняет и бросает сестру главного героя, что 
оказывается толчком к основному конфликту с трагическими резуль­
татами. Но в VI-й главе романа сообщается, что Печорин "замечал, что 
Браницкий ухаживал за его сестрой и, не входя в рассмотрение дальней­
ших следствий, не тревожил приятеля нескромными вопросами". 
Можно поэтому высказать соображение, что сюжет Фенеллы должен 
был проецироваться не только на конфликт Печорин - Красинский, но и 
на линию Печорин - Браницкий, затрагивая присутствовавшего на 
спектакле спутника Печорина. На будущее столкновение (дуэль?) Печо­
рина со своим приятелем намекает и его фамилия - Браницкий (выше 
мы уже не раз обсуждали "говорящие" фамилии и имена персонажей)14. 
Наконец, столкновение весьма вероятно из общих соображений: по­
скольку грядущая катастрофа должна иметь тотальный характер, она 
неизбежно затрагивает ближайшее окружение Печорина, в частности 
его приятеля и сестру. 

Вместе с тем, как представляется, несмотря на вывод о тотальности 
катастрофы, здесь должно было быть исключение. Обратим внимание на 
такую фигуру, как Горшенков. Среди прочего, о нем в конце VI-й главы 



40 О. Б. Заславский 

говорится, что он "подавал множество проектов" и "издал брошюру, 
которую никто не читал", В VII-й же главе при описании визита 
Печорина к Красинскому говорится о книжке "Легчайший способ быть 
всегда богатым и счастливым" ценой 25 копеек (сочинение Н.П.). Из 
соображений простоты и связности можно заключить (подобно тому, 
как это было сделано выше при отождествлении двух артиллерийских 
офицеров из разных глав), что автор брошюры и Горшенков - это одно 
и то же лицо. 

Теперь обратимся к диалогу между Печориным и Негуровой в конце 
имеющегося текста романа. Его тема, как и в брошюре Н.П, (Горшен-
кова), - связь между богатством и счастьем. Ироническое замечание 
Печорина "Все-таки оно ближе к нему, нежели бедность: - нет ничего 
безвкуснее, как быть довольну своей судьбою в скромной хижине ... за 
чашкою грешневой каши" прямо отсылает к известным строкам из 
"Отрывков из путешествия Онегина" 

Мой идеал теперь - хозяйка, 
Мои желания - покой, 
Да щ е й г о р ш о к , да сам б о л ь ш о й . 

Кроме того, здесь имеется звукосмысловая перекличка (ср. с другими 
случаями, обсуждавшимися выше): чашка грешновой каши - горшок. В 
свою очередь, к этому ряду подключается фамилия персонажа: 
Горшенков15. Разговор заканчивается репликой Печорина "Я вам желаю 
мужа, который бы так думал". Таким образом, в произведении возни­
кает тема брака и Дома, способного устоять среди потрясений. 
Все это свидетельствует, вероятно, о том, что вопреки разрушающимся в 
результате тотальной катастрофы человеческим связям между пер­
сонажами и даже физической гибели судьба Негуровой и Горшенкова 
должна была привести их к браку и благополучной развязке. В пользу 
того, что именно эти два персонажа должны были избегнуть потря­
сений, косвенным образом говорит следующее. Они оказываются отъе­
диненными от опасных центров, источников катастрофы или способст-
вуются такому отъединению для других: Печорин с помощью письма 
сам прекращает близкое знакомство с Негуровой, Горшенков же не 
рекомендует князю обращаться к Красинскому, что означает шаг в 
сторону от опасности16. 

*## 



Сюжет "Княгини Лиговской" 41 

Несмотря на неизбежную гипотетичность ряда деталей реконструк­
ции (скажем, связанных с линией Браницкого), про-веденный анализ 
приводит к выводу о наличии в произведении сквозного мотива гря­
дущей тотальной катастрофы. В результате этой катастрофы дошедший 
до предела греховности герой (Печорин) должен был переродиться 
духовно и превратиться в ушедшего в монастырь праведника. Но подоб­
ная схема типологически непосредственно связана с сюжетом русского 
романа XIX века. "Сюжет этот отчетливо воспроизводит мифы о 
грешнике, дошедшем до апогея преступления и сделавшимся после 
морального кризиса святым (Андрей Критский, папа Григорий и др.), и 
о смерти героя, схождении его в ад и новом возрождении."17 Тем самым 
предложенная реконстуркция получает дополнительное подтверждение 
на основе аргументов культурно-типологического характера. С другой 
стороны, отсюда следует ряд любопытных выводов, касающихся как 
истории возникновения указанного выше типа сюжета, так и причин, 
по которым такой сюжет остался недовоплощенным в романе Лермон­
това, а сам роман - неоконченным. 

Сопоставим двух главных героев романа - Красинского и Печорина. 
Согласно предложенной реконструкции Красинский (образ которого 
связывается с образом Антихриста18) является демоническим героем, 
стремящимся разрушить и заново пересоздать окружающий мир. 
Однако такое пересоздание не означает для него изменение законов 
этого мира. Напротив, он стремится занять желаемое место в обществе 
согласно уже существующим в нем правилам ("Деньги, деньги и одни 
деньги, на что им красота, ум и сердце? О, я буду богат непременно, во 
что бы ни стало, и тогда заставлю это общество отдать мне должную 
справедливость."). Желаемое катастрофическое изменение состоит в дан­
ном случае в перераспределении ролей внутри существующей системы, 
которое должно привести к повышению статуса персонажа. В этом 
смысле Красинский - персонаж, типологически тяготеющий к тради­
циям западноевропейского романа19. В то же время Печорин - персо­
наж, принципиально изменяющий свою внутренную суть, и в этом 
смысле он типологически связан уже с (последующей) традицией рус­
ского романа XIX века. Сюжетная схема его была задана в основном 
Гоголем20. Однако приведенные нами соображения свидетельствуют, 
что такое место в истории русской литературы мог бы в случае 
завершения занять роман Лермонтова "Княгиня Литовская"21. Точнее 
говоря, роман давал бы типологически двойную организацию сюжета, 
будучи связан через линию Красинского с традициями западно-евро­
пейского романа, а через линию Печорина предвосхищая развитие 
русского романа. 



42 О. Б. Заславский 

По отношению к творчеству самого Лермонтова роман оказывается 
довольно необычным. Демонический герой в лице Красинского не 
просто терпит крах, но и морально развенчивается. Но самое неожидан­
ное заключается в судьбе второго демонического героя, Печорина: его 
полное духовное преображение22. Возможно, именно это обстоятельство 
- неограничность для Лермонтова подобного решения проблемы демо­
низма - и оказалось одной из главных причин, почему роман не был 
окончен. Демонизм остался неисчерпанным и непреодоленным, свиде­
тельством чего оказалось появление нового романа Лермонтова - "Герой 
нашего времени" - с главным героем Печориным. 

Примечания 

1 С общей точки зрения, возможность реконструкции связана с тем, 
что ходужественный текст представляет собой инвариантную систему 
отношений. См. об этом Лотман Ю.М. 1970. Структура художест­
венного текста, с. 70. Москва. 

2 Комментарий к изданию Лермонтов Ю.М. Соч., в 6-и томах. Изд-во 
АН СССР, т.6. 1957, с. 642. 
См. также Мануйлов В.А. 1964. Лермонтов в Петербурге, с. 177. 
Ленинград. 

3 Мифы народов мира. 1982, том II, с. 560-561. Москва. 

4 Мифы народов мира. 1980, том I, с. 508-510. Москва. 

5 Другой пример названия улицы как иконического знака: Красинс­
кий размышляет о богатстве, находясь на Мильонной. 

6 В то же время описанная выше символика огня позволяет усмотреть 
здесь словесную игру, устанавливающую с этой символикой смысло­
вую связь (печь), в результате чего фамилия главного героя сов­
мещает в себе две противоположные сущности. 

7 О соотношении ситуаций "Фенеллы" и собственно действия романа в 
связи с мотивом мести см. Лермонтовская энциклопедия. 1981, с, 313. 
Москва. 

8 Картина "Последний день Помпеи" появилась в Петербурге летом 
1834 г. Действие романа должно было, вероятно, завершиться не 
позднее этого времени. 



Сюжет "Княгини Лиговской" 43 

9 Тем более, что здесь вероятны параллели с соответствующими местами 
из VII-й главы "Евгения Онегина" - произведения, связь с которым 
"Княгини Лиговской" бесспорна. 

1 0 Заметим, что проблема отдельного и всеобщего обсуждалась в из­
вестной Лермонтову статье Гоголя "Последний день Помпеи" из 
сборника "Арабески", посвященной картине Брюллова. См. об этом 
МаннЮ.В. Поэтика Гоголя. 1988, с. 184-188. Москва. 

1 1 Обратим внимание на параллелизм между описанием персонажей 
картин столовой дома Печориных и "действующих лиц этой ком­
наты", "не помышляющих о будущем, еще менее о прошлом". 

1 2 Аналогичным образом графический уровень текста проявляет себя в 
описании мужа графини: граф выглядел "дрожащим", а вместе с тем 
"надеялся на могущественное влияние своей Рожи". 

1 3 Ср. также с фамилией графа Острожского, в которой содержится 
намек как на графиню Рожу, так и острог (что мотивировано сюже­
том). 

1 4 Можно сказать, что в контексте романа возникает вторичная эти­
мологизация таких фамилий (в общем случае не имеющая ничего 
общего с реальной языковой этимологией). 

1 5 Подобные звукосмысловые переклички, сближающие прозу со струк­
турными принципами поэтического произведения, находят дальней­
шее развитие в прозе Лермонтова в неокончанной повести Штосе 
соответствующим ключевым тройным каламбуром. 

1 6 С точки зрения библейской символики, актуальной в произведении, 
эта чета функционально подобна семье праведника, спасшейся от 
потопа. 

1 7 Лотман Ю.М., О Сюжетном пространстве русского романа после 
Гоголя получает устойчивые черты Антихриста (Лотман Ю.М., там же, 
с. 108). 

1 8 Ср.: "Погубитель", "соблазнитель" мира в романе после Гоголя полу­
чает устойчивые черты Антихриста. (Лотман Ю.М., там же, с. 108). 

1 9 "Если рассматривать чисто сюжетный аспект, то западноевропейский 
роман XIX в. может быть охарактеризован как вариация сюжета типа 
"Золушка": герой занимает некоторое неподобающее (не удо­
влетворяющее его, плохое) место и стремится занять лучшее место", 
"речь идет об изменении места героя в жизни, но не об изменении ни 
самой этой жизни, ни самого героя" (Лотман Ю.М., там же, с. 108). 



44 О. Б. Заславский 

2 0 Стереотип сюжета здесь задал Гоголь вторым томом "Мертвых душ". 
(Лотман Ю.М., там же, с. 110). См. об этом сюжете Манн Ю.В. 1984. В 
поисках живой души. "Мертвые души": писатель - критика - чита­
тель. Москва. 

2 1 Ср. замечание Ю.М. Лотмана о втором томе "Мертвых душ": "Хотя 
основные черты сюжета сожженной книги современникам были 
известны, дело, однако, не в этом: Гоголь чутко выразил спонтанные 
черты рождающегося "русского сюжета", который мог возникать в 
литературе и совершенно независимо" (Лотман Ю.М., там же, с. 114). 
Любопытно, что помимо общего, типологического аспекта роман 
"Княгиня Лиговская" предвосхищал и некоторые частные подроб­
ности сюжетов. Так, превращение офицера в монаха мы находим в 
"Братьях Карамазовых" (Зосима) и "Отце Сергие". 

2 2 Вероятно, здесь можно увидеть сознательные стремления Лермонтова 
не допустить поэтизации Зла. См. об этом Лотман Ю.М., Поэтическая 
декларация Лермонтова ("Журналист, читатель и писатель"). В книге: 
Лотман Ю.М., 1988. В школе поэтического слова. Пушкин. Лер­
монтов. Гоголь. Москва. 


