
Wiener Slawistischer Almanach 29 (1992) 175 -184 

WolfSchmid 

LAUDATIO AUF LJUDMILA PETRU§EVSKAJA 

Rede, gehalten am 17.5.1992 im Deutschen Theater zu Göttingen 
aus Anlaß der Verleihung des Alexander-Puschkin-Preises der Stiftung F.V.S. 

für 1991 an Ljudmila Stefanovna PetruSevskaja* 

Der zweiten Ausgabe seines Romans Ein Held unserer Zeit hat der russische 
Romantiker Michail Lermontov ein Vorwort vorausgeschickt, in dem er sich mit 
folgender Erklärung an seine Leser wendet:„Der Held unserer Zeit, meine verehr­
ten Herrschaften, ist wirklich ein Porträt, freilich nicht eines einzelnen Menschen, 
es ist ein Porträt, das aus den Lastern unserer ganzen Generation zusammenge­
setzt ist. [...] Sie wollen mir sagen, daß dabei die Sittlichkeit nicht gewinnt? Ver­
zeihen Sie. Man hat die Menschen genug mit Süßigkeiten gefüttert, sie haben sich 
daran den Magen verdorben. Jetzt werden bittere Arzneien gebraucht, ätzende 
Wahrheiten. Aber glauben Sie nicht, daß der Autor dieses Buchs irgendwann den 
stolzen Traum gehegt habe, ein Verbesserer der menschlichen Laster zu werden. 
Gott bewahre ihn vor solcher Torheit, [...] Es mag genügen, die Krankheit ge­
zeigt zu haben; wie sie zu heilen ist - das weiß nur Gott allein." 

In der russischen Literatur sind nicht wenige Diagnostiker mit ätzenden Wahr­
heiten aufgetreten. Manche mit einem Rezept für die Heilung, wie Dostoevskij 
und Tolstoj, einige aber auch ohne, wie etwa Anton Öechov. Eine scharfsichtige 
Diagnostikerin der Krankheiten unserer Gegenwart ist die Dramenautorin und Er­
zählerin Ljudmila Stefanovna PetruSevskaja, der heute der zum zweiten Mal ver­
gebene Alexander-Puschkin-Preis der Stiftung F.V.S. verliehen wird. Die 
Arznei, die Ljudmila PetruSevskaja verabreicht, ist wahrlich bitter. Die Autorin 
erzählt Alltagsgeschichten - von Beziehungen, Partnerwechseln, Familien­
konflikten, von äußerster Not, Krankheit, Trunksucht, Einsamkeit und Tod. Die 
Qualität, in der sich die erzählte Welt zeigt, hat man auf den schwer übersetzbaren 
Begriff der poSlost' gebracht1, der russischen Variante der vulgarite. Auch 
Grenzsituationen der Existenz werden präsentiert in der undramatischen Ansicht 
der alltäglichen Wahrnehmung, erzählt im Modus des Klatsches. Die Helden -
meistens sind es Frauen - wird man nicht gerade Unholde nennen; sie sind 
durchaus fähig zur Liebe und zur menschlichen Sorge, aber ihre besten 
Seelenregungen können verdeckt sein durch abstoßendes Reden und Handeln, 
durch unsympathische Selbstinszenierung. Paradigmatisch dafür ist die Erzählung 



176 WolfSchmid 

Die eigene Clique, die, 1988 im Novyj mir gedruckt2, in Rußland eine hochkön-
troverse Diskussion auslöste. Ganz im Stil von Dostoevskijs Aufzeichnungen aus 
dem Kellerloch beginnt die Erzählerin ihre Geschichte mit einem wenig 
anziehenden Selbstporträt: «Я человек жёсткий, жестокий, всегда с 
улыбкой на полных, румяных губах, всегда ко всем с насмешкой» („Ich 
bin ein harter, grausamer Mensch, immer mit einem Lächeln auf den vollen, roten 
Lippen, immer spöttisch zu allen"). Das, was die Heldin von sich berichtet, bestä­
tigt diese Selbstcharakteristik zunächst durchaus. Der Leser wird so entsetzt und 
empört reagieren wie die Zeugen der häßlichen Szene, in der die grausame 
Protagonistin ihr schuldloses Söhnchen brutal ins Gesicht schlägt. Erst am 
Schluß enthüllt die Erzählerin, daß sie gegen ihren mütterlichen Instinkt aus purer 
Taktik gehandelt hat. Sie ist schwer krank, weiß, daß sie nicht mehr lange zu 
leben hat, und sucht auf diese Weise in ihrem ehemaligen Ehemann, dem Vater 
des Jungen, das Gefühl seiner Verantwortung und in den gleichgültigen Freunden 
Mitleid mit dem Kind zu wecken. Ihre Rechnung geht auf, und die Heldin kann in 
der Gewißheit sterben, ihrem Söhnchen eine erträglichere Zukunft als die des 
Kinderheims bereitet zu haben. So beendet sie nicht ganz zu Unrecht ihre Erzäh­
lung mit den Worten: «Я умная, я понимаю» („Ich bin klug, ich verstehe"). 

Nicht immer freilich kommt in PetruSevskajas Protagonisten unter der harten 
Schale der Brutalität ein sorgendes Herz zum Vorschein. Andere Werke zeichnen 
ein skeptischeres Bild des Menschen, seiner Humanität und Kultur. In Hygiene 
zum Beispiel, der schrecklichen Geschichte einer todbringenden Epidemie, wird 
der Mensch im Zustand äußerster, animalischer Reduktion gezeigt. Die Eltern 
sondern ihr erkranktes Töchterchen in einem verschlossenen Quarantänezimmer 
gnadenlos von sich ab und nehmen das Verstummen des Kindes als Zeichen des 
eingetretenen Todes ohne erkennbare Regung hin. Der Wille zu überleben setzt 
jede Humanität und auch die elementarsten Emotionen außer Kraft. 

Kulturelle Reduktion, Rückfall des Menschen auf archaische, zivilisationsferne 
Lebensform zeigen die Neuen Robinsons, eine 1989 veröffentlichte Antiutopie, 
die der Untertitel als Chronik vom Ende des 20. Jahrhunderts bezeichnet3. Ma­
kabre Mystik, Alpträume, Wahnsinn und das Leiden der Menschen bilden das 
Sujet der Mikroerzählungen, die vor zwei Jahren als Lieder der Ostslaven er­
schienen sind4. Mit ironischer Allusion auf Alexander PuSkins Lieder der West­
slaven wird hier Folklore geboten, aber es ist dies eine höchst prosaische Folklo­
re, nicht nur eine „Folklore der Stadt", die die Vorbemerkung der Autorin an­
kündigt, sondern auch eine Zyklisierung von grotesk lakonisch erzählten „Bege­
benheiten", die die von der offiziellen Literatur bislang verdrängten dunklen Sei­
ten des Alltagslebens beleuchten. Bezeichnenderweise spielt der Untertitel des 
Zyklus, Moskauer Begebenheiten («Московские случаи»), auf Daniil Charms' 
Begebenheiten («Случаи») an5, jene Kürzestgeschichten aus den Jahren 1936 
bis 1939, die mit ähnlich groteskem Lakonismus die Absurdität unserer Existenz 



Ljudmila PetruSevskaja 111 

bloßlegen. In der letzten der Moskauer Begebenheiten wird etwa die furchtbare 
Rache erzählt, die eine Frau dafür nimmt, daß die neidische Freundin ihre Tochter 
auf heimtückische Weise zu vergiften gesucht hat. In Thematik, Stimmung und 
erzählerischem Duktus vergleichbar sind die Mikronovellen, die vor zwei Jahren 
unter dem Titel Requiems erschienen6. So ist die Meinung des Kritikers in der Li­
teraturnaja gazeta zu verstehen, daß die PetruSevskaja in der Rolle eines „Ter­
minators" auftrete, daß sie bis zur Grenze gehe, hinter der die Literatur aufhört, ja 
daß in ihrem Werk die Literatur schon in der Agonie hege7. 

Ljudmila PetruSevskaja mutet uns ätzende Wahrheiten zu, versagt sich indes 
therapeutische Ratschläge. So schreibt sie sich ein in die Reihe der gnadenlosen 
Diagnostiker ohne Rezept. Anton Öechov bestand darauf, daß nicht die Lösung 
einer Frage seine Aufgabe sei, sondern die richtige Fragestellung. An seinen 
Verleger Suvorin schrieb er: „Sie schelten mich für meine Objektivität und nennen 
sie Gleichgültigkeit gegenüber Gut und Böse, Mangel an Idealen und Ideen und 
dergleichen. Sie wollen, daß ich, wenn ich Pferdediebe darstelle, sage: Pferde­
diebstahl ist etwas Böses. Aber das weiß man auch ohne mich schon lange. Sol­
len doch die Geschworenen über sie richten, meine Sache ist nur, zu zeigen, wie 
sie sind. [...] Natürlich wäre es angenehm, Kunst mit Predigt zu verbinden, aber 
für mich ist das außerordentlich schwierig und fast unmöglich, aus Gründen der 
Technik"8. In die Tradition dieser forensischen Analytik ohne Richterspruch, ja 
ohne Anklage, der Diagnostik ohne therapeutische Bemühung stellt sich auch 
Ljudmila PetruSevskaja. Von ihr wird die Formel überliefert: «Литература - не 
прокуратура» (,»Die Literatur ist keine Staatsanwaltschaft")9. In einem Interview 
des Jahres 1983 definierte sie ihre künstlerische Aufgabe mit folgenden Worten: 
„Man hat mir vorgeworfen, daß ich nicht den Punkt auf das i setze, daß in meinen 
Stücken das Böse nicht bestraft wird und in den Erzählungen die Übeltaten nicht 
mit Namen genannt sind. Die Quelle ist nicht aufgezeigt, die Ursache nicht defi­
niert. Die Frage nicht gelöst, was man mit den Alkoholikern machen soll, was die 
einsame Frau tun soll, was die alleinstehende Mutter tun soll, was überhaupt der 
Mensch tun soll... Darauf möchte ich [...] kategorisch antworten, daß es nicht 
Aufgabe des Schreibenden ist, etwas zu lösen. Unsere Aufgabe ist - Fragen zu 
stellen. Richtig, ehrlich, korrekt, wie die Mathematiker sagen."10 Und aus der 
Losung, die sie in demselben Interview gibt, «Не врать, не врать, не врать» 
(„Niemals lügen"), spricht die Öechovsche Verachtung für alle auch noch so gut 
motivierte Schönfärberei, für jede Form verharmlosender Sozialpädagogik. 

Ungenießbar erscheint die bittere Arznei, inakzeptabel die ätzende Wahrheit 
unserer Preisträgerin noch heute vielen in ihrem Land, dessen Politik in den ver­
gangenen Dekaden die zuckrige Sittlichkeit des positiven Helden auf den Speise­
plan der Literatur setzte. Daß Kunst auch erschrecken und erschüttern kann, muß 
ja auch verdrängt werden, wo sie - wie die Kritikerin Vera Maksimova 1982 über 
die sowjetische Dramatik der Gegenwart schrieb - „hauptsächlich die mittleren 



178 WolfSchmid 

Genreregister zieht und erleuchtend und trostspendend wirkt"11. Man soll nicht 
denken, daß die Süßspeise des erfreulichen, erbauenden Menschenbildes heute 
nicht mehr goutiert würde und daß alle die kathartischen Wahrheiten Ljudmila Pe-
truSevskajas euphorisch begrüßten. Es bedurfte ja nur des kleinen Etikettenwech­
sels vom Ideologischen zum Vaterländischen, um die Kontinuität positiv-sittlicher 
Werte in der Literatur und ihrer Kritik aufrechtzuerhalten. Ljudmila PetruSevskaja 
wurde zwanzig Jahre lang aus ideologischen Gründen nicht gedruckt, und als 
Ende der achtziger Jahre die ersten Sammlungen ihrer Erzählungen, Einakter und 
Monologe erschienen, reagierte die national-konservative Kritik mit der altbe­
kannten Empörung. „Schwarzmalerei" warf man ihr vor, „die Anhäufung von 
Schrecklichem", Destruktivität, mangelnde Menschenliebe. Und ein Kritiker be­
trauerte angesichts der Prosaik unserer Schriftstellerin, daß „die Literatur in 
einigen ihrer gegenwärtigen Verkörperungen aufhöre, ein über den Alltag 
erhebendes Phänomen zu sein, ein wahrhaft hohes Wort, eine hohe Idee («ein 
göttliches Wort»)"12. Wir müssen es aushalten, daß ein bestimmter Teil der rus­
sischen Öffentlichkeit über die Verleihung des Puschkin-Preises an die notorische 
Schwarzmalerin und rücksichtslose Netzbeschmutzerin nicht beglückt sein wird. 
Um so mehr wird der Entscheidung der Jury der russische Theaterbesucher und 
der Liebhaber künstlerischer Prosa zustimmen. Helen von Ssachno, meine 
Kollegin in der Jury, und ich haben in den vergangenen Monaten mit zahlreichen 
russischen Schriftstellern und Kritikern über unseren Vorschlag gesprochen. Sie 
haben uns unisono versichert: eine bessere Wahl hättet ihr nicht treffen können. 

Meine Damen und Herren, erlauben Sie mir, in einigen Sätzen den Werdegang 
unserer Preisträgerin zu skizzieren. Ljudmila PetruSevskaja, 1938 geboren, 
stammt aus einer Moskauer Intellektuellenfamilie, die unter Stalin zerstört wurde. 
Ihre Kindheit verbrachte sie teilweise in einem Waisenhaus in der Nähe von Ufa. 
Nach Abschluß der Journalistischen Fakultät der Universität Moskau arbeitete sie 
in verschiedenen Berufen, unter anderm in dem erlernten Metier als Zeitungs-, 
Rundfunks- und Fernsehredakteurin. 1963 begann sie Prosa zu schreiben, Ende 
der sechziger fand sie zu ihrem eigenen unverwechselbaren Stil13. Wie die großen 
Zeitschriften auf ihre Produktion reagierten, mag ein Detail illustrieren. 1968 ent­
stand die Erzählung So ein Mädchen und wurde dem Novyj mir vorgelegt14. An 
einen Abdruck der Geschichte von der seltsamen jungen Frau, die ganze Tage 
weint, raucht und sich zufällig vorbeikommenden Männern hingibt, war natürlich 
nicht zu denken. Das Sujet widersprach der sowjetischen Sittlichkeit. Bezeich­
nend war aber die Verfügung, mit der Aleksandr Tvardovskij, der relativ liberale 
Herausgeber des Novyj mir, die Erzählung ablehnte: „От печатания воздер­
жаться, но связи с автором не терять" („Vom Druck absehen, aber die Ver­
bindung zur Autorin nicht verlieren")15. Einzig die Zeitschrift Avrora entschloß 
sich schon in den frühen siebziger Jahren dazu, einige Erzählungen zu veröffentli-



Ljudmila PetruSevskaja 179 

chen16. Aber sie blieben zunächst ohne Resonanz. Danach trat eine Publikations­
pause von mehr als zehn Jahren ein. 

Fast zufällig fand Ljudmila PetruSevskaja 1972 den Weg zum Theater. Oleg 
Efremov vom Moskauer Künstlertheater, der ihre Erzählungen gelesen hatte, rief 
sie an und bat um ein Stück für seine Bühne. Die Autorin war, wie sie später be­
kundete17, überglücklich. Noch in derselben Nacht schrieb sie ein Stück, warf es 
jedoch in den Papierkorb. Später entstanden Musikstunden, ein Drama in zwei 
Akten. Das Stück konnte natürlich nicht aufgeführt werden und ist erst 1983, 
zehn Jahre nach seinem Entstehen, gedruckt worden. Lange Zeit sah man die 
Stücke, die sie nun schrieb - bis heute etwa 30 an der Zahl - nur auf inoffiziellen 
Bühnen, in Studios und Amateuraufführungen. Liebhabern des Theaters wurde 
sie jedoch schnell zu einem Begriff, und „dem herben Geschmack ihrer Texte 
fügte deren halb-legale Existenz die Süße der verbotenen Frucht hinzu", wie eine 
Kritikerin schreibt18. Dieselbe Kritikerin konstatiert, daß Ljudmila PetruSevskaja 
damals zu einer Legende wurde, daß sie der faktisch einzige Dramenautor im gan­
zen Land gewesen sei, der nicht der Zensur unterlag, einfach aus dem Grunde, 
daß ihre Stücke nicht zur Zulassung vorgelegt wurden und folglich auch niemand 
darin Korrekturen anbringen konnte. 

Nachdem die Dramatikerin 1983 mit ein paar Stücken gemeinsam mit Viktor 
Slavkin in einem Band präsentiert worden war19, dauerte es weitere fünf Jahre, 
bis ihre ersten selbständigen Buchausgaben erscheinen konnten. Das waren die 
Stückesammlungen Lieder des 20. Jahrhunderts und Drei Mädchen in Blau20. 
1988 kam auch die erste Sammlung von Erzählungen heraus: Unsterbliche 
Liebe21. Deutsche Übersetzungen folgten den Originaleditionen in kurzen Ab­
ständen oder gingen ihnen sogar voraus. Seit 1979 übersetzt Rosemarie Tietze 
Bühnenmanuskripte22. Parallele Aktivitäten gab es in der damaligen DDR. Drei 
Jahre bevor in der Sowjetunion überhaupt die ersten selbständigen Buchausgaben 
erscheinen konnten, waren bei Volk und Welt, damals Ost-Berlin, mit Drei Mäd­
chen in Blau und Musikstunden bereits zwei Sammlungen von Theaterstücken 
und Erzählungen herausgekommen23. 1989 erschien bei Luchterhand in der 
Übersetzung von Rosemarie Tietze das Theaterstück in zwei Teilen Cinzano, 
1990 bei Volk und Welt der Erzählungsband Unsterbliche Liebe in der Überset­
zung von Antje Leetz und Renate Landa. Vor dem russischen Original erschien 
1991 unter dem Titel Meine Zeit ist die Nacht bei Rowohlt Berlin die von Antje 
Leetz übersetzte deutsche Fassung24 von Vremja not?25. 

Ljudmila PetruSevskaja weiß, daß ihr Leser kein Massenleser ist, und rechnet 
damit, wie sie in einem Interview äußerte26, daß sie nicht alle verstehen. Schon 
Aleksej Arbuzov, der Altmeister der russischen Gegenwartsdramatik, bekannte: 
„Wenn man an die PetruSevskaja denkt, wünscht man sich eines - ihre Begabung 
vor Mißverständnissen zu bewahren"27. 



180 WolfSchmid 

Mißverständnissen freilich ist unsere Autorin in der Tat ausgesetzt. Drei Miß­
verständnisse, die immer wieder begegnen, will ich versuchen auszuräumen. 

Ljudmila PetruSevskaja schreibt keine Perestrojka-Literatur. Solche Einschät­
zung geht schon allein deshalb fehl, weil die meisten ihrer Werke, die Ende der 
achtziger Jahre publiziert wurden, lange vor dem Beginn der Perestrojka entstan­
den sind. Selbst die Neuen Robinsons, die, 1989 veröffentlicht, wie kein anderes 
Werk unmittelbar auf die aktuelle politische und ökonomische Situation in 
Rußland zu reagieren scheinen, sind bereits zehn Jahre vorher entstanden, konzi­
piert - wie die Autorin in einem Interview sagt - als Warnungsliteratur, die an ei­
nem Modellfall zeigen soll, wie Faschismus ins Leben eindringt28. Aber auch die 
jüngeren Werke verfolgen nicht das Ziel einer Entlarvung, einer Abrechnung mit 
der Vergangenheit. Sergej Zalygin bemerkt, daß die Helden PetruSevskajas ohne 
Vergangenheit seien29, Inna Borisova konstatiert die „Zeitlosigkeit" ihrer Erzäh­
lungen30, und Boris Kuz'minskij, der Rezensent von Vremja noc?, stellt fest, daß 
„die unglaublich konkrete Welt dieser Prosa indifferent gegenüber historischer 
Konkretion" bleibe31. Natürlich spielen sich die erzählten Lebensgeschichten 
nicht in einem gesellschaftslosen Raum ab, und das Verhalten der Menschen ist 
mentalitätsgeschichtlich keineswegs neutralisiert. Gleichwohl bleiben die konkre­
ten historischen und politischen Koordinaten ausgespart. Es wird keine Anklage 
erhoben, und Schuldige werden nicht namhaft gemacht. Obwohl die erzählten 
und erzählenden Figuren unverkennbar von der Asozialität der sowjetischen Ge­
sellschaft gezeichnet sind, verzichtet PetruSevskaja auf den Auf weis von Ursa­
chen und Zusammenhängen. 

Die Sprecher der Monologe und die Helden der Geschichten sind oft Frauen. 
Das mag dazu verleiten, das Werk Ljudmila PetruSevskajas als Frauenliteratur 
oder gar Emanzipationsliteratur zu etikettieren. Die Autorin hat sich entschieden 
gegen solche Einordnung verwahrt. „Ich bin genauso ein Frauenschriftsteller wie 
Flaubert oder Maupassant."32 Die Einteilung der Literatur nach Geschlechtern 
erkennt sie nicht an - „genauso wenig wie die Einteilung nach der Rasse... Es 
gibt gute und schlechte Schriftsteller. [...] Kampf ist nicht mein Metier. Mit so­
was werde ich mich nie abgeben. [...] Die Freiheit der Frau vom Mann - das ist 
eine falsche Problemstellung"33. PetruSevskaja ergreift im Kampf der Ge­
schlechter keine Position, und eine Idealisierung der weiblichen Charaktere liegt 
ihr völlig fern. Gleichwohl wird man nicht verkennen, daß die Wirklichkeit hier 
aus weiblicher Perspektive wahrgenommen wird und daß diese Perspektive durch 
das Erlebnis eines besonderen, geschlechtspezifischen Leidens geprägt ist34. 

Ljudmila PetruSevskaja wird gelegentlich der Vorwurf des Naturalismus ge­
macht. Man bezieht das auf manches physiologische Detail des Geschlechtsle­
bens, der Krankheit oder des Alters. Wer ihr jedoch Fixierung auf das schockie­
rende Detail oder einen selbstgenügsamen Epatismus unterstellt, verkennt gründ­
lich ihre Intention. Das Schreckliche und Abstoßende integriert sich einem dichte-



Ljudmila PetruSevskaja 181 

rischen Zusammenhang unbedingt wahrhaftiger Wirklichkeitsdarstellung. Die oft 
konstatierte Gnadenlosigkeit der Autorin bezieht sich ja keineswegs auf die dar­
gestellten Menschen, sondern gilt nur jenen Illusionen, die die Literatur als sozial­
pädagogische Institution auszeichneten. Die Kälte und Indifferenz, die man der 
Autorin vorgehalten hat, ist - wie schon im Fall Öechovs - eine technische Erfor­
dernis, sie dient der genauen Diagnose, und wenn sie beim Leser Empörung her­
vorruft, dann hat sie ihr Ziel erreicht. Natürlich ist die Erzählerin des Schreckli­
chen weit von jeglichem Nihilismus entfernt. Die Menschen erzählen einander ja 
schreckliche Geschichten - wie PetruSevskaja in einem Interview sagt - , „um sich 
von einer Last zu befreien, um in sich das Gefühl für das Ideale, Hohe, das, was 
sein soll, aufrechtzuerhalten"35. 

Eine andere Variante des Naturalismusvorwurfs bezieht sich auf die, wie ein 
Kritiker meinte, tonbandartige Wiedergabe, die «магнитофонная запись» der 
gesprochenen Rede, der Sprache der Straße36. Der törichte Vorwurf des sprachli­
chen Naturalismus ist oft wiederholt, inzwischen aber genauso häufig widerlegt 
worden. Man erkennt heute, daß die Sprachlichkeit der Rede das eigentliche 
künstlerische Element von Ljudmila PetruSevskaja ist. Der Dramatiker Viktor Ro-
zov schreibt vom sensiblen Wortgeflecht, das die Autorin mit dem Material der 
Alltagsrede arrangiere. Ein Kritiker verweist darauf, daß wir mit Ljudmila Petru­
Sevskaja weniger in die Prosa des Lebens als in die Poesie der Sprache einträ­
ten37. Ein weiterer Kritiker konstatiert, daß hier eine neue, eigenwillige Synthese 
von Poesie und Prosa gelinge, eine lyrische Prosa oder besser gesagt: eine pro­
saische Lyrik38. Und wieder ein anderer Kritiker nennt das linguistische Spiel die 
Triebkraft ihrer Stücke3". Tatsächlich beziehen Drama wie Narration ihre Dyna­
mik aus einer merkwürdigen Sprachmischung, die mit einem simplen Mimetis-
mus nichts gemein hat. In dieser Polyglossie stoßen sehr heterogene soziale Dis­
kurse zusammen, die einander profilieren und verfremden. Eine besondere Rolle 
spielt dabei die verbale Folklore der Stadt, das Erzählen im Alltag, der Klatsch. 
Und in dieses lebendige, in manchem defekte, aber auch wortschöpferische Spre­
chen dringen die Ausdrucksformen des offiziellen Diskurses ein, die geschraub­
ten und gespreizten Wendungen der sowjetischen Papiersprache. Das ergibt ein 
sehr buntes, vielstimmiges Gemisch, das die prosaische Darstellung der Alltags­
rede mit ihren Aphasien und Kreationen in sprachsinnliche Wortkunst, in Poesie 
verwandelt. 

Die inszenierte Sprachlichkeit wird als jenes poetische Prinzip erkennbar, das 
die dramatischen und die narrativen Gattungen miteinander verbindet. Im „Mono­
log", im gesprochenen Erzählmonolog, der zwischen Drama und Erzählung ver­
mittelnden Grenzgattung, findet die Poesie der Alltagssprache ihre vielleicht kom­
plexeste Gestaltung. Es ist die Dramatisierung des Stils, die Polyphonie in Lexik 
und Syntax, der Wechsel der Intonationen, die Instrumentierung der Rede durch 



182 WolfSchmid 

Klänge und Rhythmen, die der auf den ersten Blick so prosaischen Prosa ihre ge­
heime Poesie geben. 

Anmerkungen 

Der Text der Rede ist in der vorliegenden Druckfassung durch Quellenangaben 
und Literaturhinweise ergänzt. Für Hinweise auf Artikel und Rezensionen dan­
ke ich Dr. Karla Hielscher und Antje Leetz, besonders aber Dr. Helen von 
Ssachno, die mir auch manchen entlegenen Primär- und Sekundärtext zugäng­
lich gemacht hat. 

1 Natal'ja Ivanova, „Neopalimyj golubok. ,PoSlost" как esteticeskij fenomen", 
Znamja, August 1991, 211-223. 

2 „Svoj krug", Novyj mir, 1988, № 1. 

3 „Novye Robinzony. Chronika konca XX veka", Novyj mir, 1989, № 8. 

4 „Pesni vostocnych slavjan. Moskovskie sluöai", Novvj mir, 1990, № 8. 

5 Vgl. Evgenij Kanöukov, Rez.: L. PetruSevskaja, Pesni vostocnych slavjan. 
Rekviemy, in: Literaturnoe obozrenie, 1991, № 7, S. 29 f. 

6 „Rekviemy. Novelly", Literaturnaja gazeta, 19.12.1990. 

7 Evgenij Sklovskij, „Kosaja zizn'. PetruSevskaja protiv PetruSevskoj", Litera­
turnaja gazeta, 1.4.1992, S. 4. 

8 Polnoe sobranie soöinenij i pisem v 30-ti tomach, Pis'ma Bd. 4, S. 54. 

9 Zit. bei Georgij Viren, „Takaja Ijubov'" [Rez. der Erzählungen Svoj krug, Ali-
Baba, Takaja devocka], in: Oktjabf, 1989, № 3, S. 203-205, hier: 203. 

1 0 „Bessmertnaja Ijubov'" [Interv'ju M. Zoninoj s L. PetruSevskoj], Litera­
turnaja gazeta, 23.11.1983, S. 6. 

1 1 Sovremennaja dramaturgija, 1982, № 2, zitiert nach: Antje Leetz, „Über die 
Autorin", L.P., Musikstunden. Erzählungen. Drama. Aus dem Russischen 
von Renate Landa (Teilband der Novitätenkassette 2), Berlin (Ost) 1985, S. 
157-159, hier: S. 157. 

12 Igor' Dedkov, „C'i ze eto golosa", Literaturnaja gazeta, 31.7.1985. 



Ljudmila PetruSevskaja 183 

13 Vgl. David Lowe, Russian Writing since 1953: A Critical Survey, New 
York 1987, S. 195-197. 

14 „Takaja devocka", veröffentlicht erst 1988, № 40 des Ogonek. 

1 5 Zit. nach Georgij Viren, „Takaja Ijubov'", S. 205. 

1 6 Nina Kolesnikoff („The Narrative Structure of Liudmila Petrushevskaia's 
Short Stories", in: Canadian Slavonic Papers, Bd. 32 [1990], S. 444-456, 
hier: S. 444) zählt - freilich ohne näheren Hinweis oder Beleg - bis 1972 mehr 
als vierzig Erzählungen, die in der Sowjetunion, hauptsächlich in Zeitschriften 
der Provinz erschienen seien. 

17 Vgl. Victoria Vainer, „An Interview with Liudmila Petrushevskaya", Theater, 
1989, № 20, 3, S. 61-64. 

1 8 L. Jusipova, „Bez anträkta. Dramaturg i prozaik Ljudmila PetruSevskaja", 
Rabotnica, 1989, № 7. 

1 9 V. Slävkin, L. PetruSevskaja, P'esy, Moskva («Sovetskaja Rossija») 1983. 
Vgl. die Besprechung dieses Bandes und des in Sovremennaja dramaturgija 
(1983, № 3) erschienenen Stücks Drei Mädchen in Blau bei M. Turovskaja, 
„Trudnye p'esy", Novyj mir, 1985, № 12, S. 247-252. Zu dem letztgenann­
ten Stück vgl. auch Raisa Doktor, „Chronika odnoj dramy. «Tri devuSki v go-
lubom»: p'esa, spektakT, kritika", Literaturnoe obozrenie, 1986, № 12, S. 
88 f. Das jüngere Stück Der Moskauer Chor wird besprochen von Marianna 
Stroeva, „Reabilitacija duSi. Novaja p'esa Ljudmily PetruSevskoj na scene 
MChATa v proezde Chudozestvennogo teatra", Literaturnoe obozrenie, 
1989, № 10, S. 93 f. 

2 0 Pesni XX veka. P'esy, Moskva («Sojuz teatral'nych dejatelej RSFSR») 
1988. Tri devuM v golubom, Moskva («Iskusstvo») 1989. 

2 1 Bessmertnaja Ijubov'. Rasskazy, Moskva («Moskovskij raboöij») 1988. 

22 Vgl. etwa die im Drei Masken-Verlag erschienen Bühnenmanuskripte der 
Stücke Liebe. Kommen sie in die Küche [Originaltitel: Ljubov'. Prochodite 
v kuchnju], München 1980; Der Schneider und die Zauberin oder ein 
Koffer voller Krimskrams [Bystro choroSo ne byvaet ili Öemodan öepuchi]. 
Märchen in vier Bildern, München 1987; Zwei Fensterchen [Dva okoSka], 
München 1987. 

23 Zu Musikstunden vgl. oben, Anm. 11. 



184 WolfSchmid 

2 4 Vgl. die Besprechung von Heinrich Detering, „Die Moskauer Sintflut", 
Frankfurter Allgemeine Zeitung, 29.2.1992. 

2 5 Die russische Fassung erschien in: Novyj mix, 1992, № 2. Vgl, dazu die Be­
sprechung von Boris Kuz'minskij, „SumassedSij Surikov", Nezavisimaja 
gazeta, 18.3.1992, S. 7. 

2 6 Antje Leetz, „Gespräch mit Ljudmila PetruSevskaja", L.P., Unsterbliche 
Liebe. Erzählungen, Berlin 1990, S.235-249. 

2 7 Zit. nach Viren, Takaja Ijubov', S. 204. 

2 8 Sonja Margolina, „Augenblicke des Glücks" [Gespräch mit L.P.], Taz, 
27.3.1990, S. 16. 

2 9 „Trifonov, SukSin i my", Novyj mir, 1989, №11, S. 221-230, hier: S. 226 f. 

3 0 Inna Borisova, Nachwort zum Band: L. PetruSevskaja, Bessmertnaja Iju­
bov' . Rasskazy, Moskva 1988. 

3 1 „SumasSedSij Surikov". 

3 2 Interview von S. Margolina. 

3 3 Ebd. 

3 4 Vgl. Oleg Dark, „Zenskie antinomii", Druzba narodov, 1991, № 4, S. 257-
269. 

3 5 Interview von M. Zonina. 

3 6 Vgl. dazu die Interviews, die Johanna Renate Döring-Smirnov („Rede als 
Gottesbeweis", Süddeutsche Zeitung, 21,1.1988) und Antje Leetz [Gespräch 
mit Ljudmila PetruSevskaja] mit der Autorin führten. 

3 7 Roman Timencik, „Ту - cto? Hi vvedenie v teatr PetruSevskoj", L. Pe­
truSevskaja, Tri devuski v golubom, Moskva 1989, S. 394-398, hier: S. 396. 

3 8 E. Nevzgljadova, „Sjuzet dlja nebol'sogo rasskaza", Novyj mir, 1988, 
№ 4, S. 256-260, hier: S. 260. 

3 9 Jusipova, „Bez antrakta". 


