
Rezensionen 

Wiener Slawistischer Almanach 29 (1992) 279 - 290 

Daniel Rancour-Laferriere (Hrg.) Russian Literature and Psychoanalysis. 
(=Linguistic and Literary Studies in Eastern Europe 31). Amsterdam/Philadelphia 
(Benjamins) 1989. 

Literatur und Psychologie lassen sich auf vielfältige Weise miteinander 
verknüpfen. Die Ästhetik der literarischen Produktion geht stets - ob ausdrücklich 
oder unausdrücklich - mit psychischen Vorgängen einher. Auch die literarische 
Rezeption kann unter psychologischem Blickwinkel betrachtet werden; hierbei 
kommen sogar empirische Methoden zu ihrem Recht. Umstritten ist und bleibt die 
Frage, ob Werkästhetik oder gar Textpoetik einen legitimen Gegenstand der 
Literaturpsychologie bilden. Diese Ungewißheit trifft auch die von Freud initiierte 
Tiefenpsychologie. 

Begriffe für Instanzen der künstlerischen Kommunikation wie "Rolle", 
"Maske", "lyrisches Ich", "Held", "Protagonist", aber auch Termini, welche die 
Beziehung eines Subjekts zu einem ästhetischen Gegenstand bezeichnen wie 
"Verinnerlichung", "Verfremdung", "Irritation", setzen notwendig psychologi­
sche Entwürfe voraus. Der Literaturwissenschaftler verwendet sie oft im Horizont 
einer Alltagspsychologie und läßt sie, vor allem wenn die Verwendung unbewußt 
geschieht, zumeist aber auch gestützt auf einen unterstellten 'sensus communis' 
unausgesprochen, oder aber er bezieht sie bewußt auf den Zusammenhang einer 
(wissenschaftlichen) Seelenlehre und macht sie dann in der Regel auch ausdrück­
lich. 

Nach Boborykins Psychologie des Schaffens, nach der Rezeption der 
Wundtschen Völkerpsychologie in der Kulturpsychologie Potebnjas und nach 
Ovsjanikov-Kulikovskijs Псяхологяя творчества, die weitgehend noch dem 
19. Jahrhundert verpflichtet sind, begegnen in der russischen Kultur des 20. 
Jahrhunderts meines Wissens nur zwei emsthafte Entwürfe einer Literatur- und 
Kunstpsychologie, die zudem zwar in der ersten Hälfte der 20er Jahre entstanden, 
doch erst vier bzw. sechs Jahrzehnte nach ihrem Abschluß veröffentlicht worden 
sind. Dieser Umstand und die Beobachtung, daß später kein vergleichbarer 
Entwurf vorgelegt worden ist, legen die Vermutung nahe, die marxistisch­
leninistisch orientierte Wissenschaftspraxis habe eine fruchtbare Beschäftigung 
auch mit Fragen der Kulturpsychologie erschwert wenn nicht gar verhindert.1 Ein 
jeder Versuch der systematischen Beschäftigung mit der Psychologie der russi­
schen Literatur ist daher ein Neubeginn.2 

Das von dem kalifornischen Hochschullehrer Daniel Rancour-Laferriere in 
Zusammenarbeit mit neunzehn Gelehrten (in der Überzahl slavistische Literatur-



280 Rezensionen 

Wissenschaftler, vornehmlich aus den USA) erarbeitete Sammelwerk ist als 
Anregung zu einem solchen Neubeginn zu würdigen, der zu einer Diskussion mit 
russischen Psychologen und Literaturwissenschaftlern führen sollte. Der mit einer 
psychoanalytischen Studie über Gogol' hervorgetretene Slavist3 wählt freilich 
einen methodisch engeren Fokus, nämlich die Tiefenpsychologie Freuds zum 
Ausgangspunkt. Diese Beschränkung ist vom Titel des Bandes angekündigt und 
kommt bei der Vielfalt der Gegenstände und Blickwinkel der Konsistenz des 
Unternehmens sicherlich zugute. Gleichwohl hätte die Wahl eine Begründung 
verdient. 

Die Tiefenpsychologie wurde zwar von Freud selbst und wird auch heute noch 
in Anlehnung an die Methoden der 'exakten Wissenschaften' (hier vor allem der 
Chemie) meist "Analyse" genannt, sie ist in Wahrheit aber vor allem Inter­
pretation, geisteswissenschaftliche Auslegung eines dem Träger, dem Sprecher, 
womöglich auch dem Autor unbekannten Sinns, Dieses interpretatorische Ver­
mögen läßt die Anziehungskraft begreiflich werden, welche die Tiefen­
psychologie auf Geisteswissenschaftler und in ihrem Kreise eben auch auf die 
Literaturwissenschaftler ausübt. Der Methode nach ist Freuds Vorgehensweise 
allegorisch - den Erscheinungen wird ein a n d e r e r Sinn zugesprochen als 
ihnen prima vista zuzukommen scheint. Die Allegorese ist denn auch das 
Grundverfahren der Tiefenpsychologie der Literatur. Freud selbst hat seine 
Analysemethode wiederholt auf Literatur und Kunst angewandt - bezeichnender­
weise vor allem auf Prosa und Skulptur. Der Analytiker nimmt dabei den Platz 
des Literaturwissenschaftlers ein, wie umgekehrt der tiefenpsychologisch verfah­
rende Textbetrachter im Sessel des Analytikers Platz nimmt. Oft genug hat Freud 
leider den Protagonisten und den Erzähler für den Autor genommen, und nicht 
immer ist der psychoanalytisch verfahrende Literaturwissenschaftler sich dessen 
bewußt, daß er in fremden Gebieten nach Sinn gräbt. 

Das Vorhaben des Bandes ist in einem gewissen Sinne auch dadurch 
'autorisiert', daß Freud selbst an Dostoevskij (dem Werk und der Person) eine 
berühmte Analyse vorgenommen hat. Diese Studie über den Vatermord als 
Signatur von Dostoevskijs Schaffen und Persönlichkeit im Horizont des "Ödipus­
komplexes" ist wohlbegründet dem ersten, bereits vorliegende Arbeiten versam­
melnden Teil des Bandes vorangestellt. Rozenthals in den späten 70er Jahren 
entstandene Untersuchung geht Verfahren der Projektion nach, die in einer 
aufschlußreichen Weise die unscharfe Beziehung von Realem und Phantastischem 
im "Dvojnik" verständlich macht. Obgleich seit Ranks4 Arbeit von 1914 die 
Doppelgängerei wiederholt Gegenstand psychoanalytischer Studien war, gelingt 
es dem Verf. durchaus, die Textur an Hand des psychologischen Verfahrens der 
Übertragung auf neue Weise zu erhellen. Dabei stellt er den Text selbst in ein 
Doppelgänger-Verhältnis zu Gogol's Nos, als dessen Imitation er seinerzeit 
erfahren wurde.5 Leider bezieht der Verf. seine Ergebnisse nicht auf Freuds 



Rezensionen 281 

eigene Dostoevskij-Analyse - wäre Gogol' für den jungen Autor nach dem Tod 
des eigenen Vaters möglicherweise der Vater-Ersatz? 

Elizabeth Dalton rekonstruiert das Verhältnis zwischen МуШп, Rogozin und 
Nastasja Filipovna als ödipales Dreieck: MySkin ist diejenige Person, die als 
Über-Ich im Freudschen Sinne von all den Instinkten gereinigt ist, die Rogozin, 
das Es, beherrschen. Beide sind auf Nastasja Filipovna fixiert, welche die 
Ambivalenz von Heiliger und Hure verkörpert. Als Nachvollzug der Urszene 
wird der Beinahe-Mord auf der Hoteltreppe gedeutet. Hier läßt sich die Frage 
anschließen, wie die Biographien des "schönen Menschen", der Inkarnation des 
Ästhetischen, sein Versinken in Stumpfsinn und der Weg des Es ins Zuchthaus 
auszulegen sind - als definitiver Zerfall des Wertgefüges oder aber der Person? 

Gleichfalls im Lichte des Ödipus-Komplexes beleuchtet Henry Кибега in 
seinem Aufsatz aus den späten 50er Jahren die Don Juan-Thematik bei PuSkin. Er 
weist den Kamennyj gost' als innovative Neufassung des Stoffes gerade auch 
durch die konkrete Ausgestaltung der realen Rivalität zwischen Don Juan und 
Dona Annas Gatten aus und stellt sie in den Zusammenhang der Schaffensperiode 
von Boldino. Ergänzend wird man heutzutage für das Motiv der Statue in PuSkins 
Werk Jakobsons Arbeit РиШп and His Sculptural Myth (The Hague/Paris 
1975) heranziehen und für die psychische Disposition des Dichters Igor Smirnovs 
Rekonstruktion von PuSkins Kastrationskomplex.6 

Der Übergang von Liebe zu Nicht-Liebe in Form von Langeweile wird von 
Hugh McLean zum immanenten unterbewußten Inhalt von Gogol's Erzählungen 
im Zyklus Mirgorod erhoben und als Ausdruck einer regressiven psychischen 
Disposition des Verfassers aufgefaßt. Der Beitrag wurde ursprünglich auf dem 
ersten Slavistenkongreß nach dem Zweiten Weltkrieg 1958 in Moskau vorgetra­
gen und von Chrapöenko und N.L. Stepanov sowie später von L. Zemljanova7 

ebenso marxistisch doktrinär und unfreundlich erwidert wie Karlinskijs Gogol'-
Buch noch unlängst von Bibchin, Gal'ceva und Rodnjanskaja.8 Wie die Autorin 
selbst einräumt, sollte komplementär S. Karlinskys Monographie The Sexual 
Labyrinth of Nikolaj Gogol (Cambridge, Mass. 1976) berücksichtigt werden, in 
der die homosexuelle Neigung von Gogol's Person und Werk ausgeleuchtet ist.9 

Der jüngste der nachgedruckten Beiträge ist des Herausgebers Aufsatz 
"Solzhenitsyn and the Jews". Er verdiente es, im Zusammenhang des erstarken­
den Antisemitismus in Rußland auch außerhalb von Psychologie und 
Literaturwissenschaft Interesse zu finden. Darin ist der Versuch unternommen, 
die ambivalente Haltung des Schriftstellers zu den Juden psychoanalytisch zu 
interpretieren: Solzenicyns Vater war wegen seines Vornamens Isaak als 
vermeintlicher Jude von der Universität Char'kov ursprünglich nicht zum 
Studium zugelassen worden; der Sohn hatte einen Konflikt mit jüdischen 
Mitschülern, weil er das Recht auf freie Meinungsäußerung auch auf das herab­
setzende Titulieren als "zid" bezog. Als junger Mann habe er Gott als Über-Ich 



282 Rezensionen 

durch den Juden Marx ersetzt und später diesen wieder durch den christlichen 
Gott. Schließlich war der KGB bemüht, den Verfasser des Archipelag GULAG 
als Juden zu 'entlarven'. Als Tiefenstruktur der Ambivalenz wird zunächst eine 
Identifikation mit den Juden als Aggressoren zur Befreiung vor der eigenen Angst 
vor Aggression erhoben und später jene "Schattenidentität" Solzenicyns als Jude, 
die ein bezeichnendes Licht sowohl auf die historiographischen Arbeiten als auch 
auf die Belletristik wirft. Sehr zurecht merkt der Verfasser freilich an, daß eine 
stärkere Differenzierung des Status von (auto)biographischem und fiktionalem 
Material anzustreben wäre als sie in der psychoanalytischen Forschung gang und 
gäbe ist. 

Den zweiten Teil des Bandes bilden Arbeiten, die im Jahr 1987 auf einer 
Konferenz an der Universität von Kalifornien unter der Verantwortung des 
Herausgebers diskutiert worden sind. Magnus Ljunggren eröffnet den Reigen mit 
einer informativen und wohldokumentierten Einführung in die Frühgeschichte der 
Psychoanalyse in Rußland, die von 1909 bis zum Ersten Weltkrieg reicht. 

Anschließend an Marshall Bush10 und an Roland Barthes wird von Brett 
Cooke die Erfüllung des Ich-Ideals im künstlerischen Text als Ergänzung zu 
Freuds Theorie der Kreativität an PuSkins Bildern der Lust am Schreiben vorge­
führt. Die Unentschiedenheit PuSkins im Umgang mit fertigen Texten, das 
Schwanken zwischen Zurückhalten und Zerstören deutet Verf., die mit einer 
Dissertation über Poet hervorgetreten ist,11 als anale Ambivalenz. 

Die Metempsychose des/der unglücklich Liebenden hat Sarah Pratt an zwei 
Miniaturzyklen von Tjutöev und Anna Achmatova als Movation ('gender shift') 
vorgeführt. Dabei beruft sich die Autorin mehr auf Jungs Gegenüberstellung von 
animus und anima denn auf Freud. Dementsprechend verfährt ihre Textexegese 
auch weniger allegorisch (wie die bislang behandelten Beiträge) denn symbolisch. 
Tjutäev ist demnach auf die anima als Lebenskraft und Todesdämon eingestellt, 
während die Autorin der Poema bez geroja gerade auf den animus als ,heilige 
Überzeugung' orientiert sei. Dieser Beitrag berührt die wichtige Frage, welcher 
Status dem Sprecher von Lyrik zukommt. Die Funktion des Lyrischen Ich wird 
hier zur Bemühung erklärt, in Gestalt der "literarischen Persona" (241) zu 
der/dem geliebten Anderen zu werden. Letztlich erscheint das Verfertigen von 
Gedichten damit im Sinne von Freud allerdings nur als Ersatzhandlung. 

James L. Rice würdigt das im Dnevnik Pisatelja erschienene Prosastück 
"Muzik Marej" nach den Untersuchungen von Mark Kanzer12 und Iza Erlich13 

durch Rückgriff auf Dostoevksijs Korrespondenz aus dem Jahr 1875 und auf 
parallele Passagen in Varianten des Romans Podrostok einer erneuten 
Betrachtung. Verf. entwirft Marej als bisexuellen Heiler, der die Stelle der Eltern 
einnehme und bei Dostoevskij selbst bereits ambivalent behandelt sei. Am Rande 
spielt dieser Text, wie Verf. zutreffend bemerkt, auch in die Problematik des 



Rezensionen 283 

Wolfsmanns hinein14 und hat so Signifikanz für Freuds Verständnis von 
Dostoevskij. 

Olga Muller Cooke revidiert in einer umsichtigen Untersuchung Chodaseviös 
Analyse von Vater. Personnagen in Belyjs Romanen, indem sie die These vom 
Vatermord als Grundstruktur nur für den Erzähltext Peterburg übernimmt. In 
Kotik Letaev und KreSöennyj kitaec bilde die Urszene15 das Verbrechen, in 
Moskva und Maski der Inzest. Die von Chodaseviö bestimmte Grundstruktur der 
Verbindung von Genealogie und Kriminalität bleibe freilich gewahrt. Eine 
weiterführende Arbeit hätte die Annahme zu klären, Chodaseviö habe Belyjs 
oeuvre in Kenntnis von Freuds Werk betrachtet; träfe dies zu, stünde zu vermuten, 
daß die Verkennung der psychologischen Grundstruktur von Kotik und Moskva 
auf Chodaseviös eigene psychische Disposition zurückverweist. 

ZoSöenkos unbezweifelbare Kenntnis der Freudschen Psychoanalyse hat ihren 
Niederschlag bekanntlich in der autobiographischen Schrift Pered voschodom 
solnca und in der Prosa für Kinder Samoe glavnoe [auch: Rasskazy dlja detej]: 
Lelja i Min'ka gefunden. Eine psychoanalytische Untersuchung dieser Texte 
bildet also eine Meta-Studie. Nun werden die Verhältnisse dadurch noch 
verwickelter, daß der Schriftsteller Vor Sonnenaufgang als Selbstanalyse angelegt 
hat. Krista Hanson16 deutet diese autoreflexiven Texte als Beleg für eine ödipale 
Rebellion gegen Autorität, die in ein übersteigertes Schuld- und Schamgefühl 
mündete und so auch des Autors Haltung gegenüber dem Sowjetstaat affizierte. 
Nun ist aber der Fall ZoSöenko zugleich ein Indikator für die sozialpsycho­
logische Disposition der totalitären Gesellschaft, die sich vor der selbst­
bestimmten Liebe (vgl. den Huren-Vorwurf gegen Anna Achmatova) ebenso 
fürchtet wie vor dem autonomen Subjekt. Freilich traf sich ZoScenko mit dieser 
Sowjetgesellschaft in der Phobie gegenüber allem (vermeintlich) Irrationalen. Sie 
findet ihren Ausdruck auch in seiner rationalisierenden Erklärung seiner Phobie 
durch das Erlebnis der entzogenen Brust und der Todesschreie des Onkels, 
während der kleine ZoSöenko selbst Milch trank. Damit sei, so der sich selbst 
analysierende Autor, in seinem Unterbewußten eine Assoziation von Nahrungs­
aufnahme und Tod hergestellt worden, eine Verbindung, die dem vorrationalen 
Diskurs von Mythos und Karneval durchaus geläufig ist. Schade, daß die 
Verfasserin nicht die Brüche in ZoSöenkos Sprache, den von Marietta Öudakova 
beobachteten Schritt von der "fremden" zur "eigenen Rede"17 und damit auch das 
Problem des Skaz in die Betrachtung einbezogen hat. 

Judith Mill untersucht den berühmten Roman Мастер и Маргарита weniger 
mit der Absicht, etwas über Bulgakov in Erfahrung zu bringen, als vielmehr 
Belangvolles über das Kunstwerk selbst. Die Träume und Tagträume der 
Personnage Ivan werden auf ihre Aussagekraft für die totalitäre Kultur des 
Stalinismus befragt. Im Unterschied zu den zuletzt besprochenen Deutungen zielt 
die Verfasserin wiederum weniger auf eine allegorische Betrachtung des 



284 Rezensionen 

Diskurses als vielmehr auf eine symbolische. Insofern entfernt sie sich von 
Freuds interpretativen Zielen und nähert sich Jungs Deutungsintentionen an. Ihre 
beiden "Konklusionen" (321f.), der Roman leiste zum einen Tribut an den 
Stalinismus als "bedeutsame kreative irrationale Macht, die Rußlands Schicksal 
wenden könnte", beide zum andern aber eine Apologie Stalins, werden am Schluß 
ausdrücklich relativiert. Zu sehr nehmen sie ja auch - wie manche anderen 
Beiträge des Bandes - Fiktion für Realität.18 

Stimulierend ist Alexander Zholkovskys Betrachtung von Limonovs Gedichte 
в мыслях подержу другого человека, da sie einer Textpsychologie zuarbeitet. 
Ausgehend von Freuds und Kohuts19 Entwurf des Narzißmus, wird in sehr 
geistreicher postmodemistischer Wendung der lyrische Text aufgrund einer 
Betrachtung der Textpraktiken zwischen Chaos und Symmetrie der Form, 
Spaltung und Vereinigung des Gehaltes, Anhalten und Abteilen der Zeit, spielen­
dem Umgang mit Textmodellen (Spiegelungen, Anspielungen, Klauseln, 
Symmetrien, Movationen, Metonymien) als Diskurs eines narzißtischen Charak­
ters vorgeführt, der in (traditioneller) Selbstironie gipfelt. Das Resümee, Limo­
novs "ungehöriger" Narzißmus schreibe sich in die "'gehörige' Welt der Dichtung 
ein", geht leider - wenn auch in postmoderner Folgerichtigkeit - der Frage aus 
dem Wege, was denn Limonovs poetischen Narzißmus von dem anderer 
unterscheide. 

Alan С Elms versucht an Hand der Erzählung Cloud, castle, claustrum, 
Nabokov als verdeckten Freudianer gegen Nabokov den Freudkritiker in Schutz 
zu nehmen. Den naheliegenden Einwand, der Erzähler habe mit den freudiani-
schen Elementen nur ironisch gespielt, pariert der Verfasser mit dem Hinweis auf 
pränatale und postnatale Bilder, welche, von Nabokov selbst gar nicht in ihrer 
psychoanalytischen Relevanz erkannt, eine Klaustrophobie des Autors enthüllen 
sollen. Geoffry Green dagegen stellt den Freud Nabokovs als dessen alter ego 
vor, als seinen Doppelgänger, der im Prozeß des selbstanalytischen Schreibens 
gleichsam von selbst entstehe. Hier wird dieser Andere zum Objekt narzißtischer 
Liebe entfaltet. 

Ein dritter Beitrag über Nabokov, geschrieben von Peter Welsen, analysiert 
das Verhältnis zwischen Kinbote und Shade in Pale Fire als Sublimation homo­
sexueller Begierde. Shades Gedicht sei auf den homoerotischen König Charles 
bezogen. Jakob Gradus lasse sich wiederum als Symbol von Kinbotes Wunsch 
nach Selbstbestrafung erfassen. Dem widerspricht Gerard de Vries' jüngst ande­
renorts veröffentlichte Deutung von Gradus, Kinbote und Shade als ein und 
dieselbe Person.20 

Gerald Pirogs Beitrag rekonstruiert das Verhältnis von Bachtins Schriften aus 
den frühen 20er Jahren zu Freuds Arbeit Ich und Es nach dem Vorbild v. J. 
Benjamins Darstellung der Sozialpsychologie von Adorno.21 Am Beispiel von 
Avtor i geroj wird das intersubjektive Selbst bei Bachtin im Unterschied zu 



Rezensionen 285 

Freuds monadischem Ich-Entwurf nachgezeichnet. Beide Konzeptionen verbindet 
zwar der inhomogene Ich-Entwurf, doch liegt die Differenzierung von Es, Ich 
und Über-Ich bei Freud in der vertikalen (axiologischen) Achse, wo sie bei 
Bachtin die horizontale einnimmt: Ich für mich und ich für den Anderen. Wenn 
für Freud Kultur aus der sublimierenden Verweigerung der animalischen Lust 
entspringe und die Selbsterhaltung "by acquiescence to repressive authority" 
gesichert werde, scheine Bachtins Sozialtheorie eher angelegt zu sein auf 
"intersubjective need for mutuality" (412). Von der Gesellschaftstheorie der 
Frankfurter Schule verspricht sich der Verfasser eine Vermittlung zwischen Freud 
und Bachtin. Leider wird das Verhältnis zwischen dem 'Spiegelstadium' in der 
Theorie Lacans und dem Spiegelmodell im Entwurf Bachtins zwar erwähnt, nicht 
aber ausgeführt. 

Der für den Rezensenten interessanteste Beitrag bildet einen Versuch, den 
Umstand, daß in der Psychoanalyse nicht der Patient, sondern der Arzt die 
Geschichte des Kranken rekonstruiert, durch eine Bachtinsche Lektüre von 
Dostoevskijs Zapiski iz podpolja zu erhellen. Der dort vom Erzähler geleistete 
Widerstand gegen den Versuch Lizas, ihn zu ihrem (Wahmehmungs-) Objekt zu 
machen, wird mit Foucaults Kritik an der doppelten Asymmetrie (sprechender 
Patient, beobachtender Arzt) der psychoanalytischen Sitzung verglichen. 
Allerdings hat Harriet Murav, mit Blick auf Dostoevskijs berühmten 
Fußnotenhinweis zur Fiktionalität von Autor und Text angesichts der anschlie­
ßenden Bemerkung über die Notwendigkeit der Existenz von Personen wie dem 
Autor der Niederschriften in der damaligen Gesellschaft, dieses erzählende Ich in 
einer sehr fraglichen Weise als "the very specific product of a certain historical 
situation" (426) gedeutet und Freuds 'ahistorischer' Perspektive gegenüberge­
stellt. Die vermeintliche "Historisierung dieses Ich" steht freilich in deutlichem 
Gegensatz zum Einspruch Dostoevskij s gegen die Milieu-These im Zusammen­
hang der Diskussion über die zeitgenössische Rechtsprechung: «Делая же чело­
века зависящим от каждой ошибки в устройстве общественности, уче­
ние о среде доводит человека до совершенной безличности, до совер­
шенного освобождения от всякого нравственного личного долга, от 
всякой ответственности, доводит до мерзейшего рабства, какое только 
можно вообразить.»22 Wenn gegen die Gesprächsgattung der psychoanaly­
tischen Sitzung die Beichte (confession, 428) als Dostoevskijs Selbstverstän­
digungsmodell ins Feld geführt wird, sollte ein Blick auf die Geschichte der 
Säkularisation dieser Gattung von Augustinus über Rousseau bis auf Gogol' und 
Dostoevskij nicht fehlen. 

Adele Barkers Beitrag über Bilder von Frauen ohne Männer im Werk von Irina 
Grekova, Majja Ganina und Ljudmila PetruSevskaja gehört in den Bereich der 
Sozialpsychologie. Während im Werk der ersten beiden eher die Klage über den 
Verlust der starken Familie und der politischen Einheitlichkeit sich Geltung 



286 Rezensionen 

verschafft, wird im Werk der letztgenannten mehr die Trennungsangst artikuliert. 
Letztlich ziehen alle drei Autorinnen gängige Urteile über das 'russische' 
Kollektiv in Zweifel. Die Frage hier angebrachte nach einem 'weiblichen' Blick 
bleibt leider ungestellt. 

In den Bereich der Sozial- und Kulturpsychologie greift der den Band 
abschließende Beitrag von Gary Fox mit der Frage aus, ob eine Literatur im 
Verhältnis zu anderen Literaturen und zur Realität neurotisch sein könne. Auf der 
Grundlage der Analogie zwischen Individual- und Gruppenverhalten sollen 
allgemeine "features of Russian culture" erhoben werden. Von der bekannten 
Mentalitätsforschung unterscheidet sich diese Vorgehensweise durch die 
Berufung auf psychoanalytische Beschreibungsmodelle, wobei die Übertragung 
des dreistöckigen Modells der Psyche (Über-Ich = Regierung, Ich = Intelligenz, 
Es = Volksmassen) vom Verf. selbst als problematisch, die Übertragung des 
ödipalen Paradigmas auf die Opposition zwischen "self-conscious literary self" 
(454) und Regierungsautorität dagegen als vielversprechend angesehen wird. Den 
Erkenntnisgewinn dieser Verfahrensweise könnte der Verf. freilich erst dann 
einsichtig machen, wenn er die Spezifik der vier 'Merkmale' oder zumindest ihrer 
Kombination im Vergleich der russischen mit anderen slavischen und nichtslavi-
schen Kulturen nachwiese:23 1. Schwanken zwischen Imitation und Ablehnung 
fremder Kulturen, 2. Neigung zu »autoritärem Wüten' ("authoritarian rampage"), 
wobei die Autorität die Gesellschaft eher angreift als kontrolliert, 3. nachgebender 
Widerstand gegenüber "overenergetic authority", gepaart mit Introversion von 
Individuum und Gruppe, 4. Widerstand gegenüber Wechsel, unterbrochen von 
ausgedehnten Phasen chaotischen Umbruchs (453). Für das Zusammenspiel 
dieser "Merkmale" verwendet Сох nicht nur das Prädikat "neurotisch", sondern 
auch die damit keineswegs kongruente Kennzeichnung der russischen als 
"ödipaler Kultur". 

Das Konstrukt von Identität und Homogenität ist auf die Einzelperson gewiß 
mit Sinn angewandt worden; seine Fruchtbarkeit wird mit dem wachsenden 
Zweifel an der Konsistenz des Subjektes jedoch problematisch. Ob es dann 
erfolgversprechend ist, dem Hang nach Individualisierung der Literaturen gerade 
in Richtung auf eine solche Variante des bekannten Parallelismus von Phylo- und 
Ontogenese nachzugeben, die gerade diese Subjektidentität voraussetzt, muß 
fraglich erscheinen.24 Mit Hilfe riskanter metonymischer Verfahren (einzelne 
Autoren = russische Literatur = Rußland) wird von der (wiederholten) 
Einzelerscheinung extrapoliert auf das Gesamt der kulturellen Realität. 

Von der Sache her ist einzuwende, daß auch die russische Kultur sich viel 
inhomogener und in sich widersprüchlicher darstellt als eine solche Rekon­
struktion wahrhaben will, ja: wahrhaben kann. Сох' These, 'die' russische Intel-
ligencija sei als "Opponent" gegen 'die' "oft brutale Autoritätsstruktur" in 
Erscheinung getreten, kann schon durch den Hinweis auf den russischen 



Rezensionen 287 

Schriftsteller und Denker Nikolaj Leont'ev entkräftet werden, der gerade einer 
möglichst autoritären (etwa an asiatischen Vorbildern orientierten) Herrschaft den 
Vorzug gab. Danilevskijs Kulturbild ist kaum in Einklang zu bringen mit 
Vorstellungen von Öaadaev, von Gogol' oder Herzen. Schon auf die Frage, ob 
die russische Nation des neunzehnten und zwanzigsten Jahrhunderts 'jung', 'reif 
oder aber 'alt' sei, wußten die russischen Denker selbst keine einhellige Antwort 
zu finden, ihre Auffassung als "вечный подросток" (466) gilt keineswegs 
generell. 

Anregend sind Gary Сох' Hinweise auf Leitfiguren der russischen Kultur, die 
auch als Kristallisationspunkte für das Selbstbild dienten. Allerdings ist gegen die 
These von Peter dem Großen als "definitive statement of the structure of Russian 
authority for the following centuries" (458) einzuwenden, daß Peter vielfach auch 
als Inkarnation des Antichristen aufgefaßt wurde und das Urteil über ihn nicht 
allein dem Wert nach sehr unterschiedlich, bisweilen gegensätzlich war. 
Sicherlich erfaßt Cox PuSkin zurecht als "große mythische Figur" der russischen 
Intelligencea, doch war auch sein Bild heftigsten Schwankungen unterworfen, 
weil es regelmäßig auch zu einander ablösenden Selbstdefinitionen herangezogen 
wurde.25 Anregend ist der Hinweis auf den Zusammenhang der Mythen von 
Peter und Puskin, doch gälte es auch hier, methodisch zwischen dem Entwurf 
eines "Ich-Ideals" und einer "Mythe" zu unterscheiden. Skepsis befällt den 
Rezensenten angesichts der Erwartung des Verf.s, die russische Erfahrung könne 
aus psychoanalytischer Sicht ein Modell für das Verständnis der Kultur der 
Entwicklungsländer abgeben. Ungeachtet dieser Bedenken ist der an 
Beobachtungen und Gedanken reiche Essay zurecht an das Ende des Bandes 
gestellt worden - er kann als Ausgangspunkt vielfältiger künftiger Diskussionen 
dienen. 

An manchen anderen Beiträgen irritiert die Ausschließlichkeit des Nachweises 
englischsprachiger Literatur; immerhin handelt es sich um eine in russischer 
Sprache geschaffene Literatur und eine ursprünglich auf deutsch vorgelegte 
Theorie. Die wichtige jüngere französische Psychoanalyse und ihre Kritik wird 
oft nur einbezogen, wenn sie in englischer Übertragung zugänglich ist. Daß 
Übersetzung Interpretation ist, scheint gelegentlich in einer einsprachigen Welt in 
Vergessenheit zu geraten. 

Am Schluß sei die Hoffnung ausgesprochen, daß die wiederaufgenommene 
Publikation von Freuds Werk in Rußland26 zu einer offeneren Begegnung mit 
tiefenpsychologischer Literaturwissenschaft führt. Allerdings sollte sich dieser 
Dialog nicht darauf beschränken, die Freudsche Standarttheorie oder ihre späteren 
westlichen Modifikationen auf literarische Gegenstände zu applizieren. Viel 
stimulierender wäre es, sie mit genuin russischen psychologischen Entwürfen zu 
konfrontieren, welche 'душа' als eine Größe entfalten, die weder mit 'Seele' 
noch mit 'Bewußtsein' kongruiert. Es käme zudem darauf an, literarische Figuren 



288 Rezensionen 

und kulturelle Texte - wie in manchen der besprochenen Beiträge - auch als (im 
Verhältnis zu Alltagspsychologie und Standarttheorie) alternative Modelle zu 
rekonstruieren, die ästhetischen Tätigkeit nicht zur sublimierenden Ersatz­
handlung in einer gegebenen Wirklichkeit zu verkürzen, sondern als Herstellung 
einer Realität sui generis zu würdigen, welche dem krud Aktuellen ein erweitern­
des oder das Gegebene gar sprengendes Potentielles zur Seite stellt. Der Zusam­
menbruch der Sowjetunion eröffnet auch die Möglichkeit, ja Verpflichtung, 
manches die einst herrschende Meinung zementierende cliche über 'den 
russischen Leser' durch empirische Studien zu verabschieden. Kein Wunder, daß 
die Väter der totalitären Kultur solche das Bestehende überschreitende Energie in 
Literatur wie Psychologie mit einem Bann belegt hatten. Nützlich ist die 
Bibliographie auf den Seiten 2(K37, die mehr als 300 Titel zum Schnittbereich 
von Psychoanalyse und russischer Literatur umfaßt. Die Orientierung im Band 
erleichtern die Zusammenfassungen der Aufsätze, wichtiger noch wäre für den 
Leser ein Namen- und Werktitelregister gewesen. 

Rainer Grübel 

A n m e r k u n g e n 

1 Noch Kratkaja literaturnaja enciklopedija (Bd. 6, M. 1971) weist, ganz 
dem Horizont des Biographismus ergeben, nur das Lemma "Psichologija 
tvorcestva" auf; Wirkungspsychologie und Werkpsychologie fehlen. 

2 Über den Stand der russischen Freudrezeption in den 20er Jahren informiert 
M.A. Miller, "Freudian Theory Under Bolshevik Rule: The Theoretical contro­
versy During the 1920s", Slavic Review 1985, 626-646. 

3 D. Rancour-Laferriere, Out from under Gogol's Overcoat. Ann Arbor. 

4 0. Rank, Der Doppelgänger, Imago III, 1914, 97-164. 

5 Das Doppelgängermotiv bei Gogol', Dostoevskij und Nabokov ist von Renate 
Lachmann (Gedächtnis und Literatur. Intertextualität in der russischen 
Moderne. Frankfurt (M.) 1990, S. 463-488) in kulturologischer Betrach­
tungsweise als Simulacrum gedeutet worden. 

6 I. Smirnov, "Kastracionnyj kompleks v lirike Puskina (metodologiöeskie 
zametki)", Russian Literature. Bd. XXXIX 1991, 205-229. 

7 "О frejdistskom iskazenii russkoj literatury", Russkaja literatura 1959, 2, S. 
226-234. 



Rezensionen 289 

8 "ObeskurazivajuSöaja figura (N.V. Gogol' v zerkale zapadnoj slavistiki)", 
Voprosy literatury 1984, 3, S. 126-161. 

9 Nur am Rande sei vermerkt, daß Vasilij Rozanov (Mysli о literature. M. 
1989, 392) das psychische Geheimnis Gogols in der Nekrophilie enträtselt zu 
haben glaubte. 

10 The Problem of Form in the Psychoanalytic Theory of Art, Psychoanalytic 
Review. XIV, 1977, 5-35. 

11 B. Cooke, Poet: Aleksandr РиШп and the Creative Process. Berkeley 
1983. 

12"Dostoevsky's 'Peasant Marey'", American Imago. IV, 1947, 78-87. 

1 3 "The Peasant Marey: A Screen Memory", The Psychoanalytic Study of the 
Child. XXXVI, 1981, 381-389. 

1 4 Vgl. dazu N. Abraham / M. Torok, Kryptonymie. Das Verbarium des 
Wolfsmanns. Frankfurt (M.) usw. 1979. 

1 5 Zum Begriff der Urszene als literaturpsychologischer Kategorie vgl. A. Kittler, 
H. Turk (Hrg.), Urszenen. Literaturwissenschaft als Diskursanalyse und 
Dis-kurskritik. Frankfurt (M.) 1977. 

1 6 Die Verfasserin hat auch eine Dissertation über Zoscenko vorgelegt: K. Han­
son, Writing a Path to Health: Autobiography and Autotherapy in 
Zo$cenko's Work. University of California, Berkeley. 

17 M. Öudakova, Poetika Michaila ZoSöenko. M. 1979, 1 62ff. 

18 Hier kann sicherlich die jüngst erfolgte Publikation der Tagebücher der zweiten 
Frau Bulgakovs erhellend wirken: E. Bulgakova, Dnevnik Eleny 
Bulgakovoj. M. 1990. 

19 H. Kohut »"Thoughts on Narcissism and Narcissistic Rage", Idem, The 
Search for the Self. Bd. II. New York 1987, 615-659. 

20 Vgl. den Nabokov-Sonderband von Russian Literature Triquaterly. Bd. 
XXIV, 1991. 

21 J. Benjamin, "The End of Intemalization: Adomo's Social Psychology", Telos 
Bd. XXII, 4264. 



290 Rezensionen 

22 F. Dostoevskij, Polnoe sobranie soöinenij v tridcati tomach. Bd. XXI, L. 
1980, 16. 

23 Sonst schlösse der Beitrag an so skandalöse Publikationen an wie: H. Harvest, 
Maßloses Rußland. Selbstbezichtigungen und Bezichtigungen. Zürich 1949. 

24 Сох' Hauptargument für die Analogie lautet: "Yet cultures are composed of 
individuals and their behavior inevitable resembles individual behavior in ways 
that are worth talking about." Ergibt sich das tertium comparationis zwischen 
Individuum und Gesamtkultur nicht vielmehr aus unserer Art zu vergleichen, 
als aus der Merkmalsüberschneidung zwischen Kultur und Einzelwesen? 

25 Vgl. R. Grübel, "Convention and innovation of aesthetic value. The Russian 
reception of Aleksandr PuSkin", Theo D'Haen u.a. (Hrg.), Convention and 
Innovation in Literature. Amsterdam 1989, 181-223. 

26 Z.B.: Z. Frejd, Psichiologija bessoznatel'nogo. M. 1989. Diese Ausgabe ent­
hält im Anhang ein, wenn auch knappes, so doch sehr nützliches 
Begriffswörterbuch. 


