
Rezensionen 

Wiene^Slawist4sc-her-Almanach^9il992f291 - 33V 

Renate Lachmann, Gedächtnis und Literatur. Intertextualität in der russischen 
Moderne, Suhrkamp Verlag, Frankf.a.M. 1990. 

Gleich vorwegnehmend sei gesagt, daß ein wesentlicher Wert des Buches von 
Renate Lachmann alleine schon im Erscheinungsort liegt. Denn was in diesem 
Verlag und in anderen vergleichbaren bisher kaum vertreten war, ist die Integra­
tion des russischen literarischen und literarturtheoretischen Beitrags zur Kultur 
des 19. und 20. Jahrhunderts. Lachmanns Anliegen ist es also, die bahnbrechen­
den Theoriebildungen Rußlands in unserem Jahrhundert (Formalismus, Struk­
turalismus und Kultursemiotik) mit parallelen und weiterführenden Theorien -
besonders der französischen Postmodeme - in Verbindung zu bringen und immer 
wieder aufzuzeigen, wie sehr und in welcher Weise diese Konzepte direkt oder 
indirekt auf russische "Quellen" zurückzuführen sind. 

Darüber hinaus aber besteht das Buch auch aus einer ganzen Reihe von Einzel­
interpretationen, in denen die von Lachmann herauspräparierten russischen und 
internationalen Theoriebildungen ihrerseits wieder auf Hauptwerke der russischen 
Literatur des 19. (PuSkin, Gogol', Dostoevskij) und 20. Jahrhunderts (Belyj, 
Mandel'Stam, Majakovskij, Nabokov, Kazakov) angewendet werden. Auf diese 
Weise wird ein doppeltes Ziel anvisiert: 1. die Reintegration der russischen 
Theorietradition in die internationale aktuelle Kunst- und Kulturbetrachtung und 
2. die Rückübersetzung dieser "fortgeschriebenen" russischen Konzepte (hier vor 
allem Michail Bachtins und Jurij Lotmans) in eine denkbare russistische 
Theorieposition, unter deren Auspizien 3. Schlüsselwerke der russischen Litera­
tur neu gelesen werden können. Als Nebeneffekt dieses Vorgehens erhält der 
nichtslavistische Leser den Eindruck, als würden jene Werke der neueren russi­
schen Literatur, die trotz aller Übersetzungsbemühungen noch immer nicht zum 
festen Bestand des westlichen Lesebewußtsein geworden sind, in eben diesem ihr 
neues Heimatrecht finden. Überspitzt ließe sich formulieren, daß Lachmann 
solchermaßen eine anregende "Russifizierung" bisher für ausschließlich westlich 
gehaltender Theorien gelingt, andererseits ein wichtiger Beitrag zu einer längst 
überfälligen Einholung der russischen Literatur unseres Jahrhunderts in den 
Kontext des internationalen Kulturbewußtseins. 

Lachmann präsentiert ein Kaleidoskop theoretischer Fragestellungen, das alle 
wesentlichen Themen der poststrukturalistischen Literatur- und Kunstbetrachtung 
umfaßt: In sechs unterschiedlich großen Abschnitten geht es I. um Mnemotechnik 
und Simulakrum, II. besonders ausführlich um Fragen der Intertextualität und 



292 Rezensionen 

Dialogizität, sowie Ш. um Synkretismus und Karnevalisierung, Die Abschnitte П 
und Ш konzentrieren sich auf eine eingehende Darstellung der-Theorien-Michail 
Bachtins und ihrer Um- und Überformung im französischen und amerikanischen 
Poststrukturalismus. Dies gilt zum Teil auch für den Abschnitt IV "Gedächtnis 
und Imitatio", in dem der kultursemiotische Gedächtnisbegriff auf Werke PuSkins 
und v.a. des russischen Akmeismus angewendet werden. Im Abschnitt V geht es 
um Kryptogrammatik und Doppelung und im abschließenden Kapitel VI um die 
zentrale poststrukturalistische Idee der "Dekomposition". 

Alle sechs Komplexe sind untereinander durch ein einheitliches Theoriemodell 
verbunden, welches ich im folgenden kurz beschreiben möchte. Ich folge dabei 
der Abfolge der einzelnen Abschnitte. Ausgangsthese alles weiteren ist die 
literaturkonstitutive Funktion der I n t e r t e x t u a l i t ä t . Ausgehend von der 
postmodernen Bevorzugung der Schriftlichkeit bzw. ecriture gegenüber der 
Mündlichkeit bzw. dem Phonozentrismus von Literatur und Kultur (angelehnt an 
das Konzept von J. Derrida)1 besteht Lachmann auf einer Literaturvorstellung, 
die der physischen und der semiotischen Realität des Textes geradezu den Status 
einer personalen, den Autor ersetzenden Autonomie verleiht. Diese im Grunde 
orthodox poststrukturalistische Position kann gerade im Rahmen der russischen 
Theoriebildung bis auf den russischen Formalismus zurückgeführt werden, dem 
es ja auch um die Entpsychologisierung und Entindividualisierung des literari­
schen Textes gegangen ist. An dieser Stelle beginnen freilich auch die Probleme 
einer solchen Extremposition sichtbar zu werden: Kehren doch jene personalen 
anthropomorphen Aspekte des Textes, die bei der einen "Theorietüre" hinausge­
schickt wurden, durch die andere zurück, wodurch literarische Techniken, kul­
turelle Konzepte und Analyseverfahren zu personalen Instanzen hochstilisiert 
werden, was sich in einer exzessiven Metaphorisierung poetologischer und/oder 
philosophischer Termini manifestiert. Auf diese Weise spiegelt die solchermaßen 
anthropomorph gewordene Terminologie eben jene Qualitäten wieder, die man 
vordem oder unabhängig davon dem Schicksal des Individualautors zugeordnet 
hatte. 

Es ist nun keine Frage, daß in einer jeden Theoriebildung die ursprünglich 
instrumentell eingesetzen Termini und Konzepte, wie seinerzeit schon R. Jakob­
son in einer frühesten Schriften festgestellt hatte, zu den "Haupthelden" der Lite­
ratur (-betrachtung) aufsteigen (Jakobson [1921] 1972).2 Dieser einer jeden 
Theoriebildung immanente Prozeß wurde seinerzeit schon im Formalismus ge­
wissermaßen spielerisch inszeniert (so v.a. bei Ju. Tynjanov oder V. Sklovskij), 
im Poststrukturalismus erfuhr diese Personalisierung des Terminus jedoch eine 
besondere Nobilitierung. Gegner der Strömung würden vielleicht auch von einem 
Mißbrauch sprechen.3 Ich werde diesen Prozeß der Personalisierung und Meta­
phorisierung von Terminologie im weiteren an mehreren Beispielen vorführen, 



Rezensionen 293 

ohne dabei den Vorzug dieses Verfahrens völlig in Frage zu stellen oder gar ins 
Lächerliche ziehen zu wollen. 

Methodisch geschickt beginnt Lachmann die Darlegung des intertextuellen 
Wesens und Funktionierens der Literatur mit der urtümlichen Vorstellung der 
M n e m o t e c h n i k , also mit den Verfahren des Einsetzens von Gedächtnis­
signalen in einem Text (rhetorische Mnemotechnik) und darüber hinaus mit der 
Installierung des Textes als Gedächtnisort im Gesamtgebäude der Kultur, die 
solchermaßen als ein universeller Gedächtnisgenerator verständlich wird.4 Auf 
diese Weise wird die Bedeutung der rhetorischen Mnemotechnik und ihrer 
archaischen Wurzeln für das Kulturkonzept der Moderne plastisch sichtbar. Aus 
dieser Perspektive gibt es nicht mehr den für sich selbst sprechenden oder einem 
Autor als Sprachrohr dienenden Text, sondern umgekehrt die Vorstellung eines 
allumfassenden Universal- oder Welttextes (hermeneutisch erfaßt in Hans 
Blumenbergs berühmter Studie Die Lesbarkeit der Welt)? in den sich der Einzel­
text jeweils neu einschreibt, bzw. den er jeweils neu "zitiert". Somit steht an der 
Wurzel der von Lachmann favorisierten Konzeption die verabsolutierte Idee eines 
sich quasi selbst schaffenden Textes, dessen Sinnkomplexion und Interpretations­
vielfalt aus seiner permanenten Rückbeziehbarkeit auf die vielen anderen Texte 
resultiert. Der einzelne Text produziert oder kreiert nicht mehr ein Stück erfun­
dener oder abgebildeter Wirklichkeit, sondern er schreibt sich aus den vorhande­
nen Texten "fort", wobei er immer schon in ihnen "eingeschrieben" ist. Der Text 
referiert keine Substanzialität, er realisiert gleichsam (s)eine Zeichen-Wirklichkeit. 

An die Stelle einer metaphysischen Begründung einer solchen Universalsemio-
tik tritt freilich in der Moderne, radikal in Teilen der Avantgarde und total dann im 
Poststrukturalismus eine kulturelle oder schließlich nur mehr diskurskonventio­
nelle Legitimierung. Das Original und Urbild ist immer schon verloren, das 
Nachbilden einer realistischen Mimesiskonzeption verworfen; was bleibt ist ent­
weder die Simulation des Simulakrums (Jean Baudrillard)6 oder eben das zu 
immer neuen Sinngebungen offene Spiel der Zitate und Allusionen im gnosti-
schen Reich des "Panintertextualismus". 

An die Stelle der "Originalbedeutung" (Lachmann, 37), die den Anspruch einer 
direkten Wirklichkeitsreferenz erhebt, tritt die Referenz der Zeichen und Texte auf 
die jeweils anderen. Damit dieser totale Bezug von allem auf alles jedoch nicht 
vollends in textuellen Verfolgungswahn mündet, erfährt die Rolle des Interpreten 
eine geradezu textkonstitutive Übersteigerung. In einem sehr ausführlichen Ab­
schnitt referiert Lachmann die wichtigsten Positionen der Intertextualitätstheorie, 
wie sie in den letzten Jahren v.a. in Frankreich und Amerika entwickelt wurde 
und verbindet sie immer wieder mit M. Bachtins Theorie der Dialogizität, deren 
vielfache Präsenz in diesen neuen und neuesten Theorieansätzen auf dieser Weise 
besonders deutlich wird.7 



294 Rezensionen 

Besonders fruchtbar erscheint in diesem Abschnitt die Integration des akmeisti-
schen G e d ä c h t n i s - K u l t u r - M o d e l l s in jene Auffassung der Inter­
textualität, wie sie besonders von H. Bloom (The Anxiety of Influence, Oxford 
1973) entwickelt wurde. Dabei wird das avantgardistische Konzept der Inter­
textualität mit dem poststrukturalistischen auf vielfältige Weise verschränkt, sodaß 
einerseits die akmeistische Poetologie im Rückblick postmoderne Züge annimmt, 
andererseits die poststrukturalistische Theoriebildung mit ihren avantgardisti­
schen Wurzeln durchschaubar wird. Die ganz offensichtlichen Diskrepanzen zwi­
schen beiden Modellen erfahren solchermaßen eine paradoxale Zuspitzung, zielt 
doch die akmeistische Kulturaffirmation auf eine "Lust der Wiederholung" (Ach-
matova, Mandel'Stam),8 die poststrukturalistische auf einen tragischen Kampf 
"gegen die sich in den eigenen Text notwendig einschreibenden fremden Texte". 
Die Überwindung dieses Widerspruchs gipfelt im utopischen Entwurf einer "An­
eignung des fremden Textes" (Lachmann, 39), die diesen "verbirgt", "verschlei­
ert", "mit ihm spielt" [...] "respektlos umpolt" und in "Esoterik, Kryptik, Ludis­
mus und Synkretismus" einmündet. 

Diese so entstehende P l u r a l i s i e r u n g von S i n n g e b u n g e n 
hintertreibt die klassisch strukturalistische oder traditionell hermeneutische Fixie­
rung auf einen geschlossenen, hierarchisierten Bedeutungsaufbau des Werkes. 
Gerade in dieser Dissoziierung ("dissemination") und "Zersprühung" des einheit­
lichen Textsinnes besteht das ganze Pathos poststrukturalistischen bzw. postmo­
demen Interpretierens bzw. Produzierens von Texten. Diese von Lachmann im­
mer wieder und auf vielfältige Weise variierte Grundkonzeption durchzieht ihr 
gesamtes Buch und nimmt somit eindeutig Partei für eine Text- und Kunst­
auffassung, ja für ein Kulturmodell, das auf zugespitzte Weise den geschlossenen 
Welt klassischer oder traditioneller Sinngebung und Sinnerschliessung von 
Texten entgegengesetzt ist. 

Egal wie man zu dieser Grundauffassung steht, beeindruckt es doch, mit 
welch unermüdlicher Vehemenz und in immer neuen Variationen und Annäherun­
gen Lachmann ihr Konzept entwirft. Wer sich freilich trotz aller Überredungs­
künste der Autorin dieser Grundidee von Haus aus verschließt, wird freilich aus 
allen daraus folgenden Interpretationen nicht geläutert oder bekehrt hervorgehen. 
Er wird aber möglicherweise auch dann etwas von den ausführlichen Darlegun­
gen Lachmann profitieren, wenn er ihre Kernposition verneint: nämlich einen 
fundierten Überblick über alle wesentlichen Gedanken und Argumentationslinien, 
die das strategische Konzept poststrukturalistischen Interpretierens so spannend 
machen. Mir selbst erscheinen einige Elemente der erwähnten Konzeption des 
Nachfragens wert, vor allem an jenen Punkten, wo - wie das im Poststruk­
turalismus so üblich ist - nicht mehr klar zwischen Kode und D i s k u r s , 9 

Bedeutungsstrukturen und Sinngebungen, also letztlich zwischen analytischer 
und hermeneutischer Perspektive unterschieden wird. Eine solche Kritik, die auf 



Rezensionen 295 

diesen Dichotomien besteht, geht natürlich dann ins Leere, wenn die jeweils 
ersten Glieder der aufgezählten Oppositionen - und beides ist in poststruktu­
ralistischen Konzepten zu finden - entweder als stillschweigend gegeben voraus­
gesetzt werden, oder aber (weniger stillschweigend) außer Kraft gesetzt sind. Bei 
Lachmann, die immerhin aus der strengen russischen bzw. tschechischen (und 
späterhin deutschen) Strukturalismus-Schule stammt, werden immer wieder beide 
"Achsen der Sprache" (Jakobsons) gegeneinander ausgetauscht bzw. miteinander 
vermischt. So kann sie etwa - um nur ein Beispiel zu nennen - von einer 
"Gedächtnisgrammatik" sprechen (47), wobei ganz zweifellos in diesem Falle der 
Begriff "Grammatik" metaphorisch, also nicht im Sinne einer strukturalen 
Linguistik oder Semiotik als (Kultur-)Kode aufgefaßt ist. Gleiches besagt die 
These Lachmanns, daß (im Akmeismus und in "synkretistischen" Stilen allge­
mein) "an die Stelle der langue das konkrete Repertoire des Gedächtnisses, das 
Ensemble der Texte: die Bibliothek" tritt (388-389). 

Überhaupt zeigt sich auch hier die oben erwähnte Tendenz, strukturalistische 
oder semiotische Termini und Konzepte dadurch für die postmoderne Theorie­
bildung zu "retten", daß sie in einem bildhaften oder personalen Sinne eingesetzt 
werden. Gleiches gilt für den Begriff des Zeichens, wenn Lachmann von einem 
"Lesen" spricht, das "die Zeichenschichten durchstößt". Gleich darauf wird diese 
terminologische Metapher "realisiert" und zu einer interpretatorischen "Handlung" 
entfaltet. So lesen wir etwa: "Der Abstieg in die Krypten und Geheimgänge ver­
langt ein parasemiotisches 'inneres Lesen'" (44). 

Das gerade von den Formalisten ingeniös analysierte literarische Verfahren der 
"Entfaltung" von Texten aus einzelnen Wörtern oder Redewendungen wird hier 
und an anderen Stellen vom Objekt der Analyse zum Instrument der Interpretation 
und damit zu einem allgegenwärtigen Textgenerator. Dieses Vorgehen soll hier 
nicht grundsätzlich in Frage gestellt werden, dient es doch vielfach zur Verleben­
digung ansonsten abstrakt bleibender Theoriegebilde; immer wieder aber kann es 
besonders den weniger geübten Leser dazu verführen, die solchermaßen 
h y p o s t a s i e r t e n T h e o r e m e mit den Aktanten eines philosophischen 
Spiels zu verwechseln. Während etwa noch der klassische Strukturalismus oder 
die Kultursemiotik den szientistischen Anspruch auf Universalität nur partiell 
relativieren wollten, indem sie sich gleichzeitig als Instrument und Objekt der 
Analyse erkannten (zuletzt noch in M. Foucaults Les mots et les choses),10 

verzichtet der Poststrukturalismus vielfach auf jeglichen Universalitätsanspruch 
und relativiert sich von vornherein als Bestandteil einer Episteme, die normaler­
weise erst ex post, also aus größerer historischer oder kultureller Distanz sichtbar 
wird. Dennoch wird aber alleine durch die Gattung des wissenschaftlichen oder 
theoretischen Diskurses beim ungeübten Leser der Eindruck erweckt, als würde 
die möglicherweise zu bejahende Selbstrelativierung in der Art ihrer Selbst­
präsentation so etwas wie einen Allgemeinanspruch erheben. Gerade J. Derrida 



296 Rezensionen 

und andere in der und über die Postmoderne denkende Philosophen haben diese 
Diskursfalle nicht nur genau erkannt, sondern geradezu zum Ausgangs- und 
Angelpunkt ihrer Diskurs- und Sprachspiele erhoben. Nun ist aber Lachmanns 
Buch kein ironischer philosophischer Essay, kein paradoxaler Diskurs, sondern 
ein letztlich doch akademisches Werk, das soviel wie möglich aus dem offenen 
Spiel irisierender, opaker Sinngebungen auf die argumentative Ebene der Darstel­
lung ziehen möchte, ohne diesen Prozeß auch auf der Ebene der "Signifikanten", 
also im eigenen Schreiben durchgängig zu realisieren. Die einen mag diese 
Inkonsequenz ärgern, für die anderen (und für sie ist wohl das Buch geschrieben) 
mag gerade dieses Vorgehen von Nutzen sein. 

Der I n t e r t e x t u a l i s m u s treibt nach Lachmann "den Referenten aus" 
(49), die intertextualisierende Lektüre treibt "den Text auf einen Abgrund/-
Ungrund von Prätexten zu" (ibid.), wobei freilich "die wahre Urschrift immer 
verborgen bleibt": Gerade die Hoffnung auf die Entdeckung eines solchen eigent­
lichen Schriftsinns soll ja im Poststrukturalismus der traditionellen logozen-
trischen Hermeneutik ebenso ausgetrieben werden, wie einer klassisch-struktura-
listischen Analytik, die an eine Rekonstruktion von Bedeutungssystemen (also 
letztlich an die Realisierung von objektivierbaren Kodes im Text) glaubt. Immer 
wieder entfaltet Lachmann die "Metapher des Palimpsests", also einer sehr bild­
haften Vorstellung von übereinandergelagerten Eintragungen, die in der Entzif­
ferungsarbeit abgetragen werden, ohne daß dadurch Textschichten getilgt würden 
- eher umgekehrt: Das "Abschaben der Texte auf der Schreibtafel der Kultur 
macht alle in ihr eingetragenen Texte simultan transparent" - ein Kultur-Bild, das 
gerade im russischen Symbolismus (parallel zum Kultur-Mythos des Akmeismus 
Mandel'Stams) vielfach abgewandelt wurde.11 Die Simultaneität der gewisser­
maßen übereinanderkopierten Texte (also ihr vertikales Oszillieren) garantiert eben 
jenes die Kunstwirkung mitschaffende Prinzip der Pluralität und der unerschöpf­
lichen Offenheit der Kulturtexte allgemein. Freilich tritt hier - wie andernorts auch 
- ein fundamentaler Widerspruch auf, der nicht so sehr als Mangel der Methode 
als vielmehr als Stärke des Objekts (also des Funktionierens von Kultur allge­
mein) gelten kann: Die Bodenlosigkeit der Textinterferenzen bzw. der inter­
ferierenden Texte bzw. Eintragungen auf der Tafel der Kultur macht auf der einen 
Seite die erwähnte Referenzfunktion (also realistische Interpretierbarkeit) unmög­
lich, provoziert aber auf der anderen Seite eine Sicherstellung, die eben nicht im 
Wirklichkeitsbezug, sondern in der Kulturspeicherung selbst, in der mehr oder 
weniger bildhaften Vorstellung einer Fixierung im "Gedächtnis" der Kultur 
("pamjat' kul'tury") versteht.12 Die referentielle Legitimierung und Versicherung 
wird also ersetzt durch eine quasi "pankulturelle" Fundierung, wie sie in der er­
wähnten russischen Kultursemiotik (Ju. Lotman u.a.) vorgesehen ist. Dieses 
Kulturmodell paßt freilich eher in die spezifisch russische (und im weiteren 



Rezensionen 297 

osteuropäische) Textkultur (des 19. und 20. Jahrhunderts), als in das perfor-
manzorientierte Kulturmodell des "Westens" und seiner Postmoderne. 

Erlebnisidentität, Authentizität und Referenz - also die Annahme einer außerse-
miotischen, außertextuellen Garantie der Textproduktion - wird ausgetrieben und 
durch einen Gedächtnismythos, ja einen G e d ä c h t n i s k u l t ersetzt, der -
gerade in der von Lachmann zitierten akmeistischen bzw. überhaupt modernen 
Mythopoetik - eine zentrale Rolle spielt. Auch hier werden die magisch-kulti­
schen Untergründe jenes Theoriegeflechts sichtbar, das Lachmann als Textur 
einer postmodernen Literaturwissenschaft entfaltet. In dem sehr ausführlichen IV. 
Abschnitt des Buches unter dem Titel "Gedächtnis und Imitatio" (280-403) exem­
plifiziert Lachmann am Beispiel der Gedächtnis-Poetik PuSkins (280ff.) und der 
Akmeisten (354ff.) diesen mythopoetischen Hintergrund der poetologischen 
Inter-Text-Metaphorik. Besonders günstig für diesen Zweck erweist sich PuSkins 
Meta-Nachdichtung von Horazens "Exegi monumentum" in der Übersetzung 
Derzavins. Bei dieser Gelegenheit wird auch der Platz der Übersetzungspoetik13 

im Rahmen des von Lachmann entworfenen Intertextualismus sichtbar, und 
gleichzeitig wird deutlich, wie ein als "Klassiker" abgestempelter Autor in jenes 
Kunstmodell eingebaut werden kann, das sich selbst als synkretistisch bzw. 
antiklassisch versteht (284,299). 

Mehrfach widmet sich Lachmann dem Problem der Kanonisierung von Klassi­
kern aus der Position einer a f f i r m a t i v e n Kunstauffassung (etwa des 
Stalinismus, 286ff.) einerseits, bzw. jener der dialektischen Kritik der Antiklassik 
(der futuristischen Avantgarde) durch die neoklassische Avantgarde Mandel'-
§tams und des Akmeismus anderseits. Aus der Sicht der (frühen) Sowjetzeit 
erscheint die akmeistische Option für das Klassische und für die Gedächtniskultur 
als provokanter, utopischer Entwurf, der im Spannungsfeld (oder - im Niemands­
land) zwischen offizieller Affirmativität und antioffizieller V - Ä s t h e t i k (der 
Futuristen) aufragt. Nur in dieser Zwischenposition wird die eigentliche polemi­
sche Ausrichtung der akmeistischen Manifeste Gumilevs oder Mandel'Stams 
sinnvoll und auch für die Entwicklung der Moderne relevant, denn es war ja nicht 
der blanke Konservativismus, der die Akmeisten zur Verteidigung der klassi­
schen Kultur und ihrer idyllischen "domaSnost"' trieb, sondern die Überzeugung 
von der Notwendigkeit eines antizyklischen Kulturverhaltens der Verfremdungs-
Ästhetik gegenüber, die ihrerseits längst destruktiv oder redundant und somit zum 
Opfer ihrer eigenen Desautomatisierungstheorie geworden schien.14 Wie erwähnt 
dient diese spezifische "Avantgardistik" des Akmeismus, die in seiner affirma­
tiven "Kulturosophie" gipfelt (354f.), Lachmann als Modell für ihr Kultur-
Gedächtnis-Modell und die poststrukturalistischen Argumentationsstrategien, die 
ja auch zwischen avantgardistischem Anspruch und affirmativen Bedürfnissen 
oder Notwendigkeiten hin und hergerissen werden: "Der «Konservatismus» des 
akmeistischen Kulturmodells bedient sich avantgardistischer Strategien" (368) -



298 Rezensionen 

oder umgekehrt: Der Avantgardismus Mandel'Stams operiert mit quasi-konser-
vativen Argumenten und Motiven, deren Synkretismus auf das postmoderne 
Kulturmodell vorweist (369). Vergleichbar damit ist für Lachmann der akmeisti­
sche Synkretismus im Rahmen der Lyrik der Polyphonie des (karnevalesken) 
Romans (in der Dostoevskij-Linie, 372): In beiden Fällen tritt die Kultur das Erbe 
metaphysischer (religionsphilosophischer) oder materialistischer bzw. utilitaristi­
scher Legitimierungen (des [Soz-] Realismus) an. 

Erwähnt sei hier, daß der große Erfolg Mandel'Stams und des А к m e i s -
m u s in der sowjetischen15 wie amerikanischen Literaturwissenschaft der 60er 
und 70er Jahre vielfach auf einer kaum verhüllten Selbsttäuschung der Philologen 
beruhte, die zweierlei zu leisten glaubten: die Analyse (der Subtexte, 357f.) eines 
"klassischen Autors" (also Intertextualität als immer aufwendigere Jagd nach 
Prätexten und Vernetzungen von Motiven und Verfahren) u n d gleichzeitig die 
Auseinandersetzung mit der literarischen Moderne bzw. der Avantgarde, die man 
solchermaßen von "innen her" aufrollen und auflösen konnte. Vor dem Hinter­
grund dieser Akmeismus-Renaissance operiert Lachmann wesentlich differen­
zierter, indem sie einerseits die Kulturologie als Bestandteil der akmeistischen 
Programmatik rekonstruiert, anderseits wesentliche Elemente eben dieses Kultur­
konzepts der eigenen K u l t u r o l o g i e dienstbar zu machen trachtet. Lach­
mann entdeckt den immanent apokalyptischen Aufschub-Charakter (358f.) des 
akmeistischen Kulturmythos, der einerseits den - aus seiner Sicht - realen 
Niedergang der Kultur in der sowjetischen Gegenwart reflektiert, anderseits jegli­
che Kulturtätigkeit - besonders jene des Schreibens - als Instrument der Todes­
abwehr, der Verhinderung bzw. Verzögerung des Endes sichtbar macht. Hier 
wird Derridas Begriffsmythos der "difference"/"differance" (als Aufschub des 
Endes, 402) auf sehr produktive Weise für die akmeistische Kultur-Utopie nutz­
bar gemacht, die der avantgardistischen "linken" Utopie-Kultur ebenso entgegen­
tritt wie dem hysterischen Diskurs der symbolistischen Apokalypsen. 

Der bei Lachmann metapoetisch bzw. kulturologisch gedachte Erinnern-Ver-
gessen-Gedächtnis-Komplex verfügt bei den Akmeisten auch über eine mytho-
poetische Dimension: Es geht nicht nur um die intertextuelle Akkumulation von 
Kulturschichten und Gedächtnisspuren, sondern auch um eine Art "Thanato-
poetik", die das dichterische Wort erst im Akt des Sterbens freisetzt, wenn es -
wie der Vogel den Käfig, bzw. der Atem (= Seele) - den Brustkorb verläßt, um in 
die Unterwelt, d.h. den Gedächtnisspeicher der Kultur einzutauchen. Wenn für die 
futuristischen Archaisten oder die symbolistischen Mythopoeten das Urwort in 
der Tiefe des Unbewußten beheimatet ist bzw. dorthin (dionysisch) wieder zu­
rückkehrt, ist das Jenseits der Akmeisten die Über-Ich-Sphäre der Gedächtnis-
Kultur, die im Erinnerungsakt sterbend jeweils wiedergewonnen wird (367). 

Besonders anregend sind hier jene Abschnitte, in denen Lachmann aktuelle 
Konzepte - etwa das der Intertextualität - mit ihren Ursprüngen im Kunstdenken 



Rezensionen 299 

der Moderne konfrontiert, wie dies gerade im Falle von Michail Bachtins Dialogi-
zitätstheorie geschieht (5Iff.). Bedenkt man die geradezu beängstigende Bachtin-
Renaissance der letzten beiden Jahrzehnte und die dabei ins Kraut geschossene 
Meta-Metaphorisierung der Bachtinschen Begriffsbilder (wie Karnevalismus, 
Lachkultur, Gegenkultur, Dialogizität, Polyphonie etc.),16 wird der Leser eine 
Rückstutzung solcher Begriffswucherungen auf ihr epistemologisches Ausgangs­
niveau ebenso wie auf ihre praktizierbare Instrumentalität freudig erwarten. 

Worum es Lachmann geht, ist zugleich ein solcher Rückverbindungsversuch 
der Bachtinschen Konzepte mit literarischen und kulturellen Ideen der russischen 
Moderne (Mandel'Stam, Belyj etc.) als auch ein Weiterdenken dieser Konzepte im 
Kontext der aktuellen Theoriediskussion der letzten Jahre. Die Stärke und Schwä­
che ihres Vorgehens liegt dabei in dem von ihr gewählten "Synkretismus des 
Diskurses" (51), der jener offenen P l u r a l i t ä t d e r S i n n k o n s t i t u ­
t i o n "intertextueller Werke" (der Literatur) durch eine analoge Offenheit und 
Pluralität bei der "Zusammenschaltung verschiedener Ansätze" (ibid.) und Metho­
den gerecht werden will. Während - überspitzt formuliert - ein analytischer, 
monistischer Ansatz (sei er poetologisch, psychoanalytisch oder kultursemiotisch 
etc. ausgerichtet) der Heterogenität des Objekts durch Homogenität des Zugangs 
absichtlich und absichtsvoll eben n i c h t gerecht werden will, beruft sich 
Lachmann auf die zitierte "Vielschichtigkeit" des Objekts (seine Polytextualität, 
Multifunktionalität und intertextuelle Allbeziehbarkeit), dessen synkretistische 
Natur eine entsprechend freie Kombination von Methoden geradezu provoziert. 
Der klassische "Analytiker" gerät in die Gefahr einer Projektion seines metho­
dologischen Reduktionismus auf die Natur seines Realobjekts (das ästhetische 
Objekt in seiner ganzheitlichen Erfahrungsvielfalt wird reduziert auf das Artefakt, 
dieses auf ein theoretisches Konstrukt etc.); der postmoderne "Synthetiker" 
dagegen verschränkt Objekt- und Metabene und wird schließlich dazu gezwun­
gen, an der Fortschreibung des geöffneten bzw. zur unabgeschlossenen Interpre-
tierbarkeit aufgebrochenen Ausgangstextes mitzumachen. 

Er gerät dabei in eine dem Regietheater ähnliche Lage, das im übrigen gerade 
in der Verfremdungs-Dramaturgie eines Mejerchol'd seinen analytischen, struk-
turalistischen Ursprung hat: Auch hier wird der Ausgangstext ja nicht "werk­
getreu" reproduziert oder ideologisch monofunktional aktualisiert, sondern zum 
Libretto einer Interpretation, die das Spontane, Dialogische und Offene der Insze­
nierung mit dem Werk-Kunstanspruch des Artefakts in eins setzt: Der Regisseur 
ist nicht mehr dienender Interpret eines vorgegebenen (oder klassischen) Originals 
(bzw. des Originalgenies), sondern selbst zunächst mitschaffender und sodann 
gar autonom-schaffender Künstler, der einerseits die Originalitätsaura des Aus­
gangstextes (durch Kontaminationen mit anderen Texten etwa) destruiert und 
gleichzeitig seine eigene Interpretation - also die Performanz eines "Librettos" -
als primären Kunsttext präsentiert, womit er selbst in die Aura des Originals tritt. 



300 Rezensionen 

Diesen Prozeß einer Primarisierung des ursprüglich Sekundären beobachten wir 
schon seit der Romanik, ja eigentlich während der gesamten Entwicklung des 
manieristischen Kunsttyps (G.-R. Hocke), wobei der Metatext dem Objekttext 
gleichgesellt wird (Walter Benjamin zur Rolle der Literaturkritik in der Romantik) 
oder dominiert (O. Wilde über die Priorität des Sekundären - also etwa der Kritik 
- über das "Original") oder diesen schließlich gar ersetzt, wie dies im Konzep-
tualismus der abstrakten Avantgarde beginn, wo partiell das Artefakt durch sein 
verbalisiertes theoretisches Modell ersetzt wird (vgl. K. Maleviö). 

Die Aufhebung der Differenz zwischen Original und Interpretation, P r i ­
m ä r - und S e k u n d ä r t e x t , Invention (des essentielle Neuen, Anderen) 
und Kombination (des Vor-Gegebenen) impliziert auch eine Neutralisierung bzw. 
Grenzverschiebung zwischen Theorie und Objekt, Realität und Sprache und 
letztlich zwischen Kunst und Wissenschaft bzw. Philosophie. Wohlweislich be­
schränkt sich Lachmann auf die Untersuchung der postmodern erstarkten Bezüge 
zwischen beiden Bereichen, ohne im eigenen Schreiben ihre Gleichsetzung oder 
die Ersetzung des Einen durch das Andere voll zu realisieren, wie dies etwa bei 
Derrida oder Lyotard der Fall ist. Paradigmatisch für diese Entwicklung wäre eine 
Reflexion der Theorie-Praxis-Inversion im russischen Formalismus, mit dem sich 
die Autorin jahrelang eingehend auseinandergesetzt hatte. Gerade die Formalisten 
waren es ja, die - bahnbrechend für die moderne Literaturwissenschaft insgesamt 
und auf der Basis der Vorarbeit durch die Symbolisten (v,a. Belyjs und Ivanovs) 
- die literaturwissenschaftlichen, literaturkritischen und künstlerischen Eigenakti­
vitäten (noch dazu in mehreren Medien - etwa auch im Film) zu einer einzigen 
Aktivität im Rahmen des kulturell-ästhetischen Prozesses zusammenfaßten. 
Einige Hinweise auf diesen Teil der "Vorgeschichte" wären der Sache gewiß 
dienlich gewesen; das Ersetzen der formalistischen Tradition durch die akmeis­
tische ist zwar aus der Sicht einer Gedächtnis-Kultur-Konzeption durchaus kon­
sequent, wird aber dem Gesamtprojekt einer Rückverbindung der postmodernen 
Modelle zu den modernen nicht ganz gerecht. Vielleicht rührt dies auch daher, daß 
im Poststrukturalismus aus Gründen des Identitätsschutzes gerade jede Konzepte, 
die man besonders gerne für sich alleine reklamieren möchte, nicht gerne in der 
eigenen Vorgeschichte (also in den theoretischen Prätexten) nachlesen - oder gar 
nachzeichnen - möchte. 

Umso nützlicher ist der Versuch Lachmanns, die Konvergenzen zwischen 
Akmeismus (Mandel'Stams) und Bachtin - jenseits der kaum vorhandenen 
kausal-genetische Bezüge - aufzuklären (53ff., 354ff.). Auch hier kann sie deut­
lich machen, wie die Neulektüre Bachtins in der sowjetischen Literatursemiotik 
seit den 60er Jahren und die Wiederentdeckung Mandel'Stams und des Akmeis­
mus in der selben Zeit in der russischen und internationalen Mandel'Stam-For-
schung auf gemeinsame Wurzeln zurückgehen. Diese liegen aber nicht aus­
schließlich an der Konvergenz von Bachtinscher Dialogizitätstheorie und (акте-



Rezensionen 301 

istischem bzw. [post-]struktrualistischem) Intertextualismus, sondern auch in der 
kaum beachteten Tatsache begründet, daß Mandel'Stam wie Bachtin ein und 
derselben Formation einer "synthetischen Avantgarde" und dem ihm homologen 
kunsttheoretischen Modell der "formal-philosophischen Schule" (der sowjeti­
schen 20er Jahre) entstammen.17 Eine Aufarbeitung dieser Herkunft würde nicht 
nur die sehr isolierte Position Bachtins seit den 20er Jahren und den falschen 
Eindruck seines Einzelkämpfertums revidieren, sie würde auch das Modell einer 
" d r i t t e n A v a n t g a r d e " - neben der analytischen der Futuristen und 
Formalisten einerseits, und neben der neoprimitivistischen Mythopoetik (etwa 
eines Chlebnikov und der "semantischen Schule" Frejdenbergs etc.) anderseits 
zutage fördern. Und ausgehend von einem solchen dritten Avantgarde-Typus 
(und seinen engen Bezügen zu neoavantgardistischen Entwicklungen der 30er bis 
50er Jahre) wäre auch der Brückenschlag zu den Entwicklungsbedingungen des 
Poststrukturalismus adäquater nachvollziehbar, ohne daß man dabei die "weißen 
Flecken" in der Geschichte mit Evolutionssprüngen verwechseln müßte. 

Kompliziert wird die konzeptuelle Gleichsetzung von Intertextualität und 
Dialogizität durch die Integration einer gleichfalls stark metaphorisch überformten 
A n a g r a m m t h e o r i e , die- ausgehend von den Konzepten F. de Saussures 
(und ihrer Vermittlung durch J. Starobinski und Riffaterre etc., vgl. 54ff.)18 -
aus der Sphäre der Schriftlichkeit bzw. Graphemschicht der Textproduktion bzw. 
Rezeption in jene der Textualität verlagert wird:19 Ebenso wie das klassische Ana­
gramm im Herausschneiden einzelner Grapheme aus vorgegebenen Wortfolgen 
und einer Neusynthetisierung derselben zu einem zweiten, kryptischen Wort bzw. 
Text besteht, wird in der intertextuellen Anagrammatik ein Textteil aus vorhan­
denen (Prä-)Texten herausgeschnitten (Zitat) und zu einem neuen Text synthe­
tisiert. Freilich wird auch hier das methodische Prinzip gewissermaßen hyposta-
siert, der Akt des Herausschneidens allzu wörtlich verstanden und damit der 
Begriff des Anagramms extrem überdehnt. Er umfaßt letztlich jene (manieristi-
schen Verfahren) der offenen Neukombination vorgegebener Teile, die auch in 
der (russischen) Avantgarde als "sdvigologija" (Kruöenych) theoretisch formuliert 
und poetisch praktiziert wurde. Die Anagramm-Interpretation im französischen 
Kontext seit den 60er Jahren (v.a. bei Kristeva, Starobinski, Riffaterre) wird bei 
Lachmann mit entsprechenden Entwicklungen in der Tartu-Moskau-Schule (hier 
v.a. bei Toporov) verschränkt, wobei nicht immer der nicht unwesentliche 
Unterschiede zwischen beiden "Anagrammatiken" klar wird (55f.).20 

Der kleinste gemeinsame Nenner zwischen Dialogizität, Intertextualität und 
Anagrammatik wäre das genuin analytische Verfahren einer H o m o l o g -
s e t z u n g von Verfahren einer Ebene mit solcher einer (hierarchisch höheren) 
anderen Textebene, einer Vorgang, der im Poststrukturalismus weitgehend mit 
einer Analogsetzung vertauscht wird: So ist es ja durchaus eine Sache, die Homo­
logie (d.h. die funktionale Analogie) zwischen den Verfaliren der Wortebene 



302 Rezensionen 

(etwa der Kalauer, die semantische Verschiebung) und jenen der Sujet-Ebene zu 
postulieren (wie dies schon V. Sklovskij in seiner bahnbrechenden gleichnamigen 
Studie tut ("Svjaz' priemov stilja s priemami sjuzetoslozenija", 1919); etwas 
anderes ist es, diese Transformation zu einer "Metamorphose" umzudeuten, die 
als Aktant einer Mythopoetik figuriert. Bei einem solchen Vorgehen werden 
metapoetische Verfahren zu mythopoetischen "Helden"; das analytische Instru­
ment der Homologsetzung (Kern und Ziel einer jeden Strukturanalyse) wird "re-
analogisiert". Lachmanns Satz "der Begriff erscheint vorerst nicht disziplinierbar" 
(56) enthüllt das hier angesprochene Problem der terminologischen "Polyvalenz", 
die in ein tautologisches Verhältnis zur Pluralität des Kunst-Objekts tritt. 

Der bei Lachmann immer wieder aufgegriffene Terminus einer "Doppel- oder 
Vielfachkodierung" des kreativen Textes wird in aller Regel mit dem Begriff der 
(intertextuell induzierten) Dissoziierung von Sinngebungen verbunden. Damit 
stehen wir aber vor einem weiteren fundamentalen Problem poststrukturalistischer 
Theoriebildung - nämlich der unübersichtlichen Differenzierung von S i n n und 
B e d e u t u n g erwachsend aus der Ausklammerung des für jede Analytik so 
wesentlichen Konzepts des "Kode", dessen disziplinierende Autorität vom Text 
als Diskurs (d.h. als parole) entweder unterlaufen (negiert) oder gar annihiliert 
und ersetzt wird. Wenn es keinen Kode gibt, dann ist auch die Annahme von 
vorgegebenen (primären oder sekundären) Bedeutungssystemen (d.h. der Para-
digmatik eines Lexikons) hinfällig; dann reduziert sich die Interpretation auf jene 
Sinnerschließung, die von einem Diskurs auf den anderen verweist. An die Stelle 
des semantischen, symbolischen, ikonographischen Kode tritt das komplexe 
Sinnangebot eines Prätext-Korpus, das im jeweiligen Diskurs realisiert (also 
zitiert, alludiert) wird: Die direkte Referenz des Textes (mithilfe des Kode) auf 
eine außertextuelle Welt (der "Realia") wird negiert zugunsten einer Gleichsetzung 
von Prätext-Welt mit empirischer, psychischer oder sonstwie definierter Realität. 
Der intertextuelle Bezug erhält somit den Charakter einer Referenz auf eine 
(gleichwohl schon vertextete) "Welt", während im klassischen Strukturalismus 
(auch in seinen vorgeschobensten Positionen) letztlich immer die "semantische 
Welt" als Rekonstrukt aus dem Artefakt gewonnen werden sollte. 

Der von Lachmann besonders aus den Theorien Riffaterres abgeleitete Begriff 
der S e m a n t i к versteht sich losgelöst von - als statisch diskreditierten -
semantischen Systemen; an deren Stelle tritt das "semantische Paragramm" (Riffa­
terre, "Pour une semiologie des paragrammes"; hier 58), das - anders als das 
semantische Paradigma oder System - den Text nicht sosehr konstruktiv aufbaut, 
als (im Sinne einer "semantischen Vorgabe") dekonstruktiv ermöglicht: Die Vor­
gabe fokusiert das Sinnangebot der "anderen Texte", das im gegebenen Text 
realisiert wird. Das semantische System (eines Kode, eines Lexikons, einer 
Kultur) kann höchstens als Objekt der Destruktion dienen: Der plurale Sinn der 
Prätexte tritt im gegebenen Text (als Objekt seiner Interpretation) in die Aura einer 



Rezensionen 303 

Bedeutungshaftigkeit, die freilich kein statisches Lexikon realisiert, sondern eher 
so etwas wie "Ad-hoc-Regeln" (einer "Para-Logik") etabliert. Diese erschließt 
sich aber nicht einer "Analyse", wie dies Lachmann mehrfach begrifflich nahelegt, 
sondern eben nur der intertextuell orientierten Mehrfach-Lektüre, die den Text -
wie er in einer Erstlektüre etscheint- ent-monofunktionalisiert, d.h. seiner Univo-
zität und Eindeutigkeit entledigt: "Aus beiden Lektüren resultiert eine Unent-
scheidbarkeit, Garantie für das semantische Fortleben des Textes, die immer neue 
Sinndifferenzen aufrufen läßt" (59). 

Der Begriff des "doppelt [oder mehrfach] kodierten Textes" impliziert also auf 
der einen Seite den Kode-Begriff, disseminiert bzw. dissoziiert ihn aber gleich­
zeitig durch die Annahme seiner Multiplizierung bzw. seiner Ambiguisierung. 
Dabei bleibt aber offen, o b ( M e h r f a c h - ) K o d i e r u n g den Kode-Begriff 
(wie im klassischen Konzept Lotmans (Struktur des künstlerischen Textes) eben 
noch braucht, oder ob hier eher von einer "offenen", pluralen Sinngebung, einer 
Interpretationsambivalenz die Rede sein sollte. Das re-duktive Vorgehen des Ana­
lytikers, der ein Textelement (bzw. seine regelhafte Verknüpfung) auf Lexikon 
und Grammatik eines gegebenen Kodes (oder deren mehrere) zurückführt (und 
damit de-kodiert), bildet hier gleichsam das Modell (oder eher die Metapher für 
ein analoges Vorgehen bei der "De-Kodierung" von Sinn(gebungen): Es müßte 
freilich an die Stelle des/der Kodes das Korpus der Prä-Texte treten (hypostasiert 
im Pantintertextualismus des Kultur-Buches). Dann nämlich wird das Zitieren 
(Prätext —> Text) ein Prozeß, der homolog ist zum paradigmatischen Akt der 
Selektion eines Elements (aus dem Lexikon bzw. Kode) und seiner syntagma-
tischen Eingliederung in einen aktuellen (Kon-)Text (vgl. Jakobsons klassisches 
Zwei-Achsen-Modell). Der Kode und seine Systemhaftigkeit (also Invarianz) 
überläßt seine Stelle dem offenen "Dialog der Texte" (60) - ein Bild, das deutlich 
den hypostatischen Charakter ehemals analytischer Termini (so noch bei Bachtin) 
entblößt. 

Die " p l ü r a l e S i n n k o n s t i t u t i o n " (63) resultiert aus einer dekon­
struktiven Lektüre des Einzeltextes, der auf seine Prätexte hin und von diesen 
zurückgelesen wird, wobei die Szene des Verstehens jene des "impliziten Textes" 
ist, in dem sich Prätext und präsenter Text überschneiden. Die methodologische 
"Gretchenfrage" stellt sich freilich eben da, wo die Grenzen liegen. 1. zwischen 
expliziter und impliziter Signalisierung von Intertextualität und 2. zwischen Zu­
gänglichkeit bzw. Verschlossenheit eines Intertextualitäts-Wissens, dessen Vor­
handensein bzw. professionelle oder nur rudimentäre Kenntnis den Leser qualifi­
ziert oder disqualifiziert. Eine Intertextualitätstheorie müßte also - ebenso wie eine 
Anagrammatologie - nicht sosehr Amplifizierungsregeln anbieten, als vielmehr 
solche der R e s t r i к t i о n , die es gestatten, die unendliche Proliferation von 
offenen Sinngebungen und Konjekturen ebenso einzuschränken wie ihre Fixie­
rung auf eine einzige zu vermeiden. Mit Recht spricht Lachmann in diesem 



304 Rezensionen 

Zusammenhang wieder von einer "Zähmung" des Intertextualismus (64), an die 
sie sich selbst immer wieder annähert, ohne dabei allzu restriktiv vorgehen zu 
wollen. Die unendliche bzw. unabschließbare Entdeckung von Anagrammen an 
allen - auch den banalsten - Texten hatte ja auch Saussures Anagrammatikstudien 
letztlich ad absurdum geführt, denn plötzlich gab es nur noch Anagramme - aber 
eben insignifikante. Ähnliche Probleme plagen wohl auch eine intertextuelle Ana­
grammatik, die unter einem Zuviel an sich anbiederndem Sinn leidet. Dagegen 
operiert der Analytiker mit einer Sinn-Epoche und dem grundsätzlich aufkläre­
rischen Instrument des Nicht-Verstehens.21 

Lachmann identifiziert - ausgehend von Bachtins Monolog-Dialog-Modell -
Eindeutigkeit, Monofunktionalität, Textisotopie, Referenzialität, Identität, Sinn-
zentriertheit ("Sensozentrismus", "Logozentrismus"), "Strukturzentrismus", 
Kodefixierung etc. mit einem klassischen, traditionellen, letztlich (negativ gewer­
teten) affirmativen Text- und Kulturmodell, Diesem steht das positiv gewertete 
Modell einer Nicht-Eindeutigkeit, Polyfunktionalität, Text-Heterotopie, Intransi-
tivität, Nicht-Identität, Sinn-Dissemination, Diskursivität etc. des offenen, dialo­
gischen Intertextes gegenüber, dessen Typus gleichwohl nicht aufgehen darf -
denn das wäre ja eine Repetition des klassisch gewordenen Modells der Avant­
garde - in der Verfremdungs-Ästhetik - in einem Modell der nicht-affirmativen 
Kultur der Nicht-Identität (im Sinne von Lotmans Kulturtypologie). Gesucht ist 
also ein Drittes (Literatur- und Weltmodell), dessen Alterität sich sowohl von der 
affirmativen Klassik wie von der anti-affirmativen Modernität (bzw. manieristi-
schen Avantgarde) emanzipiert. Daher die amphibische Doppelnatur des Begrifs 
De-Konstruktion, der sowohl das affirmative (Konstruktive) als auch das ver­
fremdende (Destruktion) enthält bzw. synthetisiert, ohne dabei auf den Tonfall, 
den spezifisch avantgardistischen Diskurs der Neuheitsanpreisung und Provo­
kation zu verzichten. 

Am wenigsten überzeugt eine Methode immer da, wo sie auf jene Objekte (hier 
Texte) angewendet wird, aus denen sie ursprünglich abgeleitet wurde: Die aus­
schließliche Demonstration des Universalitätsanspruches eines I n t e r t e x ­
t u a l i s m u s anhand von "aus Literatur gemachter Literatur" (65ff.) wäre tat­
sächlich ein leeres Treiben, das im übrigen schon den russischen Formalisten zum 
- freilich nur teilweise berechtigten - Vorwurf gemacht wurde. Aber auch hier 
vermeidet Lachmann ein Anknüpfen an die auf reine Innovatorik fixierte V-
Ästhetik der Avantgarde, steht doch "die Vorstellung von einer Wiedererweckung 
erschöpfter Verfahren und Formen durch ihre Entblößung [...] derjenigen von der 
Unerschöpflichkeit des Potentials eines Textes entgegen, wie sie die Intertex-
tualitätstheorie favorisiert" (66). Diese setzt auf die (Eigen-)Dynamik des zitierten 
(Prä-) Textes, in dem die Formalisten nur ein totes Kapital bzw. Material zur 
(deformativen, verfremdenden) Innovation sehen wollten - eine Auffassung, die 
der sehr differenzierten formalistischen Parodietheorie nicht voll gerecht wird.22 



Rezensionen 305 

In diesem Zusammenhang spricht Lachmann gar vom "Leistungsdruck der Inno­
vation" (67), der die (formalistische, avantgardistische) V-Ästhetik beherrschte, 
welche ja ihrerseits zum Gegenstand der poststrukturalistischen, postmodernen 
Avantgardekritik erhoben wurde. Dies eben deshalb, weil die Verwechslungs­
gefahr zwischen beiden Modellen - zwischen der "historischen Moderne" (1870-
1930) und Postmoderne - schließlich größere Gefahren einer Identitätsfindung 
für letztere schafft als das unverdrossene Fortwirken abgesunkenen vormodernen 
oder antimodernen "Kulturgutes". 

Es ist nicht eben leicht, den klassisch strukturalistischen (oder schon formali­
stischen) Intertextualismus23 vom poststrukturalistischen in der Deutung Lach­
manns zu unterscheiden. Der Hauptunterschied liegt wohl darin, daß im ersten 
Falle der (zumeist parodistische) Intertextualitätsbezug primär der Bedeutungs­
konkretion und Entblößung der Signifikantenstruktur des eigenen (zitierenden) 
Textes dient als der im Neo-Strukturalismus immer wieder beschworene Prozeß 
einer "unkontrollierten Sinnkomplexion" (67), die letztlich auch wieder auf die 
Prätexte zurückwirkt und "dem Zugriff des System- und Strukturdenkens entzo­
gen" ist (ibid.). Eben diese In v er s i o n v o n U r s a c h e u n d W i r ­
k u n g ist ja ein ganz wesentliches Instrument des postmodernen Denkens (vgl. 
Lyotard, Derrida), in dem der für den Strukturalismus noch bindende Vektor 
einer irreversiblen Zeitrichtung (in der Syntagmatik der Perioden- und Kultur­
systeme ebenso wie in der Sujetstruktur von narrativen oder diskursiven Texten) 
aufgehoben ist zugunsten eines offenen Makrotextes, der das kulturelle "Feld" 
ausmacht.24 Diese Tendenz zur "Verräumlichung" ist freilich auch schon ein Erbe 
der Moderne insgesamt und des Strukturalismus im besonderen. Während im 
klassischen Intertextualismus der frühere Text den späteren bedingt und erklärt, 
kann es im poststrukturalistischen genau umgekehrt zugehen - dann nämlich, 
wenn der "spätere Text" geradezu in der Absicht verfaßt wurde, die früheren sich 
selbst dienstbar zu machen, um sie ihrerseits als Gegenstand einer rückwirkenden 
Neuerklärung innovativ lesbar zu machen. 

Die Wurzeln eines solchen "usurpativen" Vorgehens erkennt Lachmann in 
einer ganzen Reihe von Schlüsselwerken der (auch russischen) Moderne, ja in 
einer regelrechten Tradition, die von Rabelais über Sterne zu Belyj, Joyce, 
Borges, Doderer, Arno Schmid oder Jabes führt.25 Es ist dies aber letztlich eben 
jene (manieristische, nicht-klassische, karnevaleske) Linie, die schon in der 
Moderne (hier v.a. im Formalismus und Strukturalismus) als die eigene Tradition 
einer V-Ästhetik reklamiert wurde. Kipp- und Mittelpunkt zwischen beiden 
Interpretationsmodellen ist wiederum Michail Bachtins Dialogizitätskonzept, das 
zwischen avantgardistischer und postavantgardistischer Intertextualität steht und 
nach Lachmann die (offenbar formalistische) Priorität des "Machens" durch eine 
dialogisch potenzierte Semantik ersetzt (69). An diesem Punkt wird die Ver­
wischung der Differenz zwischen B e d e u tu n g s - und S i n n f u n k -



306 Rezensionen 

t i o n e n (also zwischen Semantik und Pragmatik, Kode und Mitteilung, Analy­
tik und Interpretation) besonders deutlich. Lachmann übersetzt denn auch konse­
quent Bachtins Ausdruck "smyslovoe otnoSenie" als "semantische Beziehung" 
(69, vgl. M. Bachtin 1979, 297) gerade in einem Kontext, in dem Bachtin seine 
sinnorientierte, dynamische Auffassung des "Rede-Werkes" ("reöevoe proizve-
denie", ibid., 297), dem statischen Sprach-Objekt der Linguistik (und implizit dem 
Kode-Denken der Formalisten) entgegengesetzt.26 An anderer Stelle ersetzt 
Lachmann ganz direkt den Begriff der "Laut-Bedeutung": des Futurismus/-
Formalismus ("zvukovoe znaöenie", "zvuko-obraz") durch den des "Laut-Sinns" 
(bzw. "Sinn-Lauts", 108), aus dem sich - wie etwa in A. Belyjs symbolistischer 
Prosa(-Theorie) - komplexe "Lautmotive" entfalten. 

Lachmann leitet aus der Bachtinschen D i a l o g i z i t ä t s t h e s e einen 
h e r m e n e u t i s c h e n Anspruch ab, der bei diesem selbst (vor allem in seiner 
Partizipation an der "Formal-Philosophischen Schule") auch angelegt ist-jedoch 
immer in Schach gehalten wird von einem wachen analytischen Auge, das den 
"verstehenden Lektüreprozeß" (69) kontrolliert. Die dahinter wirkenden "Subjek­
te" (und das sie umgebende "soziale Milieu", 70) stehen aber im Intertextualismus 
in einem eher gebrochenen Verhältnis zur Eigendynamik der Texte selbst, die 
ihrerseits als Quasi-Personen miteinander in einem offenen, unabschließbaren 
Dialog stehen, der eine "vereindeutigende Lektüre hintertreibt" (71). Diese sub­
versive Stoßkraft der Unabgeschlossenheit wird nun - ausgehend von Bachtin -
bei Lachmann mit einer grundsätzlichen "gegenkulturellen Funktion" (71) der 
Karnevalsliteratur bzw. einer jeden intertextuell funktionierenden Kunst gleichge­
setzt, womit ein wesentliches Element der avantgardistischen V-Ästhetik - die 
konterdependente Anti-Intention gegen einen monologisierenden Herrschaftsan­
spruch - in die poststrukturalistische Ästhetik hinübergerettet wird, "ohne sich 
[wie der statische Strukturalismus] dem Innovationsdruck zu beugen" (73). Das 
formalistisch-strukturalistische Konzept einer auf permanente Innovation bzw. 
Verfremdung aufbauenden Evolutionsästhetik soll einem Kultur-Gedächtnis Platz 
machen, in dem "textuelle Erfahrung" akkumuliert wird (76), Diese aus der 
Palimpsest-Metapher (77f.) abgeleitete Kulturvorstellung als Speicher von über-
einandergelagerten (interferierenden) Texten ersetzt also das klassische Struktur-
Modell der Abfolge bzw. Evolution (von Epochensystemen) etwa im Sinne Ju. 
Tynjanovs durch die erwähnte Idee eines G e d ä c h t n i s -Raumes"; dieser 
wird freilich nicht wie in der Sphäre des archaisch-primitiven oder unterbewußten 
Denkens als "semantischer Raum" (im Sinne V.N. Toporovs) bzw. als paradig-
matisches System gedacht, sondern einerseits wörtlich genommen als Schriftraum 
(im Sinne des Anagrammatismus), anderseits als Dialog-Raum, der sich zwischen 
den Texten (als "zwischentextliche Leerstelle", als Zeichenraum, 79; 378) auftut 
und einer statischen Totalisierung und Monologisierung entgegenwirkt. Zu dieser 
neigt der (naive oder fehlgeleitete) Leser, der sich auf seine Erstlektüre be-



Rezensionen 307 

schränkt, wogegen der Mehrfachleser (mithin der Intertextualist) der Doppel­
sinnstruktur des Textes (80) gerecht werden soll. Er tut dies, indem er jener 
Grundfigur der Intertextualität folgt, die Riffaterre als (intertextuelle) Syllepse 
begreift. Auch hier wird deutlich, worin der entscheidende "Paradigmawechsel" 
zwischen Strukturalismus und Neo-Strukturalismus bestehen soll: im Abgehen 
vom Kode, von der semantischen Welt (und ihrer Differenz zur Syntagmatik, also 
zur Vertextung und zur pragmatischen Intentionalität) - hin zu einer r h e t o r i ­
s c h e n Textauffassung, welche die Aktivität des Lesers ("lecture") in die 
Syntagmatik und Struktur(en) der "ecriture" reintegrieren soll. Das "Double" 
jenes Textsinnes, der sich nur der Primärlektüre erschließt, entbirgt gleichsam 
jenes Abwesende des Textes, das für Lachmann als "ausgeblendete, inoffizielle 
Sinnkomponente" (81) die Subversion der Doppelsinnstruktur des Kunsttextes 
ausmacht. 

An die Stelle der Statik (und Autorität) eines Kode rückt Lachmann - Bachtin 
und Kristeva verschmelzend - eine quasi-materielle Auffassung des Sinnes als 
"Spur", die sich gewissermaßen den Worten bzw. Texten einprägt, diese (palim-
psestisch) überlagert. Damit wird einem allzu permissiven "Flottieren" des Sinnes 
ein stabilisierendes, verfestigendes Element beigemischt, wodurch letztlich an­
stelle des Kode das Gedächtnis-Buch der Gesamtkultur rückt. Solchermaßen wird 
Bachtins Begriff der " S t i m m e " , der ursprünglich doch die artikulatorische, 
prosodische Präsent ihres Trägers mitmeinte, aller phonetischer Qualitäten be­
raubt, damit sie letztlich der Derridaschen Favorisierung der Schrift gegen den 
Phonozentrismus kompatibel wird (194) - oder umgekehrt: "Nur im Roman 
gelingt die Verstimmlichung der Schrift" (195) oder aber in der akmeistischen 
Gedächtnis-Kunst, in der die "Ambivalenz von Stimme und Schrift" ausgetragen 
wird (389ff.). 

Interessant wäre hier die Frage nach dem Stellenwert etwa der G r a p h e m ­
p o e t i k bzw. des Lettrismus (in der Avantgarde bzw. im gesamten manieristi-
schen Kunsttyp) für eine solche Argumentation der Zurichtung Bachtins für die 
Positionen Derridas, stand doch Bachtin (und mit ihm auch die gesamte 
synthetische Avantgarde) dem Lettrismus zweifellos ablehnend gegenüber. Die 
von Lachmann an anderen Stellen hervorgehobene gnostische Natur einer Buch­
staben- und Zahlenmagie bzw. Kabbalistik paßt im übrigen ja auch weit besser 
auf das Schrift-Buch-Konzept der Postmoderne (etwa bei Levinas) als auf die 
"Stimm"-Poetik Bachtins. Lachmanns Versöhnungsversuch gipfelt in der These: 
"Mit demselben Begriff liest Derrida das Wort als Schrift, mit dem Bachtin es als 
Stimme hört - dem der Spur" (198). 

Der von Lachmann so eindringlich und vielfältig dargestellte Ludismus der 
kamevalisierten Kunst knüpft zwar auch an das avantgardistische Modell des 
"Wort-Spiels" an - man denke an die formalistische Entdeckung etwa des 
Kalauers oder überhaupt der Lautäquivalenzen als Quelle neologistischer Bedeu-



308 Rezensionen 

tungskonnexe, die als innovatorische Paradigmatik auftritt. Bei Lachmann und in 
der Post-Moderne wird aber aus der Neologistik des avantgardistischen Wort­
spiels nicht eine Doppel-Semantik abgeleitet, sondern eben jene Doppelsinn­
struktur, die eher als Interferenz von Interpretationsmodellen (also im Prinzip 
sprachkritisch-hermeneutisch) funktioniert (vgl. auch 211f.), Zwischen der Ver­
schiebungstechnik der Avantgarde (vgl. das Prinzip des "smyslovoj sdvig")27 

und der Sinnkomplexion durch "Sprach-Spiele" im Sinne Wittgensteins (und der 
Pragmatik) besteht aber doch eine unübersehbare Differenz, die hier grundsätzlch 
übersprungen wird. Dies gilt im übrigen auch für das Anknüpfen Derridas oder 
Lyotards an Wittgensteins S p r a c h s p i e l -Konzept. 

Eine ähnliche Tendenz zeigt Lachmanns Versuch, Roman Jakobsons ur­
sprünglich auf die Avantgarde eingeengte Definition der Poetizität (basierend auf 
der Kalauer-Technik, also der "Annäherung zweier Einheiten" in der "Doppelko­
dierung des Wortzeichens" -165) zur Dialogizitätstheorie Bachtins zu öffnen und 
damit eine Brücke zu schlagen zwischen dem oben erwähnten Modell der Poetik 
als innovatorischer semantischer Welt, deren Regeln in der "unbewußten sprach­
lichen Gestaltung"28 wurzeln (162) und der sinn-und diskursorientierten Dialo­
gizitätstheorie: Dabei wird das Prinzip der "semantischen Verschiebung" (wie 
Jakobsons Äquivalenzprinzip überhaupt, die Anagrammatik etc.) aus der Sphäre 
der Paradigmatik in jene der P r a g m a t i k - also der Kommunikation und 
Interpretation - transplantiert: "Doppelbedeutung" (des poetischen Wortes) wird 
schlichtweg gleichgesetzt mit dem Bachtinschen Prinzip der "Zweistimmigkeit" 
des (poetischen) Wortes (im Roman) und von da mit seiner dialogischen Ausrich­
tung. In deren Rahmen werden mehrere Sinnpositionen miteinander konfrontiert 
(166), was in direkter Folge die Monologizität der "offiziellen Rede" und ihrer 
Rationalität destruiert. Die Gleichung lautet also: S p r a c h e = Rede ("Der 
abstrakte Kode wird zur Sprache gebracht", 166; nach Lachmann wird [bei 
Bachtin] "die Sprache als [...] dialogische Rede [und damit] als Prozeß gedacht", 
189), Unbewußtes = subversive, antirationale, ambivalente Position (gegen die 
Welt des Über-Ich); Dualität bzw. Zeichenbinarismus (in der Verdichtung und 
Verschiebung) der poetischen Semantik = Dialogizität, Dialogizität = Emanzipa­
tion aus autoritären, repressiven Dominanzen etc. Eine tiefergehende Auseinan­
dersetzung mit der Rolle der В achtin- VoloSinov-Theorie, v.a. der Wirkung ihrer 
Schrift Marxismus und Sprachphilosophie (1929) auf Jakobson und darüber 
hinaus auf den Prager Strukturalismus steht - trotz einiger Ansätze in diese 
Richtung29 - noch aus. Die von Lachmann gewiesene Richtung einer Versöh­
nung zwischen beiden theoretischen "Welten" (der streng strukturalistischen 
Jakobsons und der dialogischen Poetik Bachtins bzw. seiner Nachfolger, 166ff.) 
ist ja nur dann sinnvoll, wenn bei einer solchen "Neulektüre" die theoretischen 
"missing links" zwischen beiden Systemen dem Brückenschlag nutzbar gemacht 
werden. 



Rezensionen 309 

Der theoretische "Zwischenraum" zwischen dem Konzept der "Doppel-Bedeu­
tung" (also der simultanen Zugehörigkeit ein und desselben Zeichens zu zwei 
oder mehreren paradigmatischen Klassen) und des " D o p p e l - S i n n e s " 
(also der Zuordnung ein und derselben Aussage bzw. Mitteilung ["parole"] zu 
mehreren, heterogenen Interpretationsmodellen und Weltsichten bzw. "Sinn­
positionen") sollte nicht einer methodologischen Flurbereinigung schlichtweg 
zum Opfer fallen. "Sinn im Wort [des dialogischen Diskurses] entsteht durch die 
Kreuzung zweier Kontexte", "zweier Horizonte" (189) - also eindeutig aus einer 
primär hermeneutisch bzw. pragmatisch erfaßbaren Redesituation, auf die hin das 
(dialogische) Wort als Aussage, in seinem Wertakzent (d.h. auf der Ebene der 
Interpretanten, 190) orientiert ist. Der Poesie fehlt - nach Bachtin - dieser "Ver­
weischarakter" (191), da sie ja nicht eine präsupponierte Situation (die hermeneu-
tische Lebenswelt oder ein Pragmatem30 im kultursemiotischen Sinne) fiktional 
oder diskursiv interpretiert, sondern im Idealfall jeweils eine neue Sprach-Welt 
bzw. einen innovatorischen bzw. alternativen Kode (verbal) schafft. 

Vielleicht wird an diesem Punkt auch Bachtins vieldiskutierte Avantgarde-
Abstinenz erklärbar, die sich ja eben gegen den Anspruch etwa der Futuristen 
richtet, neologistische Welten zu generieren. Bachtin, der nicht zufällig Lyrik und 
W о r t к u n s t weitgehend aus seinem Gesichtsfeld ausgeklammert hatte, ging 
es aber primär um Sinn- und Wertintentionen (also interpretative Instanzen), die 
sich in ein und demselben Zeichen(komplex) bzw. Wort als Teil eines (narrativen 
oder rhetorischen) Diskurses überschneiden.31 Die Futuristen oder Strukturalisten 
konzentrierten sich dagegen (in ihrer klassichen Periode) auf Zeichen (teile) unter­
halb der Satz- und Aussageebene, in denen sich zwei semantische Paradigmata 
"überschneiden" können (vgl. etwa Sklovskijs frühe Definition des Kalauers oder 
Jakobsons "poetische Etymologie" als Grundfiguren einer innovatorischen 
Poetik). 

Einmal spricht Lachmann von "Worispitlgrammatiken" (etwa bei Joyce, 83) 
und bedient sich dabei des klassischen Begriffs der (strukturalen) Linguistik bzw. 
Poetik, einmal wird mit demselben Begriff der grundsätzliche "Ludismus" inter-
textueller Sinnkomplexionen bezeichnet. An die Stelle von semantischer Ver­
schiebung der konstruktiven Poetik (der Avantgarde oder Moderne) tritt die 
"Zerstäubung" von Sinn (85) in der Dekonstruktion. Gerade durch den Akt der 
Intertextualität (also die Rückbeziehung des gegebenen Textes auf die anderen) 
wird die "außertextliche Referenz" (85) abgeschwächt bzw. außer Kraft gesetzt. 
Diese De-Referentialisierung gilt aber nicht nur für die Extremfälle einer Literatur-
Literatur, sie ist auch in solchen Werken wirksam, die sehr wohl mit einer 
Vielzahl von (psychologischen, mythologischen, ideologischen, soziologischen, 
historischen) Referenzen arbeitet, wie dies ja auch für die von Lachmann favo­
risierte Literaturtradition (also etwa für Belyj, Mandel' Stam oder Nabokov) gilt. 
Letztlich kann ja jeder Literaturtext - liest man ihn unter dem Aspekt seiner 



310 Rezensionen 

Intertextualität - dieser Tradition inkorporiert werden, wie dies ja auch Lach­
manns Dostoevskij-Analyse zeigt (173ff., 404-438). 

In diesem Kontext bietet Lachmann weitere letztlich kunstphilosophische 
Folgerungen, die aus der Bachtinschen Dialogizität abgeleitet werden: so etwa die 
Gleichsetzung der Inkommensurabilität des dialogischen Wortes mit seiner 
subversiven, ja gesellschaftskritischen, antioffiziellen Position (84f.). Übersehen 
wird bei einer solchen Gleichsetzung von S t i m m e v s . S c h r i f t = 
Inoffiziell vs. Offiziell, daß hier das negative (zweite) Glied der Gleichung gerade 
mit jenem Logozentrismus zusammenfällt, der eben erst (im Sinne Derridas) 
durch die Favorisierung der Schriftlichkeit (ecriture) gegenüber der Mündlichkeit 
diskreditiert wurde: "Gegen die Hypostase des Buchstabens hat Bachtin die 
Hypostase der Stimme gesetzt..." (175; vgl. auch 188ff.). Im Zusammenhang mit 
Andrej Belyjs Poetik der "Lautschrift" ("zvukopis"1) spricht Lachmann gar von 
einer "Gegenwelt der Stimme" (also des Lautlichen, Artikulatorischen), "das die 
Fesseln des Buchstabens löst" (109), womit eben jene graphemische Seite des 
Mediums Literatur in die Autoritätswelt des Offiziellen abgedrängt wird, die bei 
Belyj eine gesteigerte Semantisierung erfährt: Man denke an die typographische 
Gliederung seiner Vers- und Prosatexte, die in geradezu filmischer Montage­
technik die Diskontinuität der narrativen Welt ikonisch vorführt.32 Sehr überzeu­
gend argumentiert Lachmann dagegen in ihrer Nabokov-Analyse (448ff.), wo die 
Buchstäblichkeit des Schreibens die sprachmagische Potenz der Graphem-
Symbolik und ihre mythopoetische Funktion im Roman plausibel wird. Die dort 
auftretende Personifizierung von Graphemen (hier v.a. des /y/) reflektiert 
einerseits die Buchstabensemantik des Futurismus (v.a. Chlebnikovs), anderseits 
auch jene Belyjs, in dessen Petersburg-Roman eine komplette Figur der Entfal­
tung des Graphems /y/ entspringt.33 Die innermoderne Intertextualität überlagert 
hier zweifellos den direkten Rückgriff auf archaische oder nur gnostische 
Sprachkabbalistik (462). 

Was hier irritiert, ist die Absolutheit, mit der mediale Grundstrukturen einmal 
einer fundamentalen Weltsicht einverleibt und dann wieder aus dieser ausge­
gliedert werden. Damit wird aus einem semiotischen oder poetologischen Phäno­
men unversehens ein philosophisches oder weltanschauliches, das sich weiteren 
Hinterfragungen entzieht. Sind doch die vielgepriesene "Pluralisierung von Sinn" 
oder das Postulat der "Unabschließbarkeit der Semiosen" in so vielen unter­
schiedlichen Kontexten immer neu und anders funktionalisierbar. Überhaupt 
erzeugt das Sprechen in Postulaten, wie jeder prinzipielle Diskurs nicht eben den 
Eindruck von Offenheit und Unabschließbarkeit. Ob etwa Belyj in seinem 
Petersburg-Roman wirklich "eine anarchische und letztlich unabschließbare Sinn­
differenzierung zuläßt" (123), ja eine "Zerstäubung und Annihilierung" (124) von 
Sinn betreibt, kann schwerlich eindeutig beantwortet werden, gibt es in seinem 
Werk doch ebenso starke zentripetale wie zentrifugale Kräfte, die einander in 



Rezensionen 311 

Schach halten. Für Lachmann gewinnt der Вachtinsche Begriff der "Stimme" 
eine solche Eigendynamik, daß er als universelles Prinzip der "Sinndezentrie-
rung", ja der "Überschreitung des Zeichenraumes" (in Richtung der Doppel­
zeichen, der Paragramme) aufgefaßt wird (187). Die Stimme selbst schon - egal 
welche - ist hier aus Prinzip "subversiv" (187), sie spaltet, differenziert und 
dezentriert den "Sinn" - egal welchen. 

Eindrucksvoll exemplifiziert Lachmann etwa in dem Kapitel über Belyjs 
Roman Peterburg (88-125) die einleitend vorgetragenen Thesen zur Intertextuali­
tät, die ja gerade im Schaffen des späten Symbolismus und seiner grotesk­
karnevalesken Poetik so reichhaltig - theoretisch und praktisch - vor(aus)gebildet 
erscheint. Für die Poetik dieses dritten Symbolismus-Modells (nach und neben 
dem ästhetizistischen der Anfangsphase und dem mythopoetischen der Jahrhun­
dertwende)34 eignet sich Lachmanns Intertextualitätsforschung besonders gut, da 
hier - wie dann im Modell der s y n t h e t i s c h e n Avantgarde (der Akmeisten 
bis hin zur absurden Poetik der Obdriuten) - anstelle einer fundamentalen Erneu­
erung des (poetischen) Kode - eine Neuorientierung der Interpretationsmodelle 
trat: Paradigmatische Poetik wird durch eine pragmatische, Kode durch Diskurs, 
Bedeutungswelten werden durch Destruktion von Sinnstrukturen ersetzt.35 Einige 
Hinweise auf den "Synthetismus" dieser Poetik (speziell bei Belyj, 96f.) finden 
sich auch bei Lachmann. Dies gilt für so umfassende Motivkomplexe wie das 
Vater-Sohn-Verhältnis, Dionysik und Apollinik, für den reich belegten Stadt-
Mythos (Petersburg, Moskau) etc. Wesentlich ist in all diesen Fällen die Über­
setzung semantischer bzw, symbolisch-mythischer Strukturen in narrative, des­
kriptive, philosophische, polemische etc. Diskurse (bei Belyj, Mandel'§tam oder 
vorher schon bei Dostoevskij), wodurch das heuristische Instrument der Intertex-
tualitäsforschung in den poetischen Texten (gerade auf der Ebene ihrer Mytho-
poetik) selbst auffindbar wird. Besonders anschaulich zeigt dies Lachmann etwa 
an der Analogie zwischen "Sinnzerstäubung" bzw. Desintegration der poetischen 
Rede und dem dionysischen Mythos der "Zerstückelung" (102; 507f.), der sol­
chermaßen überhaupt zum metapoetischen Mythos des Dekonstruktivismus 
erhoben wird. In der De-und Rekomposition der "Anagrammatisierung" (112) 
wiederholt sich auf der Textebene die dionysische Metamorphose des "Sparag-
mos", der Zerlegung des Gottes, seiner Desintegration als "Opfer", dessen Teile 
in den Urleib der Erdmutter eingehen müssen, um als Ganzheit wiedergeboren zu 
werden. 

Zu ergänzen bleibt hier freilich, daß dieser poetologische Urmythos für das 
synkretistische Modell des Symbolismus ebenso Gültigkeit hat wie für das neo-
primitivistische Konzept des Futurismus (so bei Chlebnikov); wo hier die Grenz­
linie verläuft - etwa auch zwischen symbolistischer "Glossolalie" und futuristi­
scher "zaum"'-Poetik - wäre weiteren Nachdenkens würdig. Daß der Akmeis­
mus, ja überhaupt die dominant intertextuell orientierte Tradition von Mandel'Stam 



312 Rezensionen 

bis Nabokov und über ihn hinaus eben nicht auf die D i o n y s i k , sondern auf 
die A p о 11 i n i к fixiert war, macht die Vereinnahmung des dionysischen 
"Sparagmos- "Mythos für eben diesen Kunsttypus bei Lachmann eher proble­
matisch. Während für das Modell der Dionysik der Künstlermensch als Objekt 
und Subjekt einer kosmischen "zertva" auftritt, operiert der Artifex im Modell der 
Apollinik mit einem ihm verliehenen "Talent" ("dar"), dem er sein Lebens-Werk 
total verschrieben hat. Ganz konsequent hat denn auch Nabokov sein russisches 
Hauptwerk mit dem Titel Dar [1937] (englisch publiziert als The Gift) versehen. 

Das Montageprinzip der a n a l y t i s c h e n Avantgarde-Ästhetik, basierend 
auf der Diskontinuität bzw. Diskretheit und Metonymik der dissoziierten und 
verschobenen Text-Welt, wird in seiner Modellfunktion für Lachmann ersetzt 
durch das synkretistische Prinzip einer s y n t h e t i s t i s c h e n Ästhetik, die 
etwa in Belyjs Petersburg-Roman triumphiert: "Die Kontamination verschränkt 
heterogene Elemente zu neuen textuellen Komplexen, ohne deren Fremdheit zu 
löschen oder deren Synkretismus in der Verschmelzung zu verdecken" (112). 
Der Synkretismus der untersuchten Poetik (Belyjs etc.),36 ihres "Sinn-Synkre­
tismus" (ibid.) - also der erwähnten "dritten Modelle" des Symbolismus (bzw. 
der Avantgarde) - steht in einem Analogiebezug zum Synkretismus der einge­
setzten interpretativen Zugänge, die im freien Wechselspiel die Pluralität des 
(Inter-) Textes rekapitulieren. 

Immer wieder verweist Lachmann auf die g n o s t i s c h - h ä r e t i s c h e 
Herkunft weiter Bereich der Ästhetik der Moderne (des Symbolismus ebenso wie 
Dostoevskij s oder Nabokovs), wobei die mehr oder weniger klar erfaßbare 
historische Dimension der Gnosis (kultur-)typologisch überhöht und geradezu 
universalisiert erscheint - und zwar als Gegenmodell zur "Orthodoxie" und ihrer 
Vermeidung bzw. Harmonisierung des Dualen, Heterogenen, Gespaltenen. Lach­
mann entdeckt Züge eines solchermaßen ausgeweiteten Gnosis-Modells bei Belyj 
ebenso wie bei Nabokov (439ff.), bei Gogol' wie bei Dostoevskij, wenn nur die 
folgenden Gnosis-Kriterien erfüllt sind: Dualität bzw. Vielschichtigkeit der Welt, 
Fremdheit und Geworfensein des Einzelmenschen,37 (künstlerische) Autorschaft 
als Analogon zur Gegenposition des Demiurgen (116) angesichts der biblischen 
Schöpfergestalt, Endzeitlichkeit und Apokalyptik, apophatischer Diskurs (gegen 
den kataphatisch-positiven) als Ausdruck des erfüllten "Nichts" (121). Die bei 
Lachmann skizzierte Herleitung einer Poetik des Nichts (ausgehend vom 
gnostisch-mystischen Diskurs der "Unsäglichkeit") entspricht durchaus einem 
postmodernen Interesse am Problem der Apophatik, wie wir es auch bei Derrida 
und besonders in Lyotards Theorie des "Erhabenen" entdecken können.38 Zu 
fragen bleibt freilich auch hier nach der wesentlichen Differenz zwischen einer 
avantgardistischen Apophatik und einer symbolistischen, einer realistischen oder 
romantischen - in Hinblick auf die Zuspitzung dieses Paradoxons vom "Sprechen 
des Unaussprechlichen"39 in der Postmodeme. 



Rezensionen 313 

Ausführlich widmet sich Lachmann der Reaktivierung g n o s t i s c h e r 
Elemente in der (Post-) Moderne in ihrer Analyse von Vladimir Nobokovs Roman 
Einladung zur Enthauptung (439-463). Dabei geht es nicht um den Nachweis 
eines direkten Rückgriffs des Autors auf gnostische Texte oder Motive, als 
vielmehr um die Entdeckung "einer häretischen, inoffiziellen Sinntradition", die 
im Erzähltext als "eklektisches Sinnspiel" inszeniert wird. Dabei würde man 
natürlich gerne mehr über Nabokovs tatsächliche Textkenntnis der gnostischen 
Tradition wissen, birgt das Vorgehen Lachmanns doch die nicht ganz auszu­
schließende Gefahr, daß hier Gnosis als gnostizistisches Denkmodell typologisch 
postuliert wird, wobei der Begriff so ausgeweitet erscheint, daß in ihm die 
(kabbalistische) Anagrammatik ebenso Platz hat wie jeglicher (häretische) Dualis­
mus, die Idee der Welt als simulacrum, d.h. ihre Scheinbidlichkeit, geschaffen 
als Täuschungsmanöver und Weltgefängnis von einem wahsinnigen Demiurgen, 
mit dem der geworfene Einzelne um seine Selbstbefreiung ringt etc. Die von 
Lachmann entdeckten Paralellen zwischen gnostischen Grundideen und mytho-
wie metapoetologischen Motiven in Nabokovs Roman sind jedenfalls sehr über­
zeugend, wenn bei dieser Gelegenheit nicht sogleich bewußt würde, daß sehr 
ähnliche Parallelen bei Belyj ebenso wie bei Dostoevskij, Gogol' oder PuSkin 
aufzufinden sind. 

Überhaupt scheint ja die Moderne als ganze, jedenfalls aber ihre synkre­
tistische, manieristische Linie, das Produkt einer Säkularisierung ehemals häreti­
scher, mystisch-gnostischer, heterodoxer Motive und Sprachtechniken zu sein. 
Dies gilt besonders für das Selbstverständnis des modernen Dichters (oder 
Menschen allgemein), so etwas wie ein neuer Demiurg der jeweils eigenen 
(Innen-) und Sprach-Welt sein zu müssen. Im russischen Frühsymbolismus 
nimmt diese Idee die paradoxale Gestalt eines Künstler-Demiurgen an, der in 
seiner eigenen Sprach- und Kunstwelt gefangen ist.40 Wenn Lachmann das 
"Schreiben" des Helden Cincinnatus als gnostischen Akt einer Selbsterlösung 
deutet, dann wäre doch zu bedenken, daß in der Gnosis selbst zwar der apoka­
lyptische Habitus des aufschiebenden eschatologischen Diskurses dominiert, aber 
der Schreibakt selbst - jedenfalls in seiner poetischen (oder gar ludistischen) 
Dimension (444) - keineswegs am Erlösungswerk teilhat. Das Wissen des 
Gnostikers ist nur bedingt verschriftlicht, eben weil mit der Inkarnationsskepsis 
auch eine radikale Sprachsekpsis einherging (siehe die Bevorzugung des 
Apophatischen): Im Grunde aber ist die "Gnosis" averbal, nicht mitteilbar, eben 
Geheimnis einer visionären Existenz, die nur dem Esoteriker zukommt. Gleiches 
gilt ja auch für die antiken Mysterienkulte, deren erhaltene spärliche Textspuren 
nicht sosehr Ausdruck eines materiell demolierten Geheimnises als vielmehr 
tatsächlicher Niederschlag der erwähnten Nonverbalität bzw. Tautologik des 
Mystisch-Apophatischen sind. Der etwa von den Freimaurern gerne verwendete 
Satz, das eigentliche "Geheimnis" des Masonischen könne gar nicht veraten 



314 Rezensionen 

werden, da es im Grunde nicht verbalisierbar sei, gehört in dieselbe Tradition. 
U. Eco hat in seinem Roman Das Foucaultsche Pendel aus dieser paradoxalen 
Natur des Geheimnisses eine präzise semiotische Parodie jeglicher geheimbünd­
lerischen Paranoia geschaffen, wobei er die Interferenz zwischen dem Apopha-
tisch-Unsagbaren (weil Absoluten, Kosmischen) und dem Empirisch-Unsägli­
chen (weil Nichtigen, Eingebildeten, Komischen) als das Grundproblem einer 
jeden esoterischen Geheimniskultur entdeckt. 

Gerade die sich hier auftuende Gefahr, ja der Schrecken ("uzas") des gähnen­
den Nichts bzw. der Ver-Nichtsung, Annihilierung provoziert als Rettendes in der 
Gefahr die alles aufhebende und speichernde Integrationskraft des Kultur-
Gedächtnisses (121) bzw. der G e d ä c h t n i s - K u l t u r , die ausschließlich 
durch Intertextualität gewährleistet wird. Die Kultur (der Intertextualität) rettet 
einerseits vor dem Chaos des Unsäglichen (bzw. vice versa), befindet sich ander­
seits in einem permanenten Macht- und Konkurrenzkampf mit den etablierten 
Kultursystemen, deren museale Autorität nicht weniger heftig einem "Sinnzer-
stäubungs"-Druck zu weichen hat. Damit tritt der Autor (der "Philologe" im Man-
del'Stamschen Sinne) in die gnostische Rolle des Demiurgen ein, indem er näm­
lich zum Kultur- ebenso wie zum Gegenkulturschöpfer aufsteigt: Als Intertex-
tualist ist er einziger legitimer Kultur-Gedächtnis-Produzent; als Karnevalist ist er 
berufener Erzeuger einer "Gegenwelt" (121). Einerseits operiert er im Rahmen 
einer dekonstruktiven Sinn-Technik, anderseits folgt er dem avantgardistischen 
Pathos des Anti bzw. Contra, der trotzigen Revolte gegen das Offizielle, Autori­
täre, einfach Geltende. In welcher Weise dabei die Kultur-Gedächtnis-Arbeit eben 
jener autoritären, geschlossenen, offiziellen Welt mit dem karnevalesken Gegen­
kultur-Modell korrespondiert, bleibt offen, ebenso die Frage, wie eine offizielle 
Gedächtnis-Kultur im Gegensatz zu einer inoffiziellen operiert (also etwa jene des 
Sozrealismus im Rahmen des Stalinismus im Gegensatz zum Modell der Moder­
ne bzw. Avantgarde). 

Eingehend beschäftigt sich Lachmann mit der Herleitung der Bachtinschen 
Dialogizität aus innerrussischen theoretischen und poetischen Traditionen (etwa 
bei A. Potebnja oder im Akmeismus Mandel'Stams, 126ff.), wobei sie eine der 
vielen Einseitigkeiten Bachtins - nämlich die fast ausschließliche Konzentration 
auf die Prosa(theorie) - dadurch auszugleichen trachtet, daß sie die den l y r i ­
s c h e n G e n r e s eigene Dialogizität nachweist.41 Die alte formalistische 
Gegenüberstellung von poetischer und praktischer ("prosaischer") Sprache hat 
immer wieder dazu verleitet, "poetische Sprache" einfach mit Lyrik gleichzusetzen 
(dazu 172f.), wo doch eher die Rede sein sollte von "Wortkunst" ("slovesnoe 
tvoröestvo"), in dem Bedeutungen und innovatorische Neukodierungen direkt aus 
den Äquivalenzen auf der Ebene der Signifikanten (auf und unterhalb der Wort-
ebene) generiert werden. Diese "Wortkunst"-Ebene könnte man in lyrischen wie 
prosaischen Genres in einer - wenngleich jeweils anderen - Dominantsetzung 



Rezensionen 315 

rekonstruieren: Ihr steht die Sinngenerierung narrativer und rhetorischer Diskurse 
gegenüber, die ohne Einbuße ihrer Sinnstruktur metrische bzw. versologische 
Verfahren aufweisen können. 

Solchermaßen wären in jedem literarischen G e n r e beide Ebenen oder Pole 
wirksam - der wortkünstlerische und der diskursive. Relevant für die Genrezu­
ordnung (und damit die Wert- und Normsetzung im Gattungssystem ebenso wie 
im kommunikativen Raum) ist die Wechselbeziehung zwischen beiden Generie-
rungstypen. Mit Recht verweist Lachmann auf die Einseitigkeit der Bachtinschen 
Gleichsetzung von Dialogizität und Prosa, während der Lyrik die Monologizität 
und damit auch die mit ihr gleichgesetzte monolithische, autoritäre Weltsicht 
einverleibt wird (172). So hatte für Bachtin etwa "das Konzept der semantischen 
Verschiebung" (der Futuristen-Formalisten) "keinerlei Relevanz" (180), der poeti­
sche Neologismus (181) wird radikal abgelehnt (übrigens mit gleichen Argumen­
ten, wie dies Mandel'Stam tut), wodurch letztlich ein riesiger Bereich der Poetik 
ausgeklammert bleibt und den Totalitätsanspruch des Dialogismus in Frage stellt. 

Es scheint aber doch so zu sein, daß in Genres, in denen das W o r t ­
k ü n s t l e r i s c h e dominiert (diese müssen nicht unbedingt versifiziert sein!), 
die Ebene der Perspektivierung (und damit der kommunikativen Intentionen, also 
der Dialogizität) wesentlich eingeschränkt oder gar verdrängt ist (ebenso wie ja 
das dem Wortkünstlerischen homologe Unbewußte auch keine Zentralperspektive 
kennt), wogegen in den narrativen Genres etwa (also im Roman) in aller Regel die 
Perspektivierung zum Aufbau der narrativen Fiktion ebenso wie zur jeweiligen 
Neuinterpretation von Weltbildern und Positionen vorherrscht. Wenn Lachmann 
die "Lyrik" in Bachtins Dialogizitätsmodell heimholt, dann konzentriert sie sich 
auf eben jene Genres bzw. Poetiken (wie etwa jene des Akmeismus oder Maja-
kovskijs), in denen die Gedichte - in bewußtem Gegensatz zur Aperspektivik der 
futuristischen Wortkunst- stark dialogisiert, kommunikativ ausgerichtet (Achma-
tova, Mandel'Stam. vgl. 393f.) bzw. narrativisiert erscheinen. Eine vergleichs­
weise Integration etwa der Wortkunst (Chlebnikovs) in das Dialogizitätsmodell 
und seine Kunstphilosophie würde sich dagegen als äußerst schwierig erweisen. 
Die Zugehörigkeit des Akmeismus zu einem synthetischen Avantgardemodell, 
das (z.T. indirekt) seine Entsprechung in der synthetischen Ästhetik der "Formal-
Philosophischen Schule" im Rußland der 20er Jahre findet, legt auch hier den 
Schluß nahe, daß gerade jene kunstphilosophische Formation zwischen Akmeis­
mus und Bachtin, zwischen dem III. Avantgardemodell und dem von Bachtin 
abgeleiteten Kultur, - Dialog- und Intertextualitätskonzept vermittelt. Eine solche 
Rückbindung Bachtins und des Akmeismus auf das Modell einer synthetischen 
Avantgarde und ihrer Kunstphilosophie scheint breiter abgesichert zu sein als ihre 
Rückführung auf die Poetik des russische Humboldtianers A.A. Potebnja (dazu 
Lachmann, 183), auch wenn er über Symbolismus und Formalismus einen sehr 
intensiven und komplexen Einfluß auf eben die Formal-Philosophische Schule, 



316 Rezensionen 

besonders auf die phänomenologische Ästhetik ihrer Zentralfigur Gustav Spet 
hatte. Man denke in diesem Zusammenhang an seine Schrift Vnutrennjaja forma 
(Moskau 1927). 

Zweifellos paßt das D i a l o g i z i t ä t s m o d e l l auf den akmeistischen 
Kultur-Intertextualismus dann besonders gut, wenn man auch hier mit der Meta­
pher des "Zitatdialogs" arbeitet (377f.), der sich zwischen den Texten entspinnt. 
Diese interne Dialogisierung wird bei den Akmeisten durch eine vielfach reflek­
tierte und thematisierte Einstellung auf den "Gesprächspartner" (378f.) ergänzt, 
dessen passive Adressat-Position in der Avantgarde-Poetik (als passives Material 
der Bearbeitung etwa durch die manipulativen Eingriffe des Seeleningenieurs, der 
einen "montaz attrakcionov" ins Werk setzt) heftig kritisiert wird. Die Konver­
genz zwischen Bachtinschem und akmeistischem Dialogismus basiert, wie mir 
scheint, auf eben der erwähnten Vermittlung im Rahmen der "Formal-Philoso­
phischen Schule" und darüber hinaus auf dem Gesamtmodell der synthetischen 
Avantgarde der 20er und frühen 30er Jahre. Lachmanns Formulierung, daß sich 
der Text - "zugleich Dialog und Thema eines Dialogs - "im Gespräch mit sich 
selbst fortschreibt" (385), entspricht als Metapher durchaus dem akmeistischen 
Poesie- und Kulturmythos. Es bleibt die Frage, ob solche Hypostasierungen und 
Aktantialisierungen von Theoremen Hilfsmittel der Veranschaulichung, oder aber 
fester Bestand literaturwissenschaftlicher Modelle sein können. 

Lachmanns Versuch, das Defizit Bachtins auszugleichen (178ff.), entspringt 
wohl dem schwelenden Verdacht, daß hier überhaupt eine der fundamentalen 
Schwächen bzw. ein "blinder Fleck" der Bachtinschen Dialogizitätstheorie vor­
liegt: in der Ausgemeindung des Lyrischen als eines autoritär-dogmatischen 
Mediums, in der Verkennung des Wortkünstlerischen und seines kulturrevolu­
tionären Potentials, dessen grotesk-karnevaleske oder gar kulturstiftende Inten­
tionen Bachtin ausblenden mußte. Lachmann bedient sich der antiavantgardisti­
schen Implikationen Bachtins, um daraus Argumente für die Identitätsfindung 
einer Postmoderne vor dem Hintergrund der V-Ästhetik einer historisch gewor­
denen und kritisierten Moderne bzw. Avantgarde zu gewinnen. Gleichzeitig 
versucht Lachmann die Dialogizität für eben jene Lyriktradition zu retten, die als 
manieristisch-concettistisch in die Gesamtlinie der Antiklassik integrierbar ist 
(178). Hier wird die "innovatorische Metaphorik" freilich nicht wie in der (avant­
gardistischen) Wortkunst direkt auf die Neukonstruktion eines Welt-Kode gerich­
tet, sondern auf ein der R h e t o r i k verpflichtetes Stil- und Gattungssystem, 
in dem eben die diskursiven Sinngebungsprozesse dominieren. Nur so kann eben 
die Komplettierung Bachtins gelingen, nur so aber bleibt die Welt des Wort­
künstlerischen im wesentlichen weiterhin vor der Tür der Dialogizität. Daran 
ändert auch das Fortdenken Bachtins und seine Ergänzung um die Theorie der 
Paragramme (also der "Doppelzeichen") J. Kristevas (184) nichts, da auch hier 



Rezensionen 317 

die Polarität von Wort- und Erzählkunst, Verbalpoetik und Diskurspoetik unauf­
gelöst bleibt. 

Neben dem Konzept der Dialogizität ist es besonders jenes der K a r n e v a -
1 i s i e r u n g , das aus den Schriften Bachtins den Siegeszug durch die interna­
tionale Literaturtheorie und Ästhetik antrat. Dabei zeichnet Lachmann jene 
Begriffsbewegungen nach, die zwischen der kulturhistorischen Realität des 
Karnevals, seiner Stilisierung und Literarisierung im 18. und 19. Jahrhundert und 
schließlich seiner theoretischen und philosophischen Nutzbarmachung in den 
letzten beiden Jahrzehnten liegen. Bachtin selbst hat ja immer wieder auf den 
Unterschied zwischen historischem ("realem", folkloristischem) Karneval und 
seiner Transformation in die Karnevalisierung hingewiesen, die gewissermaßen 
eine Metabildung des ursprünglichen Karnevals darstellt und mit diesem keines­
wegs gleichgesetzt werden darf. Die zweite Transformation - nämlich die 
zwischen Karnevalisierung als literarischem Verfahren und als weltanschaulichem 
Prinzip - wird freilich auch bei Lachmann zwar immer wieder reflektiert, nicht 
selten aber zu kunstphilosophischen Zwecken herangezogen, die in eine Sphäre 
der Meta-Metakarnevalisierung führen. Allzu weit gefaßt nämlich erscheinen die 
karnevalesken Restbestände dieser Modellbildung: Synkretismus, semiotische 
"Promiskuität" (also Mischung), Intertextualität, Polyphonie etc. (200ff.). Auch 
hier kann Lachmann auf ihre langjährigen Rhetorikforschungen zurückgreifen 
(202f.), in deren Rahmen die concettistischen Mischformen das größte Interesse 
auslösten. Verallgemeinert ist dieser letztlich manieristische Stil- und Kulturtypus 
zu einem allumfassenden Modell des Synkretismus, dem ein "puristisch-hierar­
chisches, zentripetal organisiertes KulturmodeH" (205) - also sehlicht das Klassi­
sche - gegenübersteht. 

Dieser Abschnitt des Buches hält sich denn auch mehr an das Denkmodell der 
Kultursemiotik (Lotmans bzw. der Tartu-Moskau-Schule), dessen rigider Bina­
rismus (206) der Aufstellung alternativer Kultur- und Stilmodelle dienstbar ge­
macht wird. Die formalistisch-strukturalistische Avantgarde wird dem aristoteli­
schen Modell subsumiert, wogegen der Poststrukturalismus und seine Bachtin-
sche Tradition zur Anti-Rhetorik und zum synkretistischen Kulturtyp insgesamt 
gerechnet wird. Damit werden ein weiteres Mal der Formaüsmus/Struktualismus 
(bzw. Avantgarde und Moderne allgemein) ihrer Verwurzelung in eben dieser 
karnevalesken Kulturtradition (des Manierismus) beraubt; umgekehrt wird die 
Frage nach dem typologischen (wenn schon nicht historischen) Zusammenhang 
zwischen dem "concettismo" des synkretistischen Typus (somit der Post-
Moderne) und einer "Renaissance" akut (207), die schlichtweg mit der Anti­
Rhetorik des Rabelais gleichgesetzt wird. Wo bleibt da die gewaltige aristoteUsche 
Komponente der Renaissance? Und muß nicht schon innerhalb der historischen 
Renaissance typologisch unterschieden werden zwischen einer "klassischen" 
Linie (Renaissance Michelangelos, Leonardos i.e.S.) und einer "antiklassischen", 



318 Rezensionen 

"grotesken" des Manierismus - eben jenem Typus, den Lachmann mit dem "con-
cettismo" meint? Und besteht nicht ein gravierender Unterschied zwischen dem 
"zum Stil erhobenen Verfahren des Unstils" im Concettismus (208) bzw. seinen 
esoterischen Standards - und der Rabelaisschen Mischung der mythisch-folklori­
stischen Lachwelt mit den hochkulturellen, elitären Redetechniken der lateinischen 
Kultur? Die "ars combinatoria" des "concettismo" kontaminiert gewiß andere Stil-
und Motivkomplexe als die karnevaleske Lach-Rede Rabelais oder Gogol's bzw. 
Dostoevskijs. Offen bleibt die Frage nach der Adäquatheit des Bachtinschen 
Renaissance-Modells, das in manchem eher utopische als kulturhistorisch 
nachvollziehbare Züge trägt (241). 

Es ist kein Zufall, daß Bachtin Dostoevskij zum Haupthelden sowohl des 
Polyphonie-Konzepts als auch jenes des Karnevalismus gemacht hat. Lachmann 
liefert für diesen Zusammenhang zusätzlich reiche Argumente, wobei sie stellen­
weise weit über den Ansatz Bachtins hinausgeht, indem sie beide Konzepte unter 
den Oberbegriff des Synkretismus stellt (214ff.) -verstanden als "Orchestrierung 
konkurrierender [...], kontroverser Positionen" (ibid.), von denen keine als einzi­
ge, letzte Wahrheit autorisiert wird. Gerade diese im höchsten Maße kunstethische 
Konsequenz erhebt in Lachmanns Darstellung Bachtins Karnevalismustheorie in 
den Rang einer (auch politisch relevanten) Utopie (222), deren revolutionäres, 
subversives Potential vor dem Hintergrund ihrer Entstehungszeit im Stalinismus 
besonderes Gewicht erhält. Damit erfährt die ansonsten übermächtige Tendenz 
Lachmanns, Bachtin zu universalisieren, ein wesentliches Gegengewicht - eben 
in der Rückführung seiner Theorien (auch) auf zeitgenössische Aktualitäten und 
(Über-)Lebensnotwendigkeiten. Die Versuche von Boris Groys,42 das Bachtin-
sche Karnevalsmodell in den Stalinismus selbst zu intergrieren, wird solcher­
maßen in der Darstellung Lachmanns mit Recht ad absurdum geführt, indem sie 
treffend auf die utopische, gegenkulturelle Dimension des Bachtinschen Karne­
valismus verweist (228ff.), der sich an der affirmativen stalinistischen Klassik 
rächt und seinen tödlichen Ernst fröhlich relativiert. 

Die für den Karneval(ismus) so zentrale Figur der Ambivalenz bzw. D u a l i ­
t ä t , der Lachmann in allen möglichen Erscheinungsweisen nachgeht, realisiert 
ihrer Meinung nach die "Doppelwahrheit des Oxymorons" (235) - etwa in der 
Gestalt des "schwangeren Todes", wodurch ein weiteres Mal die Sphäre der 
Semantik mit jener des Diskurses (der Rhetorik) vertauscht wird: Letztlich ist das 
Oxymoron eine semantische Figur, also ein Metasemem - und nicht eine Sinn­
figur, ein Metalogismus wie das Paradoxon oder die Ironie.43 

In diesem Zusammenhang wäre eine längst fällige Darstellung der entsprechen­
den Theorien der Altphilologin Ol'ga Frejdenberg nützlich, die in so vielem 
Grundideen Bachtins vorweggenommen hatte, ohne daß dieser seine Quelle nen­
nen konnte oder wollte. Dies gilt für die gesamte Synkretismus-Diskussion 
ebenso wie für das Verhältnis von Mythos, Folklore und Hochliteratur, die 



Rezensionen 319 

Problematik des (grotesken bzw. mythischen) Körpers oder die Institutionen und 
Gattungen des Karnevals in der antiken Welt. Ein solcher Vergleich hätte die 
Chance geboten, Bachtins Theoriebildung nicht nur - wie oben erwähnt - an die 
phänomenologisch-hermeneutische Kunstphilosophie der "Formal-philosophi­
schen Schule", sondern eben auch an die so komplexe Tradition der russischen 
"semantischen Schule" (Marr, Frank-Kameneckij u.a.) anzubinden. Erste Ansätze 
dazu sind ja in der Sowjetunion schon seit den 60er Jahren (bei Ju.Lotman oder 
V.V.Ivanov) im Gange. Deutlicher sind da schon die Bezüge Bachtins zur frühen 
sowjetischen Freud-Kritik angedeutet (etwa zu Lev Vygotskij, 24Ö).44 

Auch Lachmanns eingehende Auseinandersetzung mit dem Zusammenhang 
von Fest und Text (54ff.) basiert auf der metaphorischen Verwendung des Be­
griffs "Grammatik" für Phänomene des K a r n e v a l s ("Karnevalsgrammatik", 
255) ebenso wie für solche der Textgenerierung; gemeint ist hier wohl ganz allge­
mein eine Homologie auf der Ebene solcher Merkmale wie "Familiarisierung, 
Exzentrik, Mesaliancen und Profanation (257) - also alles Verfahren der Grenz­
überschreitung und der synkretistischen Mischung, die im großen Gegen-Fest des 
"Skandals", dessen Weltmeister Dostoevskij und in seiner Nachfolge V. Rozanov 
sind, gipfelt (264ff.). Gerade in diesen Dostoevskij-Interpretationen liegen die 
anregendsten Passagen des Buches; dies gilt besonders für die Interpretation von 
Dostoevskijs Erzählung "Ein schwaches Herz" (404-439). 

Hier wird - wie auch in anderen Werken D o s t o e v s k i j s die Intertextua­
lität auf vielfache Weise "selbst zum Thema" (404), da der Held - wie so viele 
seiner Leidensgenossen in der russischen Literatur seit den 40er Jahren des 19. 
Jahrhunderts - selbst als (Ab-)Schreiber arbeitet, also quasi die Textübertragung 
auf einer wörtlichen Ebene realisiert. Dieses wörtliche Verstehen des Textes 
entblößt seinen subliminalen Sinn (so etwas wie das "Unbewußte" des Textes), 
dessen sprachalchimistisch-kabbalistische Regeln (im wesentlich die Anagram­
matik) dem Schreiber (Held wie auch Autor) selbst verborgen bleibt. Auch in 
diesem Fall operiert Lachmann mit dem Prinzip einer Rhetorisierung der Ana­
grammatik, also jener Prozesse, die auf der Ebene der "Buchstaben" (405ff.) und 
somit in der Sphäre des Wortkünstlerischen (s.o.) stattfinden. Diese (latente) 
Ebene ist es ja, die auch der Psychoanalytiker mit seinem Gehör ("das "Hören mit 
dem «dritten Ohr»", 409) aufdeckt, indem er die Textoberfläche der Klientenrede 
- also eigentlich Rhetorik und Narrativik seines Diskurses und damit den fiktio-
nalen Identifikationsdruck - vermeidet und solchermaßen der direkten Anteilnah­
me bzw. perspektivischen Übertragung widersteht. Eben diese "epoche", dieses 
Zurücklesen der diskursiven Textebene hin auf ihre wortkünstlerische, "wort­
wörtliche" ist die Leistung einer jeden Analytik - sei es in der psychologischen 
oder poetologischen Praxis: Das "psychoanalytische Hineinhorchen in die «Kryp­
ta» des Textes (409)45 bedingt ja auch nach Lachmann eine "Dekonstruktion", 
eine "Ent-Deutung" (ibid.) von Sinn(gebungen) direkter, transitiver Art und somit 



320 Rezensionen 

auch einer Aufhebung der rhetorischen Perspektivierung des Diskurses, an 
dessen Oberfläche Signifikanten in einer Weise äquivalent gesetzt sind, daß sie 
jene zweite Ebene aufbauen, die neue Wortverknüpfungen bereithält. Es geht hier 
nicht nur um "Anaseme", sondern um den vielschichtigen Komplex der Namen-
haftigkeit der Wörter [der "Kryptonyme"] oder ihrer etymologischen Wieder­
belebung als "Paronyme" (vgl. den Sammelband Kryptogramm, dem ja auch ihr 
Dostoevskij-Beitrag entstammt).46 Deutlicher als in anderen Abschnitten des 
Buches wird in diesem Zusammenhang Lachmanns Einsicht, daß alle (im Grunde 
wortkünstlerischen) Verfahren der "Anagrammatisierung, Metaphorisierung, Ho-
möoteleuton, Synonym, Homonym und Palindrom" (436) jegliche (traditionelle) 
Hermeneutik "unterlaufen" (437), der es um die Rückübersetzung des gegebenen 
Textes in den Klartext eines Schriftsinnes geht. Wenn nach Lachmann "das 
Geheimnis im Aufschub der Entzifferung" (ibid.) liegt, dann wird auch eine Ver­
söhnung zwischen Poetik der Äquivalenz (im klassischen Sinne von Jakobsons 
Strukturalismus-Avantgarde) und jener der Diskurse, also einer Hermeneutik 
denkbar, denn "der Schlüssel steckt im Text - als reiner Signifikant - in Gestalt 
seines Homonyms" (ibid.). 

Freilich markiert Lachmann hier die Wende zu einer neostrukturalistischen 
Deutung: Während für den Strukturalisten bzw. im weiteren Sinne für den Analy­
tiker der "Schlüssel" (etwa das Anagramm, Kryptogramm, die Paronymie, die 
Äquivalenz allgemein) in irgendeiner Weise "sperrt", als Instrument der struk­
turellen Rekonstruktion "funktioniert", ohne daß damit freilich die Eindeutigkeit 
einer "Botschaft" entdeckt würde, schließt nach Lachmann der Schlüssel für das 
postmoderne Denken "nichts auf, das Geheimnis bleibt und wandert im Text" 
(ibid.). Ein jeder Sinn ist simulacrum, Trugsinn eines Sinns (ibid.). Der Interpret 
bzw. Leser durchwandert den Text unendlich, wobei letztlich überall dort ein 
Sinnpunkt, eine Verdichtung entsteht, wo er gerade (als jeweiliger Mittelpunkt) 
steht. Aus postmoderner Sicht erscheinen die Signifikanten als Sinngebungen, die 
frei "flottieren". Dem steht jene Aufmerksamkeit des Analytikers (also Hörers, 
Lesers, Dekodierers) gegenüber, die "freischwebend" den präsentierten Diskurs 
des Klienten bzw. Autors gegen Strich und Faden liest, und damit die autonome 
Struktur der Signifkikanten durchsichtig macht für jene Invarianten, die den Kode 
des Sprechers ausmachen. Wenn man annimmt, daß die in der Moderne (also 
auch im Strukturalismus) zentrale Regel, die Signifikanten a 1 s Signifikate zu 
sehen, eine Säkularisierung und Ästhetisierung der religiös-mystischen Formel 
darstellt, die da lautet: "Der Weg ist das Ziel" (Autotelie des Ästhetisch-Künst­
lerischen), dann wird im Poststrukturalismus dieselbe Formel nochmals über­
boten, indem sie als Agens (vom Leser bzw. Forscher) i n den Text selbst verla­
gert wird, der "sich selbst «ent-deutet»" (437), d.h. seine "Sinnidentifizierung" 
verhindert, indem er seinen eigenen Aufschub inszeniert, das leere Prinzip der 
"Differenz" ("difference/differance") entfaltet. Für die Moderne schon gibt es also 



Rezensionen 321 

kein thematisierbares Geheimnis mehr, das - wie eine Inhaltstiefe (ein Schatz, 
eine Zauberformel) - zu entdecken und erobern wäre. Die Postmodernen freilich 
(und ansatzweise schon die späten Symbolisten und die synthetischen Avantgar­
disten) führten es wieder ein - freilich nicht in seiner alten, thematisierbaren 
Qualität, sondern als eine Art "strukturelles Geheimnis", das im Vollzug seiner 
Suche und dem Aufschub seiner Findung besteht. Der frühere philologische 
"Autogrammjäger" mutiert zu einem "Kryptogramm-Jäger" (439), der gleichwohl 
seine Existenz als permanentes Scheitern am Auffinden eines Text-und Lebens­
sinnes beweist - ein Scheitern, das er mit den Texten (ihren Autoren und Figuren) 
selbst teilt, die zu Trägern von Geheimnissen werden werden, deren Essenz 
durch Abwesenheit glänzt. 

Ausgehend von solchen Einblicken in die "Text-Krypta" werden Rückschlüsse 
auf die Diskursträger (Figuren und Erzähler) möglich, deren p s y c h o p o e t i -
s c h e r Typus samt ihrer literarisch überformten Pathologie sichtbar wird: Dies 
gilt gerade für den nicht nur bei Dostoevskij (sondern im gesamten Realismus) so 
reichlich vertretenen Typus des inhibierten Mannes, dessen Gynaikophobie durch 
gleichgeschlechtliche Freundschaftsbeziehungen kompensiert werden soll. Im 
Falle der Erzählung "Ein schwaches Herz" kann auf diese Weise der Komplex 
des (Ab-) Schreibens mit dem der (inhibierten) Sexualität (Tinte = Same, Papier = 
Schoß) homolog und analog gesetzt werden (420ff.): Kopieren und Kopulieren, 
Schreiben und Leben können einander nur wechselseitig depotenzieren. Der 
Abschreiber erscheint Lachmann als pervertierte Wiederkehr des intertextuell 
arbeitenden Autors, der die Prätexte, die Einflüsse durch den autoritären "Dichter-
Vater" (das literarische "Vorbild") vergeblich zu bewältigen trachtet: Die (Ab-) 
Schreibhemmung des Dostoevskijschen Helden reproduziert auf der wörtlichen 
Ebene die Schreibproblematik seines Autors.47 

Lachmanns Buch schließt mit zwei Kapiteln, die dem Phänomen der Verdop­
pelung -a l s D o p p e l g ä n g e r e i personifiziert und als textuelle Duplizie­
rung versprachlicht - gewidmet ist. Im ersten Fall geht es um das gerade in der 
russischen Prosa so reich vertretene Motiv der Doppelgängerei, das am Beispiel 
von Gogol's "Nase", besonders aber an Dostoevskijs Doppelgänger wie an 
Nabokovs "double-Simulakrum" (etwa in seinem Roman Verzweiflung, 487ff.) 
exemplifiziert wird (463-488). Auffälig ist, daß Lachmann die Fälle der Dop­
pelung mit jenen der Spaltung gleichsetzt (464), wobei auch hier nicht sosehr die 
konkreten (sozialen, psychischen, semiotischen, poetischen) Funktionen des 
Dualen interessieren, als vielmehr das typologische tertium comparationis all 
dieser Phänomene - nämlich das Prinzip der Duplizität, aus dem letztlich die 
gesamte Darstellung Lachmanns lebt: Doppelsinnstrukturen als Basis aller mögli­
cher Spaltungs- und Doppelungsmythen, die im synkretistischen Kunst- und 
Kulturtyp (gipfelnd im postmodernen) dominieren. War es in der Avantgarde 
(sowie überhaupt im grotesken Typus) die Doppel-Deutigkeit, der Doppel-Welt, 



322 Rezensionen 

der Doppel-Glaube ("dvoeverie"), der die - aus orthodoxer, offizieller Sicht -
"häretische" (manichäische) Zerfallenheit (478) realisiert, so bewegt sich die 
Sphäre des Doppel-Sinnes im Rahmen einer hypertrophen, hybriden Interpreta­
tions-Welt, in der die Romanhelden Sinn-Doppel-Rollen spielen. Wenn in der 
grotesken Welt (bei Gogol' ebenso wie in Symbolismus und Avantgarde) die 
Paradigmatik, also der semantische Raum des Welt-Körpers (siehe Rabelais) in 
alle Richtungen dual gespalten ist (oben-unten, rechts-links, innen-außen, sublim­
minder etc.), ist diese Dualität in der Avantgarde-Theorie (des Strukturalismus) 
abstrahiert zum universellen Binarismus von ja-nein-Sequenzen: Im Poststruk­
turalismus gipfelt nach Lachmann das Prinzip der Doppelung - egal auf welcher 
Text- und Weltebene - in der Totalität des Oszillierens und Interferierens aller 
denkbaren (Interpretations-)Instanzen, die insgesamt einen intertextuellen Leer­
raum in permanenter Bewegung halten, damit eines nicht eintritt: Identität oder gar 
Evidenz einer Selbst-Verständlichkeit, die das Ende wäre - der Interpretation und 
damit - wie es scheint - des Lebens: "Im Austausch ihrer Spiegelbilder löschen 
Original und Kopie ihre Identität und werden einander zum Trugbild" (475). 

Als letztes Bindeglied zwischen Moderne bzw. Avantgarde und Postmoderne 
reflektiert Lachmann die Position des in der Tradition der a b s u r d e n 
P o e t i k der Oberiuten stehenden Neoavantgardisten Vladimir Kazakov, dessen 
Text "Fehler der Lebenden" - eine Kontrafaktur zu Chlebnikovs "Fehler der 
Toten" - auch in Peter Urbans Anthologie zur russischen absurden Dichtung 
figuriert (Peter Urban [Hrsg.], Fehler des Todes. Russische Absurde aus zwei 
Jahrhunderten, Frankf. a.M. 1990). Tatsächlich ist der Autor trefflich gewählt, 
bietet doch seine absurde Poetik, die ja schon in ihrer klassischen Phase immer 
mit Rede- und Verhaltensschablonen jongliert, diese gegeneinander ausspielt, ad 
absurdum führt, den wirklich adäquaten Ansatzpunkt für eine dekonstruktivisti­
sche Bearbeitung von Diskurs- und Sinnphänomenen. Objekt der (anagrammati­
schen) Sinnspiele in Kazakovs Text "Fehler der Lebenden" ist ja ein Paradebei­
spiel avantgardistischer Poetik - das erwähnte Poem Chlebnikovs (498), dessen 
futuristisch-avantgardistische Sprach-Welt (Paronomasie, Neologistik, Anagram­
matik i.e.S. etc.) in jene der Oberiuten (Charms, Vvedenskij) und darüber hinaus 
an die Schwelle einer russischen Postmoderne fortgeschrieben wird. Neben 
diesen avantgardistischen Prätext tritt aber als zweiter Dostoevskijs Idiot (497f., 
genauso könnte es ein durch Belyj dividierter Gogol' sein), der somit - was zu 
zeigen wäre - in der Brechung durch die Avantgardepoetik seine absurdistische 
Diskurstechnik preisgibt. 

Hier stimmt dann plötzlich alles, da nun endlich die neostrukturalistische bzw. 
d e k o n s t r u k t i v i s t i s c h e Methode auf ihr ebenbürtiges Objekt gestoßen 
ist - nämlich auf eine Poetik des Absurden, das - seiner existentialistischen 
Geistesblässe der Jahrhundertmitte entledigt - so etwas wie einen fröhlichen 
"Sinn-Nihilismus" (504) betreibt. Dieser repräsentiert wie jeder Nihilismus (das 



Rezensionen 323 

hat nimmermüde gerade Dostoevskij am Atheismus vorgeführt) eine paradoxe 
Intensivform der Sinn-Gläubigkeit. Die Vermeidung einer jeglichen "Textkonsi­
stenz" oder gar "punktuellen Bindung von Sinn" (507) ist im absurden Text nicht 
mehr bloß Sache des Interpreten, der sich einer sinnzentrierten Textoberfläche 
gegenübersieht und diese überlistet, durchschaut: Eben dies wird im absurden 
Werk- und Performanztext schon vorweggenommen, vorgeleistet, da er ja 
seinerseits mit literarischen oder kulturellen Prätexten (Diskursschablonen) ope­
riert, die er - seine eigenen Konstruktion damit speisend - dekonstruiert. 

Genau dieser Prozeß der " D e k o m p o s i t i o n - Rekomposition" faßt Lach­
mann in ihrem VI. und letzten Kapitel (509-522) thesenhaft nochmals zusammen, 
wobei sie die Hautpargumente ihres Buches nochmals Revue passieren läßt. 
Noch deutlicher wird hier das Streben nach eben jener synkretistischen Synthese, 
die- anders als im analytischen Monismus der Avantgarde, des Strukturalismus 
oder der Semiotik - die paradoxale Gleichzeitigkeit und Gleichgültigkeit polarer 
Gegenpositionen nicht nur aushält, sondern auch zur Haupttugend postmodernen 
Denkens erhebt. Offen bleibt - und durchaus unabschließbar - die Einwilligung 
des Lesers, ob er sich auf Dauer einer im hohen Maße zirkulären Denkstruktur im 
Rahmen der Kunst- und Kulturwissenschaft hingeben möchte, die in der Formel 
gipfelt: "Die Komposition schreibt sich aus der Dekomposition heraus, die ihr 
eingeschrieben ist." (510). Gemeint ist letztlich die Synthese aus Avantgarde 
bzw. Moderne und Post-Moderne: Während aber im ersten Fall eine vorgegebene 
Ordnung (der Natur oder Kunst) dekomponiert (im Rahmen einer V-Ästhetik 
destruiert) wird mit dem Ziel, aus ihren Bestandteilen eine neue (Kunst-)Welt 
(einen neuen Kode) zu bauen, tritt im zweiten Fall eine Art "Rekomposition" der 
disiecta membra, infolge einer Dezentrierung und "Zerstäubung von Sinn" 
(Dekomposition) ein, wodurch die Befreiung "zu erneuter Sinnkonstitution" mög­
lich werden soll (511). Im ersten Fall (der Moderne, der Avantgarde) wird eine 
Totalität aufgebaut, die im zweiten Fall dekomponiert wird, wobei sich mit einem 
Mal die üblicherweise als konstruktiv gedacht "Komposition" als eine Art "Ver­
stellung" präsentiert (514), wogegen der (negativ besetzte) Akt der "Dekomposi­
tion" als "Ent-Stellung" (512) eine quasi aufbauende, schöpferische, kathartische 
Bedeutung erhält.uDamit wird aus der (früheren) Komposition (und ihrer Theorie 
in Strukturalismus und Semiotik) etwas "Destruktives" (als "falsche Kompo­
sition", 513), aus der Dekomposition, die nach wie vor im Verfremdungs-Habi­
tus und Destruktions-Tonfall der Avantgarde auftritt, wird etwas eigentlich "Kon­
struktives", die "wahre Komposition" (513): Kristallisationspunkt einer neuen 
Kultur oder jenfalls eines neuen theoretischen Konzepts, das aus dem Teufels­
kreis immer neuer Innovationen und Normbrüche aussteigen möchte. 

Während Lachmann der Avantgarde das nunmehr obsolete Modell der Zer­
stückelung (als Ursprung des Montage-Prinzips) zuordnet - also aus der Mytho-
poetik der Moderne heraus dionysisch bestimmt, gewinnt der von ihr gewiesene 



324 Rezensionen 

"kathartische Weg" unversehens apollinische Züge, die ja auch - wie oben er­
wähnt - über weite Strecken ihr Textkorpus beherrschen (man denke an die apol­
linische Dominanz bei PuSkin, im Akmeismus oder in der Dichtung Nabokovs). 
Die wahre Komposition wird freilich erst in der Zukunft möglich sein (514) - als 
Produkt einer solchen Katharsis, die das (blutige oder jedenfalls imaginative) 
"Opfer" des dionysischen Mythos der Moderne überwunden hat. Gerade hier 
aber wird das Verhaftetsein von Lachmanns Diskurses in avantgardistisch-struk-
turalistischen Denkstrukturen deutlich, da eben diese utopische Vorwegnahme 
(der "wahren Komposition") einen Optimismus verrät, der zwar für die Moderne, 
kaum jedoch für die Postmodeme zulässig ist. Dieser ist, wie Lachmann zuletzt 
selbst vermerkt, die Hoffnung auf die "Restitution eines Gesamtgefüges" (515), 
auf Authentizität und Identität gründlich abhandengekommen, ja sie lebt geradezu 
aus jener Energie, die dadurch freigeworden ist, daß die Hoffnung auf Erfüllung 
im Hier und Jetzt aufgegeben wurde (516). Lachmanns Problem ist hier auch 
eines der Darstellbarkeit, das sie mit anderen poststrukturalistischen Diskursen 
teilt: Wie einen Text verfassen, der vom Ende der Texte (jedenfalls was ihren 
Ganzheitsanspruch anlangt) spricht? Die probate Technik zur Überwindung 
dieses Darstellungsparadoxons war immer die Erzeugung eines paradoxalen 
Diskurses, dessen "dezentrierte Sinnstrukturen" gewissermaßen als argumentative 
Parabel das Textthema (Apophatik, Undarstellbarkeit, Offenheit) ikonisieren 
bzw. indizieren sollten. Auf diese Weise entfalteten sich die luftigen Essays, ja 
Begriffsdichtungen Barthes', Derridas und Lyotards oder jene Formen der 
Literarisierung des theoretischen Diskurses (und der Diskursivisierung des 
Literarischen), wie sie im Formalismus (in der Romantik, im Manierismus) 
praktiziert wurden. Gerade das aber hat Lachmann nicht angestrebt. So blieb ihr 
nur der viel schwierigere, ja vielleicht unmögliche Weg, im Rahmen eines letztlich 
doch wissenschaftlichen Textes und Argumentationsduktus die eigenen Diskurs­
bedingungen ad absurdum zu führen. Insgesamt ist das Buch (ebenso wie die 
Vielzahl der Einzelbeobachtungen) äußerst lehrreich: Es ist ein Monument seiner 
selbst. 

Aage A. Hansen-Löve 

A n m e r k u n g e n 

1 Vgl. J. Derrida, Die Schrift und die Differenz, [1967] Frankf.a.M. 1976. 

2 R. Jakobson, "NovejSaja russkaja poezija", in: Texte der russischen Forma-
listen, München [1921] 1972,18-135. 



Rezensionen 325 

3 Vgl. M. Franks Auseinandersetzung mit dem Problem der Individualität und 
der Reflexion: Was ist NeoStrukturalismus, Frankf.a.M. 1984 und zuletzt in: 
Das Sagbare und das Unsagbare. Studien zur deutsch-französischen Herme­
neutik und Texttheorie, 1989. 

4 Die auch bei Lachmann zitierten Arbeiten zu diesem Thema von Jan Assmann 
sind nun in einer neuen Ausgabe erscheinen: Das kulturelle Gedächtnis. 
Schrift, Erinnerung und politische Identität in frühen Hochkulturen, München 
1992; vgl. auch den Sammelband von A. Assmann, D. Harth (Hrsg.), 
Mnemosyne. Formen und Funktionen der kulturellen Erinnerung, Frankf. 
a.M. 1991 und H.U. Gumbrecht, K.L. Pfeiffer (Hrsg.), Materialität der Kom­
munikation, Frankf.a.M. 1988. 

5 H. Blumenberg, Die Lesbarkeit der Welt, Frankf.a.M. 1981 und zur Welt-
Text-Motivik Vf. 1985, 27-87. 

6 J. Baudrillard, Der symbolische Tausch und der Tod, [1976] 1991, 77ff. ("Die 
Ordnung der Simulakren"). 

7 Zu ergänzen bliebe hier die z.T. nach dem Erscheinen von Lachmanns Buch 
deutlich werdende Neurezeption M. Bachtins im Rußland der späten 80er und 
frühen 90er Jahre - vgl. zuletzt die beiden Sammelbände M. Bachtin ifilosof-
skaja kul'tura XX veka (Problemy Bachtinologii), I und II, SPb. 1991 
(redigiert von A.P. Valickaja, K.G. Isupov u.a.) oder den internationalen 
Sammelband Bachtinskij sbornik IL Bachtin mezdu Rossiej i zapadom, M. 
1991 (im III. Sammelband dieser Serie geht es primär um Bachtin im Rahmen 
der Postmoderne). 

8 Zur affirmativen Kulturauffassung im Akmeismus nach der Revolution als Ver­
fremdung der Verfremdung vgl. A.H.-L., "Akmeizm как sintetiöeskij tip 
avangarda", in: Pojmovnikruske avangarde, Zagreb 1992 (im Druck). 

9 Auch J. Lacan unterscheidet nicht klar zwischen Sprache und Diskurs, wenn 
er etwa auf der einen Seite "das Unbewußte wie eine Sprache" strukturiert sein 
läßt- und auf der anderen Seite vom "Unbewußten als Diskurs des Anderen" 
spricht (zusammengefaßt bei: P. Widmer, Subversion des Begehrens. Jacques 
Lacan oder Die zweite Revolution der Psychoanalyse, Frankf. a.M. 1990, 42 
und 64f.). Interessant ist N. Luhmanns Versuch, den Differenz-Begriff 
Derridas durch den bei Gregory Bateson (Steps to an Ecology of Mind, San 
Francisco 1972, 315) zu ergänzen und damit das Prinzip des "semantischen 
Code" aufrechtzuerhalten: "Semantische Codes präzisieren Differenzen, die der 
Auffassung von etwas als Information zu Grunde gelegt werden; sie haben 
ihrerseits aber nur im Prozeß der Informationsverarbeitung Realität und nur 
durch diesen Prozeß Wirkungen auf das System" (N. Luhmann, Liebe als 
Passion. Zur Codierung von Intimität, Frankf.a.M. 1982, 107). Damit wird 
ganz klar der "ontologisch-metaphysische Status der Differenz" (ibid.) in 
Frage gestellt. 



326 Rezensionen 

10 M. Foucault [1966], Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Human­
wissenschaften, Fankf.a.M. 1971. 

11 Vgl. damit auch die Idee des "Wunderblocks" bei S. Freud und ihre Verwer­
tung für eine linguistische Theorie des Vergessens bei A. Nosziczka, "Inwie­
fern gehört das Vergessen in den Bereich der Sprache?", in: Wiener Slawi­
stischer Almanach, 16, 1985, 233-316. 

12 Zur Idee des Kulturgedächtnisses (im Rückgriff auf den Akmeismus) vgl. 
etwa Ju.M. Lotman, "Pamjat* v kulturologiöeskom osveSöenii", in: Wiener 
Slawistischer Almanach, 16,1985,5-9. 

13 Vgl. auch P.Ch. Torops Versuch, Übersetzungstheorie und Bachtins Poetik zu 
korrelieren sowie seine Arbeiten zur Dialogizität ("Simul'tannost' i dialogizm v 
poetike Dostoevskogo", in: Trudy po znakovym sistemam, 17, Tartu 1984, 
138-158. 

14 Die Frage nach der konstitutiven Rolle der Innovatorik in der Kultur der 
Moderne und Post-Moderne stellt zuletzt B. Groys in seiner provokanten und 
extrem einseitigen Schrift: Über das Neue. Versuch einer Kulturökonomie, 
München 1992. 

15 Ähnliche Motive bewegte die Bachtin-Publikation- und Rezeption im Rahmen 
der Kontekst-Bmde seit den 70er Jahren. 

16 Einiges davon findet sich in der amerikanischen В achtin-Rezeption - vgl. 
zuletzt: G.S. Morson, С Emerson, Mikhail Bakhtin. Creation of aProsaics, 
Stanford 1990 und dies., (Hrsg.), Rethinking Bakhtin. Extensions and 
Challenges, Evanston (111.) 1989 (s. hier v.a. den Beitrag von Paul de Man, 
"Dialogue and Dialogism", 105-114 und M. Roberts, "Poetics Hermeneutics 
Dialogics: Bakhtin and Paul de Man", ibid., 115-134). V.S. Biblers Buch 
Michail M. Bachtin ipoeüka kul'tury, M. 1991 ist auch ein typisches Beispiel 
für eine nur (kultur-)philosophische Lektüre Bachtins im Kontext der inner­
russischen Diskussionen der 80er Jahre. Die Kombination einer solchen Ten­
denz mit einer russischen Bachtin- und Derrida-Deutung bietet der Sammel­
band Bachtinskij sbornik I, M. 1990; vgl. auch B.F. Egorov, "Dialogizm 
M.M. Bachtina na föne nauönoj mysli 1920-ch godov", in: M. Bachtin i 
filosofskaja kul'tura XX veka (Problemy Bachtinologii), I, SPb. 1991, 7-16; 
N. Savöenkova, "Predely geroja v dialogiöeskoj tradicii (Bachtin, Buber, 
K'erkegor)", in: ibid., 112-117. - Zur Begriffskritik der Bachtin-Verarbeitung 
vgl. auch W. Schmid, "Bachtins Dialogizität - eine Metapher", in: Roman und 
Gesellschaft, Jena 1984,70-77. 

17 Vgl. die Zusammenfassung bei A.H.-L.,"Die «formal-philosophische Schule» 
in der russischen Kunsttheorie der 20er Jahre", in: Sammelband zum Gustav 
Spet-Symposium (Hrsg. A. Haardt, D. Rodi) in Bad Homburg 1986 (er­
scheint als Sonderband desWSA 1993) und ders., "Jan Mukafovsk^ im 
Kontext der «synthetischen Avantgarde» und der «Formal-philosophischen 



Rezensionen 327 

Schule» in Rußland", in: Sammelband zur Mukafovsk^-Tagung in DobfiS bei 
Prag, Prag 1993. 

18 J. Starobinski, Wörter unter Wörtern. Die Anagramme von F. de Saussure, 
Frankf.a.M. 1980 und den Tagungsband: R. Lachmann, LP. Smirnov 
(Hrsg.), Kryptogramm. Zur Ästhetik des Verborgenen, WSA 21, 1988. 

19 Die Auffassung der "Schrift als etwas Lebloses", Steinernes, Repressives (re­
präsentiert durch die "Gewalt des Phallus") prägt die Sprachvorstellung J. 
Lacans (vgl. P. Widmer, Subversion des Begehrens. J. Lacan oder Die zweite 
Revolution der Psychoanalyse, Frankf.a.M. 1990, 71f., 113f.). Die Bedeu­
tung der Anagrammatik für das "Postmoderne Sprachdesign" untersucht F.P. 
Ingold in dem gleichnamigen Aufsatz in: A. Wildermuth, U. Klein (Hrsg.), 
Postmoderne. Ende in Sicht, Heiden (CH) 1990, 51-78. 

20 J. Kristeva, Palimpsestes, Paris 1982 und V.N. Toporovs Konzeption des 
"Textes im Text" - "Iz issledovanij v oblasti anagrammy", in: Struktura teksta 
- 81, M. 1981, 109-121 und ders., "Prostranstvo i tekst", in: Issledovanija po 
strukture teksta, M. 99-132. 

21 Vgl. ausführlicher dazu A.H.-L., "Zwischen Psycho- und Kunstanalytik", in: 
Psychopoetik. Beiträge zur Tagung «Psychologie und Literatur», München 
(WSA - Sonderband 31) 1992, 7-14. 

22 Vgl. dazu Lachmann selbst: "Die 'Verfremdung' und das 'neue Sehen' bei 
Viktor Sklovskij", in: Poetica, 3,1970,226-249. 

23 Vgl. A.H.-L., Der russische Formalismus, Wien 1978, 29f., 543f., 549, 557; 
zur Parodietheorie 197ff., 387ff. 

24 Die Vorliebe für den Begriff des "Feldes" zeigt sich schon bei den franzö­
sischen Strukturalisten (Claude Levi-Strauss, R. Barthes, M. Foucault) und 
markiert einen wichtigen Vorgriff auf die post- oder neostrukturalistische 
Wende (vgl. dazu auch M. Frank, Was ist NeoStrukturalismus?, Frankf.a.M. 
1984, 135ff.). 

25 Vgl. M. Leiris, Wörter ohne Gedächtnis, Frankf.a.M. 1984; E. Jabes, Vom 
Buch zum Buch, Übers, von F.Ph. Ingold, München 1989; F.Ph. Ingold 
gehört auf seine Weise wohl auch in diese Linie, was er auch in seinen litera­
rischen, theoretischen und literaturwissenschaftlichen Arbeiten belegt. Dies gilt 
v.a. für seine Aufsatzsammlung Das Buch im Buch, Berlin 1988. 

26 Vgl. dazu die Übersetzung und die Kommentare von H. Schmid und A.H.-L. 
zu: "M. Bachtin, «Das Problem des Textes in der Linguistik»", in Poetica 22, 
3/4, 1990, 436-487. 



328 Rezensionen 

2 7 Zur Verschiebungspoetik des Futurismus vgl. A. Kruöenych, Sdvigologija 
russkogo sticha, M. 1923 - und im Formalismus v.a. bei V. Sklovskij 
(A.H.-L., Der russische Formalismus, Wien 1978, 27, 90, 131f., 147f., 
250f.) und ders., "Pomak (sdvig)", in: Pojmovnik ruske avangarde, Bd. 3, 
Zagreb 1984,61-76. 

28 Diese Formulierung bezieht sich auf R. Jakobsons berühmten Aufsatz "Unbe­
wußte sprachliche Gestaltung in der Dichtung" [1970/71], in: R.Jakobson, 
Poetik. Ausgewählte Aufsätze 1921-1971, Frankf.a.M. 1979, 311-327. 

29 Vgl. den Vortrag von Ladislav Matöjka an der Mukafovsk^-Tagung in DobfiS 
(bei Prag) September 1991 (zum Druck vorbereitet im entsprechenden 
Tagungsband Prag 1993). 

30 Ich verstehe unter Pragmatem eine standardisierte pragmatische Situation, 
deren Regelhaftigkeit z w i s c h e n der hohen Invarianz der Paradigmatik 
(Grammatik und Semantik) und der totalen Variabilität von Hic-et-nunc-
Momenten liegt. Es handelt sich dabei gewissermaßen um eine vermittelnde 
Zone zwischen dem unwiederholbar-einmaligen Lebensmoment ("fluxus") und 
dem System bzw. abstrakten Kode einerseits und zwischen der Sphäre der 
Realia bzw. der Aktionen und jener der Signifikation anderseits. Darüber 
hinaus vermitteln die Pragmateme zwischen Bedeutungsstrukturen (Semantik) 
und axiologischen Normen, die beide zusammen den spezifischen Sinnkom­
plex einer Situation und seine Einbettung in Wahrscheinlichkeitsmodelle regu­
lieren. Zum Problem des "pravdopodobie" in der Realismus-Diskussion schon 
der 20er Jahre vgl. R. Jakobson, "O chudozestvennom realizme", [1921], in: 
Texte der russischen Formalisten Band I, München 1969,372-391. 

3 1 Zur Interferenz von Wortkunst- und Erzählstrukturen in der Prosa vgl. die 
Studien von W. Schmid, gesammelt zuletzt in: Ornamentales Erzählen in der 
russischen Moderne, Frankf.a.M., Berlin etc. 1992,15ff. 

32 Vgl. G. Janecek, The Look of Russian Literature. Avant-Garde Visual Experi­
ments, 1900-1930, Princeton 1984. 

33 A. Belyj, Peterburg, Roman v vos'mi glavach s prologom i epilogom, (Hrsg. 
L.K. Dolgopolov) M. 1981, 42-43. 

34 Ich beziehe mich hier auf die von mir vorgeschlagene typologische Trichotomie 
des Symbolismus in eine dekadente Frühphase (S I), eine zweite religi­
onsphilosophisch bzw. mythopoetisch orientierte Phase (S II) und auf eine 
dritte grotesk-karnevaleske Phase (S Ш), in die gerade die prosaischen Haupt­
werke der Symbolisten gehören. Vgl. zusammenfassend die Einleitung zu 
A.H.-L., Der russische Symbolismus, Wien 1989; vgl. zusammenfassend 
auch ders., "Symbolismus und Futurismus in der russischen Moderne", in: 
N.A. Nielsson (Hrsg.), The Slavic Literatures and Modernism. A Nobel 
Symposium, Stockholm 1986, 17-48. 



Rezensionen 329 

3 5 A.H.-L., "Akmeizm как sintetiöeskij tip avangarda", in: Pojmovnik ruske 
avangarde, Zagreb 1992 (im Druck). 

36 Zum Synkretismusproblem im Rahmen der russischen Moderne siehe R. 
Grübel, "Wertmodellierung im mythischen, postmythischen und remythisier-
ten Diskurs. Zum Problem des sekundären Synkretismus", in: W. Schmid 
(Hrsg.), Mythos in der slawischen Moderne, (WSA - Sonderband 20), Wien 
1987, 37-60. 

37 Vgl. Hans Jonas' Gnosis-Mythos Die mythologische Gnosis, Göttigen 1934 
und - im Kontext des postmodernen Gnosis-Interesses - die modische 
Gnosis-Deutung bei Sloterdijk in der Einleitung zum ersten der beiden Sam­
melbände: P. Sloterdijk / Th.H. Macho (Hrsg.), Weltrevolution der Seele. Ein 
Lese- und Arbeitsbuch der Gnosis von der Spätantike bis zur Gegenwart, o.O. 
1991. 

38 A.H.-L., "Zur Typologie des Erhabenen in der russischen Moderne", in: 
Poetika, 22. Bd., Heft 3-4, 1990, 436-487. 

39 J. Derrida, Wie nicht sprechen. Verneinungen, [1987], Wien 1989; zur Apo­
phatik und Kataphatik des apokalyptischen Diskurses vgl. A.H.-L., "Apoka-
lyptik und Adventismus im russischen Symbolismus der Jahrhundertwende" 
(Amsterdam, im Druck). 

40 A.H.-L., Der russische Symbolismus, I, 103-111; 115-132. 

41 Vgl. dazu Lachmanns Artikel "Intertextualität in der Lyrik. Zu Majakovskijs 
Oda revoljucii", in: WSA 5, 1980, 5-23. 

42 B. Groys, Gesamtkunstwerk Stalin. Die gespaltene Kultur in der Sowjetunion, 
München 1988; R. Sartori, "Stalinism and Carnical: Organisation and 
Aesthetics of Political Holidays", in: H. Günther (Hrsg.), The Culture of the 
Stalin Period, London 1990, 41-77 und В. Groys, "The Birth of Socialist 
Realism from the Spirit of the Russian Avant-Garde", ibid., 122-148. 

4 3 Eine sehr starre Synthese von semantischen und Sinn-Figuren versuchten 
seinerzeit die Vertreter der Gruppe um J. Dubois, Allgemeine Rhetorik [1970] 
München 1974, 204ff. 

44 Zum Verhältnis Vygotskij - Bachtin vgl. A.H.-L., Der russische Forma­
lismus, 426-442. 

45 Lachmann bezieht sich hier auf die Schrift von N. Abraham, M. Torok, 
Kryptonymie. Das Verbarium des Wolfsmanns, Frankf.a.M.-Berlin-Wien 
1979, 7ff. 



330 Rezensionen 

46 Kruptogramm. Zur Ästhetik des Verborgenen (Hrsg. R. Lachmann, LP. 
Smirnov) WSA 19, 1988. 

47 Die Metaphorik und Metonymik des "Schreibens" verschränkt sich mit jener 
der "Stadtvision", also dem Petersburg-Mythos, der ein Lieblingsthema gerade 
der russischen Kultursemiotik (Toporov, Lotman) ist. Die Mythisierung der 
Stadt Petersburg läßt sich in der Literatur des 18. bis 20. Jahrhunderts als ein 
einziger "Peterburger Text" lesen (Lachmann, 434). Vgl. die Artikel von V.N. 
Toporov und Ju. Lotman in den Trudy po znakovym sistemam, 18, 1984. 


