Rezensionen

Wiener Slawistischer-Almanach 29 (1992) 291 - 330

Renate Lachmann, Gedichinis und Literatur. Intertextualitit in der russischen
Moderne, Suhrkamp Verlag, Frankf.a M. 1990,

Gleich vorwegnehmend sei gesagt, daB ein wesentlicher Wert des Buches von
Renate Lachmann alleine schon im Erscheinungsort liegt. Denn was in diesem
Verlag und in anderen vergleichbaren bisher kaum vertreten war, ist die Integra-
tion des russischen literarischen und literarturthecretischen Beitrags zur Kultur
des 19, und 20. Jahrhunderts. Lachmanns Anliegen ist es also, die bahnbrechen-
den Theoriebildungen RuBlands in unserem Jahrhundert (Formalismus, Struk-
turalismus und Kultursemiotik) mit parallelen und weiterfithrenden Theorien —
besonders der franzésischen Postmoderne — in Verbindung zu bringen und immer
wieder aufzuzeigen, wie sehr und in welcher Weise diese Konzepte dirckt oder
indirekt auf russische "Quellen" zuriickzufithren sind.

Dariiber hinaus aber besteht das Buch auch ans einer ganzen Reihe von Einzel-
interpretationen, in denen die von Lachmann herauspriiparierten russischen und
internationalen Theoriebildungen ihrerseits wieder auf Hauptwerke der russischen
Literatur des 19. (Puskin, Gogol', Dostoevskij) und 20. Jahrhunderts (Belyj,
Mandel"stam, Majakovskij, Nabokov, Kazakov) angewendet werden. Auf diese
Weise wird ein doppeltes Ziel anvisiert; 1. die Reintegration der russischen
Theorietradition in die infernationale aktuelle Kunst- und Kulturbetrachtung und
2. die Riickiibersetzung dieser "fortgeschriebenen" russischen Konzepte ¢hier vor
allem Michail Bachtins und Jurij Lotmans) in eine denkbare russistische
Theorieposition, unter deren Auspizien 3. Schliisselwerke der russischen Litera-
tur neu gelesen werden konnen. Als Nebeneffekt dieses Vorgehens erhiilt der
nichtslavistische Leser den Eindruck, als wiirden jene Werke der neueren russi-
schen Literatur, die trotz aller Ubersetzungsbemiihungen noch immer nicht zum
festen Bestand des westlichen LesebewnbBtsein geworden sind, in eben diesem ihr
neues Heimatrecht finden, Uberspitzt lieBe sich formulieren, da Lachmann
solchermaBen eine anregende "Russifizierung" bisher fiir ausschlieBlich westlich
gehaltender Theorien gelingt, andererseits ein wichtiger Beitrag zu einer lingst
tiberfilligen Einholung der russischen Literatur unseres Jahrhunderts in den
Kontext des internationalen KulturbewulRtseins.

Lachmann prisentiert ein Kaleidoskop theoretischer Fragestellungen, das alle
wesentlichen Themen der poststrukturalistischen Literatur- und Kunstbetrachtung
umfaft: In sechs unterschiedlich groBen Abschnitten geht es I. um Mnemotechnik
und Simulakrum, II, besonders ausfithrlich um Fragen der Intertextualitit und



292 Rezensionen

Dialogizitiit, sowie III. um Synkretismus und Karnevalisierung. Die Abschnitte IT
und 11T konzentrieren sich auf eine eingehende Darstellung der Theorien-Michail
Bachtins und ihrer Um- und Uberformung im franzdsischen und amerikanischen
Poststrukturalismus. Dies gilt zum Teil auch fiir den Abschnitt IV "Gediichtnis
und Imitatio", in dem der kultursemiotische Gedichtnisbegriff auf Werke Pudkins
und v.a. des russischen Akmeismus angewendet werden. Im Abschnitt V gehtes
um Kryptogrammatik und Doppelung und im abschliefenden Kapitel VI am die
zentrale poststrukturalistische Idee der "Dekomposition™.

Alle sechs Komplexe sind untereinander durch ein einheitliches Theoriemodell
verbunden, welches ich im folgenden kurz beschreiben méchte, Ich folge dabei
der Abfolge der einzelnen Abschnitte. Ausgangsthese alles weiteren ist die
literaturkonstitutive Funktion der Intertextualitit. Ausgehend von der
postmodernen Bevorzugung der Schriftlichkeit bzw. écriture gegeniiber der
Miindlichkeit bzw. dem Phonozentrismus von Literatur und Kultur (angelehnt an
das Konzept von J. Derrida)! besteht Lachmann auf einer Literaturvorstellung,
die der physischen und der semiotischen Realitit des Textes geradezu den Status
einer personalen, den Autor ersetzenden Autonomie verleiht. Diese im Grunde
orthodox poststrukiuralistische Position kann gerade im Rahmen der russischen
Theoriebildung bis auf den russischen Formalismus zuriickgefiihrt werden, dem
es ja auch um die Entpsychologisierung und Entindividualisierung des literari-
schen Textes gegangen ist. An dieser Stelle beginnen freilich auch die Probleme
einer solchen Extremposition sichtbar zu werden: Kehren doch jene personalen
anthropomorphen Aspekte des Textes, die bei der einen "Theorietiire™ hinausge-
schickt wurden, durch die andere zuriick, wodurch literarische Techniken, kul-
turelle Konzepte und Analyseverfahren zu personalen Instanzen hochstilisiert
werden, was sich in einer exzessiven Metaphorisierung poetologischer und/oder
philosophischer Termini manifestiert. Auf diese Weise spiegelt die solchermafien
anthropomorph gewordene Terminologie eben jene Qualititen wieder, die man
vordem oder unabhiingig davon dem Schicksa! des Individualaators zugeordnet
hatte, ' i

Es ist nun keine Frage, daf} in einer jeden Theoriebildung die urspriinglic
instrumentell eingesetzen Termini und Konzepte, wie seinerzeit schon R.Jakob-
son in einer friihesten Schriften festgestellt hatte, zu den "Haupthelden” der Lite-
ratur (-betrachtung) aufsteigen (Jakobson [1921] 1972).2 Dieser einer jeden
Theoriebildung immanente ProzeB wurde seinerzeit schon im Formalismus ge-
wissermafen spielerisch inszeniert (so v.a. bei Ju. Tynjanov oder V. Skiovskij),
im Poststrukturalismus erfubr diese Personalisierung des Terminus jedoch eine
besondere Nobilitierung. Gegner der Strdmung wiirden vielleicht auch von einem
MiBbrauch sprechen.? Ich werde diesen Prozef} der Personalisierung und Meta-
phorisierung von Terminologie im weiteren an mehreren Beispielen vorfithren,



Rezensionen 2903

ohne dabei den Vorzug dieses Verfahrens véllig in Frage zu stellen oder gar ins
Liicherliche zichen zu wollen.

Methodisch geschickt beginnt Lachmann die Darlegung des intertextuellen
Wesens und Funktionierens der Literator mit der urtiimlichen Vorstellung der
Mnemotechnik, also mit den Verfahren des Einsetzens von Geddichtnis-
signalen in einem Text (rhetorische Mnemotechnik) und dariiber hinaus mit der
Installierung des Textes als Gedichtnisort im Gesamtgebtiude der Kultur, die
solchermaBen als ein universeller Gediichtnisgenerator verstindlich wird.4 Auf
diese Weise wird die Bedentung der rhetorischen Mnemotechnik und ihrer
archaischen Wurzeln fiir das Kulturkonzept der Moderne plastisch sichtbar, Aus
dieser Perspektive gibt es nicht mehr den fiir sich selbst sprechenden oder einem
Autor als Sprachrohr dienenden Text, sondern umgekehrt dic Vorstellung eines
allumfassenden Universal- oder Welttextes (hermeneutisch erfaBt in Hans
Blumenbergs berithmter Studie Die Lesbarkeit der Welf),S in den sich der Einzel-
text jeweils neu einschreibt, bzw. den er jeweils neu "zitiert". Somit steht an der
Whrzel der von Lachmann favorisierten Konzeption die verabsolutierte Idee eines
sich quasi selbst schaffenden Textes, dessen Sinnkomplexion und Interpretations-
vielfalt aus seiner permanenten Riickbeziehbarkeit auf die vielen anderen Texte
resultiert. Der einzelne Text produziert oder kxeiert nicht mehr ein Stiick erfun-
dener oder abgebildeter Wirklichkeit, sondern er schreibt sich aus den vorhande-
nen Texten "fort", wobei er immer schon in thnen "eingeschrieben” ist. Der Text
referiert keine Substanzialitéit, er realisiert gleichsam (s)eine Zeichen-Wirklichkeit,

An die Stelle einer metaphysischen Begriindung einer solchen Universalsemio-
tik tritt freilich in der Moderne, radikal in Teilen der Avantgarde und total dann im
Poststrukturalismus eine kulturelle oder schliefilich nur mehr diskurskonventio-
nelle Legitimierung, Das Original und Urbild ist immer schon verloren, das
Nachbilden einer realistischen Mimesiskonzeption verworfen; was bleibt ist ent-
weder die Simulation des Simulakrums (Jean Baudrillard)s oder eben das zu
immer neuen Sinngebungen offene Spiel der Zitate und Allusionen im gnosti-
schen Reich des "Panintertextualismus”.

An die Stelle der "Originalbedeutung” (Lachmann, 37), die den Anspruch einer
direkten Wirklichkeitsreferenz erhebt, tritt die Referenz der Zeichen und Texte auf
die jeweils anderen. Damit dieser totale Bezug von allem auf alles jedoch nicht
vollends in textuellen Verfolgungswahn miindet, erfiihrt die Rolle des Interpreten
eine geradezu textkonstitutive Ubersteigerung. In einem sehr ausfithrlichen Ab-
schnitt referiert Lachmann die wichtigsten Positionen der Intertexmalitétstheorie,
wie sie in den letzten Jahren v.a. in Frankreich und Amerika entwickelt wurde
und verbindet sie immer wieder mit M. Bachtins Theorie der Dialogizitit, deren
vielfache Prisenz in diesen neven und neuesten Theorieanstitzen auf dieser Weise
besonders deutlich wird.”



294 Rezensionen

Besonders fruchtbar erscheint in diesem Abschnitt die Integration des akmeisti-
schen Gedidchtnis-Kultur-Modells in jene Auffassung der Inter-
textualitit, wie sie besonders von H. Bloom (The Anxiety of Influence, Oxford
1973) entwickelt wurde. Dabei wird das avantgardistische Konzept der Inter-
textualitlit mit dem poststrukturalistischen auf vielfiltige Weise verschriinke, sodal}
einerseits die akmeistische Poetologie im Riickblick postmodermne Ziige annimmt,
andererseits die poststrukturalistische Theoriebildung mit ihren avantgardisti-
schen Wurzeln durchschaubar wird. Die ganz offensichtlichen Diskrepanzen zwi-
schen beiden Modellen erfahren solchermaBen eine paradoxale Zuspitzung, zielt
doch die akmeistische Kulturaffirmation anf eine "Lust der Wiederholung™ (Ach-
matova, Mandel'stam),? die poststrukturalistische auf einen tragischen Kampf
"gegen die sich in den eigenen Text notwendig einschreibenden fremden Texte".
Die Uberwindung dieses Widerspruchs gipfelt im utopischen Entwurf einer "An-
eignung des fremden Textes" (Lachmann, 39), dic diesen "verbirgt", "verschlei-
ert", "mit ihm spielt" [...] "respektlos umpolt” und in "Esoterik, Kryptik, Ludis-
mus und Synkretismus” einmiindet.

Diese so entsichende Pluralisierung von Sinngebungen
hintertreibt die klassisch strukturalistische oder traditionell hermeneutische Fixie-
rung auf einen geschlossenen, hierarchisierten Bedeutungsaufbau des Werkes,
Gerade in dieser Dissozilerung ("dissémination") und "Zersprithung" des einheit-
lichen Textsinnes besteht das ganze Pathos poststrukturalistischen bzw. postmo-
dernen Interpretierens bzw, Produzierens von Texten. Diese von Lachmann im-
mer wieder und auf vielfiltige Weise variierte Grundkonzeption durchzicht ihr
gesamtes Buch und nimmt somit eindeutig Partei fiir eine Text- und Kunst-
auffassung, ja fiir ein Kulturmodell, das auf zugespitzte Weise den geschlossenen
Welt klassischer oder traditioneller Sinngebung und Sinnerschliessung veon
Texten entgegengesetzt ist.

Egal wie man zu dieser Grundauffassung steht, beeindruckt es doch, mit
welch unermiidlicher Vehemenz und in immer neuen Variationen und Anniherun-
gen Lachmann thr Konzept entwirft. Wer sich freilich trotz aller Uberredungs-
kiinste der Autorin dieser Grundidee von Haus aus verschlieit, wird freitich aus
allen daraus folgenden Interpretationen nicht geliutert oder bekehrt hervorgehen,
Er wird aber méglicherweise anch dann etwas von den ausfiihrlichen Darlegun-
gen Lachmann profitieren, wenn er ihre Kernposition verneint; néimlich einen
fundierten Uberblick iiber alle wesentlichen Gedanken und Argumentationslinien,
die das strategische Konzept poststrukturalistischen Interpretierens so spannend
machen. Mir selbst erscheinen einige Elemente der erwiihnten Konzeption des
Nachfragens wert, vor allem an jenen Punkten, we — wie das im Poststruk-
turalismus so iiblich ist — nicht mehr klar zwischen Kode und Diskurs,?
Bedeutungsstrukturen und Sinngebungen, also letztlich zwischen analytischer
und hermeneutischer Perspektive unterschieden wird. Eine solche Kritik, die auf



Rezensionen 205

diesen Dichotomien besteht, geht natiirlich dann ins Leere, wenn die jeweils
ersten Glieder der aufgeziihlten Oppositionen — und beides ist in poststruktu-
ralistischen Konzepten zu finden — entweder als stillschweigend gegeben voraus-
gesetzt werden, oder aber (weniger stillschweigend) avBer Kraft gesetzt sind. Bei
Lachmann, die immerhin aus der strengen russischen bzw, tschechischen (und
spiterhin deutschen) Strukturalismus-Schule stammt, werden immer wieder beide
"Achsen der Sprache” (Jakobsons) gegeneinander ausgetauscht bzw. miteinander
vermischt. So kann sie etwa — um nur ein Beispiel zu nennen - von einer
"Gedichtnisgrammatik" sprechen (47), wobei ganz zweifellos in diesem Falle der
Begriff "Grammatik" metaphorisch, also nicht im Sinne einer strukturalen
Linguistik oder Semiotik als (Kultur-)Kode aufgefat ist, Gleiches besagt die
These Lachmanns, daB (im Akmeismus und in "synkretistischen” Stilen allge-
mein) "an die Stelle der langue das konkrete Repertoire des Gedfichtnisses, das
Ensemble der Texte: die Bibliothek” tritt (388-389),

Uberhaupt zeigt sich auch hier die oben erwihnte Tendenz, strukturalistische
oder semiotische Termini und Konzepte dadurch fiir die postmoderne Theorie-
bildung zn "retten", daf sie in einem bildhaften oder personalen Sinne eingesetzt
werden, Gleiches gilt fiir den Begriff des Zeichens, wenn Lachmann von cinem
"Lesen" spricht, das "die Zeichenschichten durchsttfit". Gleich daranf wird diese
terminologische Metapher "realisiert” und zu einer interpretatorischen "Handlung”
entfaltet. So lesen wir etwa: "Der Abstieg in die Krypten und Geheimglinge ver-
langt ein parasemiotisches ‘inneres Lesen" (44).

Das gerade von den Formalisten ingenitis analysierte literarische Verfahren der
"Entfaltung" von Texten aus einzelnen Wortern oder Redewendungen wird hier
und an anderen Stellen vom Objekt der Analyse zum Instrument der Interpretation
und damit zu einem allgegenwiirtigen Textgenerator. Dieses Vorgehen soll hier
nicht grundsditzlich in Frage gestellt werden, dient es doch vielfach zur Verleben-
digung ansonsten abstrakt bleibender Theoriegebilde; immer wieder aber kann es
besonders den weniger getibten Leser dazu verfiihren, die solchermalen
hypostasierten Theoreme mit den Aktanten eines philosophischen
Spiels zn verwechseln. Wihrend etwa noch der klassische Strukturalismus oder
die Kultursemiotik den szientistischen Anspruch auf Universalitit nur partiell
relativieren wollten, indem sie sich gleichzeitig als Instrument und Objekt der
Analyse erkannten (zuletzt noch in M, Foucaults Les mots et les choses),10
verzichtet der Poststrukturalismus vielfach auf jeglichen Universalitiitsanspruch
und relativiert sich von vornherein als Bestandteil einer Episteme, die normaler-
weise erst ex post, also aus griBerer historischer oder kultureller Distanz sichtbar
wird, Dennoch wird aber alleine durch die Gattung des wissenschaftlichen oder
theoretischen Diskurses beim ungeiibten Leser der Eindruck erweckt, als wiirde
die moglicherweise zu bejahende Selbstrelativierung in der Art ihrer Selbst-
priisentation 50 etwas wie einen Allgemeinanspruch erheben. Gerade J. Derrida



206 Rezensionen

und andere in der und iiber die Postmoderne denkende Philosophen haben diese
Diskursfalle nicht nur genau erkannt, sondern geradezu zum Ausgangs- und
Angelpunkt ihrer Diskurs- und Sprachspiele erhoben. Nun ist aber Lachmanns
Buch kein ironischer philosophischer Essay, kein paradoxaler Diskurs, sondern
ein letztlich doch akademisches Werk, das soviel wie mdiglich aus dem offenen
Spiel irisierender, opaker Sinngebungen auf die argumentative Ebene der Darstel-
lung ziehen miichte, ohne diesen Prozefl auch auf der Ebene der "Signifikanten”,
also im eigenen Schreiben durchgingig zu realisieren. Die einen mag diese
Inkonsequenz dirgern, fiir die anderen (und fiir sie ist wohl das Buch geschrieben)
mag gerade dieses Vorgehen von Nutzen sein,

Der Intertextualismus treibt nach Lachmann "den Referenten ans"
(49), die intertextualisierende Lektiire treibt "den Text auf einen Abgrund/-
Ungrund von Pritexten zu" (ibid.), wobei freilich "die wahre Urschrift immer
verborgen bleibt": Gerade die Hoffnung auf die Entdeckung eines solchen eigent-
lichen Schriftsinns soll ja im Poststrukturalismus der traditionelien logozen-
trischen Hermeneutik ebenso ausgetrieben werden, wie einer klassisch-struktura-
listischen Analytik, die an eine Rekonstruktion von Bedeutungssystemen (also
letztlich an die Realisierung von objektivierbaren Kodes im Text) glaubt. Immer
wieder entfaltet Lachmann die "Metapher des Palimpsests", also einer sehr bild-
haften Vorstellung von iibereinandergelagerten Eintragungen, die in der Entzif-
ferungsarbeit abgetragen werden, ohne da3 dadurch Texischichten getilgt wiirden .
— eher umgekehrt: Das "Abschaben der Texte auf der Schreibtafel der Kultor
macht alle in ihr eingetragenen Texte simultan trangparent” — ein Kultur-Bild, das
gerade im russischen Symbolismus (parallel zum Kultur-Mythos des Akmeismus
Mandel'$tams) vielfach abgewandelt wurde.!! Die Simultaneitit der gewisser-
maBen {ibereinanderkopierten Texte (also ihr vertikales Qszillieren) garantiert eben
jenes die Kunstwirkung mitschaffende Prinzip der Pluralitét und der unerschipf-
lichen Offenheit der Kulturtexie allgemein. Freilich tritt hier — wie andemorts auch
— ein fundamentaler Widerspruch auf, der nicht so sehr als Mangel der Methode
als vielmehr als Stirke des Objekts (also des Funktionierens von Kultur allge-
mein} gelten kann: Die Bodenlosigkeit der Textinterferenzen bzw. der inter-
ferierenden Texte bzw. Eintragungen auf der Tafel der Kultur macht auf der einen
Seite die erwiihnte Referenzfunktion (also realistische Interpretierbarkeit) unmig-
lich, provoziert aber auf der anderen Seite eine Sicherstellung, die eben nicht im
Wirklichkeitsbezug, sondern in der Kulturspeicherung selbst, in der mehr oder.
weniger bildhaften Vorstellung einer Fixierung im "Gedéichtnis” der Kultur
("pamjat’ kul'tury") versteht,12 Die referentielle Legitimierung und Versicherung
wird also ersetzt durch eine quasi "pankulturelle” Fundierung, wie sie in der er-
wihnten russischen Kultursemiotik (Ju. Lotman u.a.) vorgesehen ist. Dieses
Kulturmodell paft freilich eher in die spezifisch russische (und im weiteren



Rezensionen 297

osteuropiiische) Textkultur (des 19, und 20. Jahrhunderts), als in das perfor-
manzorientierte Kultormodell des "Westens” und seiner Postmoderne.

Erlebnisidentiti1, Authentizitlit und Referenz — also die Annahme einer auflerse-
miotischen, auBertextuellen Garantie der Textproduktion — wird ausgetrieben und
durch einen Gedichtnismythos, ja einen Geddchtniskult ersetzt, der —
gerade in der von Lachmann zitierten akmeistischen bzw. iiberhavpt modernen
Mythopoetik — eine zentrale Rolle spielt. Auch hier werden die magisch-kulti-
schen Untergriinde jenes Theoriegeflechts sichtbar, das Lachmann als Textur
einer postmodernen Literaturwissenschaft entfaltet. In dem sehr ansfiihrlichen IV,
Abschuitt des Buches unter dem Titel "Gedéichtnis und Imitatio" (280-403) exem-
plifiziert Lachmann am Beispiel der Gediichtnis-Poetik Pukins (280ff.) und der
Alomeisten (354£f.) diesen mythopoetischen Hintergrund der poetologischen
Inter-Text-Metaphorik. Besonders giinstig fiir diesen Zweck erweist sich Puskins
Meta-Nachdichtung von Horazens "Exegi monumentum” in der Ubersetzung
Derzavins, Bei dieser Gelegenheit wird auch der Platz der Ubersetzungspoetik!3
im Rahmen des von Lachmann entworfenen Intertextualismus sichtbar, und
gleichzeitig wird deutlich, wie ¢in als "Klassiker" abgestempelter Autor in jenes
Kuonstmodell eingebaunt werden kann, das sich selbst als synkretistisch bzw.
antiklassisch versteht (284, 299),

Mehrfach widmet sich Lachmann dem Problem der Kanonisierung von Klassi-
kern aus der Position einer affirmativen Kunstauffassung (etwa des
Stalinismus, 286ff.) einerseits, bzw. jener der dialektischen Kritik der Antiklassik
(der futuristischen Avantgarde) durch die neoklassische Avantgarde Mandel'-
§tams und des Akmeismus anderseits. Aus der Sicht der {frithen) Sowijetzeit
erscheint die akmeistische Option fiir das Klassische und fiir die Gediichtniskultur
als provokanter, utopischer Entwurf, der im Spannungsfeld (oder - im Niemands-
land) zwischen offizieller Affirmativitit und antioffizicller V- Asthetik (der
Futuristen) anfragt. Nur in dieser Zwischenposition wird die eigentliche polemi-
sche Ausrichtung der akmeistischen Manifeste Gumilevs cder Mandel'8tams
sinnvoll und auch fiir die Entwicklung der Moderne relevant, denn es war ja nicht
der blanke Konservativismus, der die Akmeisten zur Verteidigung der klassi-
schen Kultur und ihrer idyllischen "domagnost™ trieb, sondern die Uberzeugung
von der Notwendigkeit eines antizyklischen Kulturverhaltens der Verfremdungs-
Asthetik gegeniiber, die ihrerseits lingst destruktiv oder redundant und somit zum
Opfer ihrer eigenen Desautomatisierungstheorie geworden schien.4 Wie erwiihnt
dient diese spezifische "Avantgardistik" des Akmeismus, die in seiner affirma-
tiven "Kulturosophie" gipfelt (354f.), Lachmann als Modell fiir ihr Kultur-
Gediichtnis-Modell und die poststrukturalistischen Argumentationsstrategien, die
ja auch zwischen avantgardistischem Anspruch und affirmativen Bediirfnissen
oder Notwendigkeiten hin und hergerissen werden: "Der «Konservatismus» des
akmeistischen Kulturmodells bedient sich avantgardistischer Strategien" (368) -



298 Rezensionen

oder umgekehrt: Der Avantgardismus Mandel'§tams operiert mit quasi-konser-
vativen Argumenten und Motiven, deren Synkretismus anf das postmoderne
Kulturmodell vorweist (369). Vergleichbar damit ist fiir Lachmann der akmeisti-
sche Synkretismus im Rahmen der Lyrik der Polyphonie des (kamnevalesken)
Romans (in der Dostoevskij-Linie, 372): In beiden Fillen tritt die Kultur das Erbe
metaphysischer (religionsphilosophischer) oder materialistischer bzw. utilitaristi-
scher Legitimierungen (des [Soz-] Realismus) an,

Erwihnt sei hier, da der grofle Erfolg Mandel'$tams und des Akmeis-
mus in der sowjetischen!3 wie amerikanischen Literaturwissenschaft der 60er
und 70er Jahre vielfach auf einer kaum verhiillten Selbsttéinschung der Philologen
beruhte, die zweierlei zu leisten glaubten; die Analyse {der Subtexte, 357f.) eines
"klassischen Autors” (also Intertextualitit als immer aufwendigere Jagd nach
Pritexten und Vemetzungen von Motiven und Verfahren) un d gleichzeitig die
Auseinandersetzung mit der literarischen Moderne bzw. der Avantgarde, die man
solchermalien von "innen her" aufrollen und auflésen konnte, Vor dem Hinter-:
grund dieser Akmeismus-Renaissance operiert Lachmann wesentlich differen-
zierter, indem sie einerseits die Kulturologie als Bestandteil der akmeistischen
Programmatik rekonswuiert, anderseits wesentliche Elemente eben dieses Kultur-
konzepts der eigenen Kulturologie dienstbar zu machen trachtet. Lach-
mann entdeckt den immanent apokalyptischen Aufschub-Charakter (358f.) des
akmeistischen Kulturmythos, der einerseits den — aus seiner Sicht — realen
Niedergang der Kultur in der sowjetischen Gegenwart reflektiert, anderseits jegli-
che Kulturtitigkeit — besonders jene des Schreibens — als Instrument der Todes-
abwehr, der Verhinderung bzw. Verzigerung des Endes sichtbar macht, Hiéer
wird Derridas Begriffsmythos der "différence™/"différance” (als Aufschub des
Endes, 402) auf sehr produktive Weise fiir die akmeistische Kultur-Utopie nutz-
bar gemacht, die der avantgardistischen "linken" Utepie-Kultur ebenso entgegen-
tritt wie dem hysterischen Diskurs der symbolistischen Apokalypsen,

Der bei Lachmann metapoetisch bzw. kulturologisch gedachte Erinnern-Ver-
gessen-Gedéchtnis-Komplex verfiigt bei den Akmeisten auch iiber eine mytho-
poetische Dimension: Es geht nicht nur um die intertextuelle Akkumulation von
Kulturschichten und Gedichtnisspuren, sondern auch um eine Art "Thanato-
poetik”, die das dichterische Wort erst im Akt des Sterbens freisetzt, wenn es —
wie der Vogel den Kiifig, bzw. der Atem (= Seele) —den Brustkorb verlifit, um in
die Unterwelt, d.h. den Gediichtnisspeicher der Kultur einzutauchen, Wenn fiir die
futuristischen Archaisten oder die symbolistischen Mythopoeten das Urwort in
der Tiefe des Unbewufiten beheimatet ist bzw. dorthin {dionysisch) wieder zu-
riickkehrt, ist das Jenseits der Akmeisten die Uber-Ich-Sphiire der Gediichtnis-
Kultur, die im Erinnerungsakt sterbend jeweils wiedergewonnen wird (367),

Besonders anregend sind hier jene Abschnitte, in denen Lachmann aktuelle
Konzepte — etwa das der Intertextualitéit — mit ihren Urspriingen im Kunstdenken



Rezensionen 299

der Moderne konfrontiert, wie dies gerade im Falle von Michail Bachting Dialogi-
zitiitstheorie geschieht (51£f.). Bedenkt man die geradezu besingstigende Bachtin--
Renaissance der letzten beiden Jahrzehnte und die dabei ins Kraut geschossene
Meta-Metaphorisierung der Bachtinschen Begriffsbilder (wie Karnevalismus,
Lachkultur, Gegenkultur, Dialogizitit, Polyphonie etc.),16 wird der Leser eine
Riickstutzung solcher Begriffswucherungen auf ihr epistemologisches Ausgangs-
niveau ebenso wie auf ihre praktizierbare Instrumentalitiit freudig erwarten.

Worum es Lachmann geht, ist zugleich ein solcher Riickverbindungsversuch
der Bachtinschen Konzepte mit literarischen und kulturellen Ideen der russischen
Moderne (Mandel'$tam, Belyj etc.) als auch ¢in Weiterdenken dieser Konzepte im
Kontext der aktuellen Theoriediskussion der letzten Jahre. Die Stlirke und Schwii-
che ihres Vorgehens liegt dabei in dem von ithr gewihlten "Synkretismus des
Diskurses" (51), der jener offenen Pluralitit der Sinnkonstitu-
tion “intertextueller Werke" (der Literatur) durch eine analoge Offenheit und
Pluralitdt bei der "Zusammenschaltung verschiedener Ansiitze" (ibid,) und Metho-
den gerecht werden will. Wihrend — iiberspitzt formuliert — ein analytischer,
monistischer Ansatz (sei er poetologisch, psychoanalytisch oder kultursemiotisch
etc. ausgerichtet) der Heterogenitiit des Objekts durch Homogenitdt des Zugangs
absichtlich und absichtsvoll eben nic ht gerecht werden will, beruft sich
Lachmann auf die zitierte "Vielschichtigkeit" des Objekts (seine Polytextualitit,
Multifunktionalitdt und intertextuelle Allbeziehbarkeit), dessen synkretistische
Natur eine entsprechend freie Kombination von Methoden geradezu provoziert,
Der klassische "Analytiker” gerilt in die Gefahr einer Projektion seines metho-
dologischen Reduktionismus anf die Natur seines Realobjekts (das #isthetische
Objekt in seiner ganzheitlichen Erfahrungsvielfalt wird reduziert auf das Artefakt,
dieses auf ¢in theoretisches Konstrukt etc.); der postmoderne "Synthetiker"
dagegen verschriinkt Objekt- und Metabene und wird schlieBlich dazu gezwun-
gen, an der Fortschreibung des gedffneten bzw. zur unabgeschlossenen Interpre-
tierbarkeit aufgebrochenen Ausgangstextes mitzumachen.

Er geriit dabei in eine dem Regietheater hnliche Lage, das im {ibrigen gerade
in der Verfremdungs-Dramaturgic eines Mejerchol'd seinen analytischen, struk-
turalistischen Ursprung hat: Auch hier wird der Ausgangstext ja nicht "werk-
getren" reproduziert oder ideologisch monofunktional aktwualisiert, sondern zum
Libretto einer Interpretation, die das Spontane, Dialogische und Offene der Insze-
nierung mit dem Werk-Kunstanspruch des Artefakts in eins setzt: Der Regisseur
ist nicht mehr dienender Interpret eines vorgegebenen (oder klassischen) Criginals
(bzw. des Originalgenies), sondern selbst zunfchst mitschaffender und sodann
gar antonom-schaffender Kiinstler, der einerseits die Originalitiitsaura des Aus-
gangstextes (durch Kontaminationen mit anderen Texten etwa) destrutert und
gleichzeitig seine eigene Interpretation — also die Performanz eines "Librettos" —
als priméren Kunsttext prisentiert, womit er selbst in die Aura des Originals tritt.



300 Rezensionen

Diesen Prozef einer Primarisierung des urspriiglich Sekundiiren beobachten wir
schon seit der Romanik, ja eigentlich wihrend der gesamten Entwicklung des
manieristischen Kunsttyps (G.-R. Hocke), wobei der Metatext dem Objekttext
gleichgesellt wird (Walter Benjamin zur Rolle der Literaturkritik in der Romantik)
oder dominiert (O, Wilde (iber die Prioritiit des Sekundiren - also etwa der Kritik
- {iber das "Original") oder diesen schlieBlich gar ersetzt, wie dies im Konzep-
tualismus der abstrakten Avantgarde beginn, wo partiell das Artefakt durch sein
verbalisiertes theoretisches Modell ersetzt wird (vgl. K. Malevid).

Die Aufhebung der Differenz zwischen Original und Interpretation, Pri-
mir- und Sekundirtext, Invention (des essentielle Neuen, Anderen)
und Kombination {des Vor-Gegebenen) impliziert anch eine Neutralisierung bzw.,
Grenzverschiebung zwischen Theorie und Objekt, Realitdt und Sprache und
letztlich zwischen Kunst und Wissenschaft bzw, Philosophie, Wohlweislich be-
schréinkt sich Lachmann aof die Untersuchung der postmodern erstariten Beziige
zwischen beiden Bereichen, ohne im eigenen Schreiben ihre Gleichsetzung oder
die Ersetzung des Einen durch das Andere voll zu realisieren, wie dies etwa bei
Derrida oder Lyotard der Fall ist. Paradigmatisch fiir diese Entwicklung wire eine
Reflexion der Theorie-Praxis-Inversion im russischen Formalismus, mit dem sich
die Autorin jahrelang eingehend auseinandergesetzt hatte. Gerade die Formalisten
waren es ja, die — bahnbrechend fiir die moderne Literaturwissenschaft insgesamt
und auf der Basis der Vorarbeit durch die Symbolisten (v.a, Belyjs und Ivanovs)
— die literaturwissenschaftlichen, literaturkritischen und kiinstlerischen Eigenakti-
vitidten (noch dazu in mehreren Medien - etwa auch imo Film) zu einer einzigen
Aktivitdt im Rahmen des kulturell-disthetischen Prozesses zusammenfaliten.
Einige Hinweise auf diesen Teil der "Vorgeschichte" wiiren der Sache gewiBl
dienlich gewesen; das Ersetzen der formalistischen Tradition durch die akmeis-
tische ist zwar aus der Sicht einer Gedichnis-Kultur-Konzeption durchaus kon-
sequent, wird aber dem Gesamtprojekt einer Riickverbindung der postmodernen
Modelle zu den modemen nicht ganz gerecht, Vielleicht rifhrt dies anch daher, daBl
im Poststrukturalismus aus Griinden des Identitiitsschutzes gerade jede Konzepte,
die man besonders gerne fiir sich alleine reklamieren mdchte, nicht gerne in der
eigenen Vorgeschichte (also in den theoretischen Priitexten) nachlesen — oder gar
nachzeichnen — miichte,

Umso niitzlicher ist der Versuch Lachmanns, die Konvergenzen zwischen
Akmeismus (Mandel'$tams) und Bachtin — jenseits der kaum verhandenen
kausal-genetische Beziige — aufzuklidren (53ff., 354{F.). Auch hier kann sie deut-
lich machen, wie die Neulektiire Bachtins in der sowjetischen Literatursemiotik
seit den 60er Jahren und die Wiederentdeckung Mandel'Stams und des Akmeis-
mus in der selben Zeit in der russischen und internationalen Mandel'$tam-For-
schung auf gemeinsame Wurzeln zuriickgehen. Diese liegen aber nicht aus-
schlieBllich an der Konvergenz von Bachtinscher Dialogizititstheorie und (akme-



Rezensionen 301

istischem bzw. [post-Jstraktrualistischem) Intertextualismus, sondern auch in der
kaum beachteten Tatsache begriindet, dal Mandel'Stam wie Bachtin ein und
derselben Formation einer "synthetischen Avantgarde" und dem ihm homologen
kunsttheoretischen Modell der “formal-philosophischen Schule" (der sowjeti-
schen 20er Jahre) entstammen.!7 Eine Aufarbeitung dieser Herkunft wiirde nicht
nur die schr isolierte Position Bachting seit den 20er Jahren und den falschen
Eindruck seines Einzelkiimpfertums revidieren, sie wiirde auch das Modell einer
"dritten Avantgarde"” - neben der analytischen der Futuristen und
Formalisten einerseits, und neben der neoprimitivistischen Mythopoetik (etwa
eines Chlebnikov und der "semantischen Schule” Frejdenbergs etc.) anderseits
zutage fordern. Und ausgehend von einem solchen dritten Avantgarde-Typus
{und seinen engen Bezligen zu neoavantgardistischen Entwicklungen der 30er bis
50er Jahre} wire auch der Briickenschlag zu den Entwicklungsbedingungen des
Poststrukturalismus addiquater nachvollziehbar, ohne da man dabei die "weillen
Flecken" in der Geschichte mit Evolutionsspriingen verwechseln miite.

Kompliziert wird die konzeptuelle Gleichsetzung von Intertextualitit und
Dialogizitit durch die Integration einer gleichfalls stark metaphorisch iiberformten
Anagrammtheorie, die — ausgehend von den Konzepten F. de Saussures
(und ihrer Vermitlung durch J. Starobinski und Riffaterre etc., vgl. 54ff.)18
aus der Sphiire der Schriftlichkeit bzw. Graphemschicht der Textproduktion bzw.,
Rezeption in jene der Textualitlit verlagert wird:1% Ebenso wie das klassische Ana-
gramm im Heraunsschneiden einzelner Grapheme aus vorgegebenen Wortfolgen
und einer Neusynthetisierung derselben zu einem zweiten, kryptischen Wort bzw.
Text besteht, wird in der intertextuellen Anagrammatik ein Textteil aus vorhan-
denen (Pri-)Texten herausgeschnitten (Zitat) und zo einem neuen Text synthe-
tisiert. Freilich wird auch hier das methodische Prinzip gewissermalien hyposta-
siert, der Akt des Herausschneidens allzu wortlich verstanden und damit der
Begriff des Anagramms extrem iiberdehnt, Er umfaBt letztlich jene (manieristi-
schen Verfahren) der offenen Neukombination vorgegebener Teile, die auch in
der (russischen) Avantgarde als "sdvigologija” (Krutenych) theoretisch formuliert
und poetisch praktiziert wurde. Die Anagramm-Interpretation im franzisischen
Kontext seit den 60er Jahren (v.a. bei Kristeva, Starobinski, Riffaterre) wird bei
Lachmann mit entsprechenden Entwicklungen in der Tartu-Moskau-Schule (hier
v.a. bei Toporov) verschrinkt, wobei nicht immer der nicht unwesentliche
Unterschiede zwischen beiden "Anagrammatiken” klar wird (55f,).20

Der kleinste gemeinsame Nenner zwischen Dialogizitit, Intertextualitdt und
Anagrammatik wire das genuin analytische Verfahren einer Homolo g-
setzung von Verfahren einer Ebene mit solcher einer (hierarchisch htheren)
anderen Textebene, einer Vorgang, der im Poststrukturalismus weitgehend mit
einer Analogsetzung vertauscht wird: So ist es ja durchaus eine Sache, die Homo-
logie {d.h. die funktionale Analogie) zwischen den Verfahren der Wortebene



302 Rezensionen

(etwa der Kalauer, die semantische Verschiebung) und jenen der Sujet-Ebene zu
postulieren (wie dies schon V. Sklovskij in seiner bahnbrechenden gleichnamigen
Studie tut ("Svjaz' priemov stilja s priemami sjuZetosloZenija”, 1919); etwas
anderes ist es, diese Transformation zu einer "Metamorphose" umzudeuten, die
als Aktant einer Mythopoetik figuriert. Bei einem solchen Vorgehen werden
metapoetische Verfahren zu mythopoetischen "Helden"; das analytische Instrz-
ment der Homologsetzung (Kern und Ziel einer jeden Strukturanalyse) wird "re-
analogisiert”, Lachmanns Satz "der Begriff erscheint vorerst nicht diszipknierbar"
{56) enthiillt das hier angesprochene Problem der terminologischen "Polyvalenz”,
die in ein tautologisches Verhifltnis zur Pluralitét des Kunst-Objekts tritt,

Der bei Lachmann immer wieder aufgegriffene Terminus einer "Doppel- oder
Vielfachkodierung" des kreativen Textes wird in aller Regel mit dem Begriff der
(intertextuell induzierten) Dissoziierung von Sinngebungen verbunden. Darnit
stehen wir aber vor einem weiteren fundamentalen Problem poststrukturalistischer
Theoriebildung - ndmlich der uniibersichtlichen Differenzierungvonn S8inn und
Bedeutun g erwachsend aus der Ausklammerung des fiir jede Analytik so
wesentlichen Konzepts des "Kode", dessen disziplinierende Autoritiit vom Text
als Diskurs (d.h, als parole) entweder unterlaufen (negiert) oder gar annihiliert
und ersetzt wird, Wenn es keinen Kode gibt, dann ist auch die Annahme von
vorgegebenen (priméiren oder sekundiiren) Bedeutungssystermen (d.h. der Para-
digmatik eines Lexikons) hinfillig; dann reduziert sich die Interpretation auf jene
SinnerschlieBung, die von einem Diskurs auf den anderen verweist. An die Stelle
des semantischen, symbolischen, ikonographischen Kode tritt das komplexe
Sinnangebot eines Pritext-Korpus, das im jeweiligen Diskurs realisiert (also
zitiert, alludiert) wird; Die direkte Referenz des Textes (mithilfe des Kode) anf
eine auBertextuelle Welt (der "Realia"} wird negiert zugunsten einer Gleichsetzung
von Priitext-Welt mit empirischer, psychischer oder soustwie definierter Realitiit,
Der intertextuelle Bezug erhilt somit den Charakter einer Referenz auf eine
(gleichwoh! schon vertextete) "Welt", withrend im klassischen Strukturalismus
(auch in seinen vorgeschobensten Positionen) letztlich immer die "semantische
Welt" als Rekonstrukt aus dem Artefakt gewonnen werden sollte.

Der von Lachmann besonders aus den Theorien Riffaterres abgeleitete Begriff
der Semantik versteht sich losgeldst von — als statisch diskreditierten —
semantischen Systemen; an deren Stelle tritt das "semantische Paragramm” (Riffa-
terre, "Pour une sémiologie des paragrammes"; hier 58), das — anders als das
semantische Paradigma oder System — den Text nicht sosehr konstruktiv aufbaut,
als (im Sinne einer "semantischen Vorgabe") dekonstruktiv ermdglicht: Die Vor-
gabe fokusiert das Sinnangebot der "anderen Texte", das im gegebenen Text
realisiert wird. Das semantische System (eines Kode, eines Lexikons, einer
Kultur) kann hiichstens als Objekt der Destruktion dienen; Der plurale Sinn der
Priitexte tritt im gegebenen Text (als Objekt seiner Interpretation) in die Aura einer



Rezensionen 303

Bedeutungshaftigkeit, die freilich kein statisches Lexikon realisiert, sondern eher
so etwas wie "Ad-hoc-Regeln” (einer "Para-Logik") etabliert. Diese erschlieft
sich aber nicht einer "Analyse", wie dies Lachmann mehrfach begrifflich nahelegt,
sondem eben nur der intertextuell orientierten Mehrfach-Lektlire, die den Text -
wie er in einer Erstlektiire etscheint - ent-monofunktionalisiert, d.h. seiner Univo-
zitdt und Bindeutigkeit entledigt: "Aus beiden Lektiiren resultiert eine Unent-
scheidbarkeit, Garantie fiir das semantische Fortleben des Textes, die immer neue
Sinndifferenzen aufrufen 148t" (59),

Der Begriff des "doppelt [oder mehrfach] kodierten Textes" impliziert also auf
der einen Seite den Kode-Begriff, disseminiert bzw, dissoziiert ihn aber gleich-
zeitig durch die Annahme seiner Multiplizierung bzw. seiner Ambiguisierung.
Dabei bleibt aber offen, ob(Mehrfach-)Xodierung den Kode-Begriff
(wic im klassischen Konzept Lotmans (Struktur des kilnstlerischen Textes) eben
noch braucht, oder ob hier cher von einer "offenen”, pluralen Sinngebung, einer
Interpretationsambivalenz die Rede sein sollte. Das re-duktive Vorgehen des Ana-
Iytikers, der ein Textelement (bzw. seine regelhafte Verkniipfung) auf Lexikon
und Grammatik eines gegebenen Kodes (oder deren mehrere) zurfickfithrt (und
damit de-kodiert), bildet hier gleichsam das Modell (oder eher die Metapher fiir
ein analoges Vorgehen bei der "De-Kodierung" von Sinn{gebungen): Es miilite
freilich an die Stelle des/der Kodes das Korpus der Pri-Texte treten (hypostasiert
im Pantintertextualismus des Kultur-Buches). Dann niimlich wird das Zitieren
(Pritext —> Text) ein ProzeB, der homolog ist zum paradigmatischen Akt der
Selektion eines Elements (aus dem Lexikon bzw. Kode) und seiner syntagma-
tischen Eingliederung in einen aktuellen (Kon-)Text (vgl. Jakobsons klassisches
Zwei-Achsen-Modell). Der Kode und seine Systemhaftigkeit (also Invarianz)
ilberl#Bt seine Stelle dem offenen "Dialog der Texte" (60) - ¢in Bild, das deutlich
den hypostatischen Charakter ehemals analytischer Termini (so noch bei Bachtin)
entblift.

Die"plurale Sinnkonstitution” (63) resultiert aus einer dekon-
straktiven Lektlire des Einzeltextes, der auf seine Priitexte hin und von diesen
zuriickgelesen wird, wobei die Szene des Verstehens jene des "impliziten Textes"
ist, in dem sich Priitext und prisenter Text iiberschneiden. Die methodolegische
"Gretchenfrage" stellt sich freilich eben da, wo die Grenzen liegen. 1. zwischen
expliziter und impliziter Signalisierung von Intertextualitit und 2. zwischen Zu-
ginglichkeit bzw. Verschlossenheit eines Intertextualitits-Wissens, dessen Vor-
handensein bzw. professionelle oder nur rudimentire Kenntnis den Leser qualifi-
ziert oder disqualifiziert. Eine Intertextualitiitstheorie miiite also — ebenso wie eine
Anagrammatologie — nicht sosehr Amplifizierungsregeln anbieten, als vielmehr
solche derRestriktion, die es gestatten, die unendliche Proliferation von
offenen Sinngebungen und Konjekturen ebenso einzuschrinken wie ihre Fixie-
rung auf eine einzige zu vermeiden. Mit Recht spricht Lachmann in diesem



304 Rezensionen

Zusammenhang wieder von einer "Zihmung" des Intertextualismus (64}, an die
sie sich selbst immer wieder anniihert, ohne dabei allzu restriktiv vorgehen zu
wollen. Die unendliche bzw. unabschlieBbare Entdeckung von Anagrammen an
allen — auch den banalsten — Texten hatte ja auch Saussures Anagrammatikstudien
letztlich ad absurdum gefithrt, denn pltzlich gab es nur noch Anagramme — aber
eben insignifikante, Ahnliche Probleme plagen wohl auch eine intertextuelle Ana-
grammatik, die unter einem Zuviel an sich anbiederndem Sinn leidet. Dagegen
operiert der Analytiker mit einer Sinn-Epoché und dem grundsitzlich aufkliire-
rischen Instrument des Nicht-Verstehens,2!

Lachmann identifiziert - ausgehend von Bachtins Monolog-Dialog-Modell -
Eindeutigkeit, Monofunktionalitiit, Textisotopie, Referenzialitit, Identitét, Sinn-
zentriertheit ("Sensozentrismus”, "Logozentrismus"), "Strukturzentrismus”,
Kodefixierung etc. mit einem klassischen, traditionellen, letztlich (negativ gewer-
teten) affirmativen Text- und Kulturmodell, Diesem steht das positiv gewertete
Modell einer Nicht-Eindeutigkeit, Polyfunktionalitéit, Text-Heterotopie, Intransi-
tivitdt, Nicht-Identitit, Sinn-Dissemination, Diskursivitit etc. des offenen, dialo-
gischen Intertextes gegeniiber, dessen Typus gleichwohl nicht aufgehen darf —
denn das wiire ja eine Repetition des klassisch gewordenen Modells der Avant-
garde —- in der Verfremdungs-Asthetik — in einem Modell der nicht-affirmativen
Kultur der Nicht-Identit4t (im Sinne von Lotmans Kulturtypologie). Gesucht ist
also ein Drittes (Literatur- und Weltmodell), dessen Alteritit sich sowohl von der
affirmativen Klassik wie von der anti-affirmativen Modernitit (bzw, manieristi-
schen Avantgarde) emanzipiert. Daher die amphibische Doppelnatur des Begrifs
De-Konstruktion, der sowohl das affirmative (Konstruktive) als auch das ver-
fremdende (Destruktion) enthilt bzw, synthetisiert, ohne dabei anf den Tonfall,
den spezifisch avantgardistischen Diskurs der Neaheitsanpreisung und Provo-
kation zu verzichten. :

Am wenigsten iiberzeugt eine Methode immer da, wo sie auf jene Objekte (hier
Texte) angewendet wird, aus denen sie urspriinglich abgeleitet wurde: Die aus-
schlieBliche Demonstration des Universalitdtsanspruches eings Intertex-
tualismus anhand von "aus Literatur gemachter Literatur" (65£f.) wiire tat-
sdchlich ein leeres Treiben, das im iibrigen schon den russischen Formalisten zum
— freilich nur teilweise berechtigten — Vorwurf gemacht wurde. Aber auch hier
vermeidet Lachmann ein Anknipfen an die anf reine Innovatorik fixierte V-
Asthetik der Avantgarde, steht doch "die Vorstellung von einer Wiedererweckung
erschépfier Verfahren und Formen durch ihre EntbloBung [...] derjenigen von der
Unerschipflichkeit des Potentials eines Textes entgegen, wie sie die Intertex-
tualitiitstheorie favorisiert” (66). Diese setzt auf die (Eigen-)Dynamik des zitierten
(Pri-) Textes, in dem die Formalisten nur ein totes Kapital bzw. Material zur
(deformativen, verfremdenden) Innovation sehen wollten — eine Auffassung, die
der sehr differenzierten formalistischen Parodietheorie nicht voll gerecht wird.22



Rezensionen 305

In diesem Zusammenhang spricht Lachmann gar vom "Leistungsdruck der Inno-
vation” (67), der die (formalistische, avantgardistische) V-Asthetik beherrschte,
welche ja ihrerseits zum Gegenstang der poststrukturalistischen, postmodernen
Avanigardekritik erhoben wurde. Dies eben deshalb, weil die Verwechslungs-
gefahr zwischen beiden Modellen — zwischen der "historischen Moderne" (1870-
1930) und Postmoderne — schliefilich griBere Gefahren einer Identititsfindung
fiir letztere schafft als das unverdrossenc Fortwirken abgesunkenen vormodernen
oder antimodemen "Kulturgutes”,

Es ist nicht eben leicht, den klassisch strukturalistischen (oder schon formali-
stischen) Intertextualismus? vom poststrukturalistischen in der Deutung Lach-
manns zu unterscheiden, Der Hauptunterschied lisgt wohl darin, daB im ersten
Falle der (zumeist parodistische) Intertextualitdtsbezug primér der Bedeutungs-
konkretion und EntblsBung der Signifikantenstruktur des eigenen (zitierenden)
Textes dient als der im Neo-Strukturatismus immer wieder beschworene Prozefl
einer "unkontrollierten Sinnkomplexion" {67), die letztlich anch wieder auf die
Pritexte zuriickwirkt und "dem Zugriff des System- und Strukturdenkens entzo-
gen" ist (ibid.). Eben diese Inversion von Ursache und Wir-
kun g ist ja ein ganz wesentliches Instrument des postmodernen Denkens (vgl.
Lyotard, Derrida), in dem der fiir den Strukturalismus noch bindende Vektor
einer irreversiblen Zeitrichtung (in der Syntagmatik der Perioden- und Xultur-
systerne ebenso wie in der Sujetstruktur von narrativen oder diskursiven Texten)
aufgehoben ist zugnnsten eines offenen Makrotextes, der das kulturelle "Feld"
ausmacht,? Diese Tendenz zur "Verrdumlichung" ist freilich auch schon ein Erbe
der Moderne insgesamt und des Strukturatismus im besonderen, Withrend im
klassischen Intertextualismus der frithere Text den spéteren bedingt und erkldrt,
kann ¢s im poststrukturalistischen genaw umgekehrt zngehen — dann niimlich,
wenn der "spétere Text" geradezu in der Absicht verfaBit wurde, die fritheren sich
selbst dienstbar zo machen, um sie ihrerseits als Gegenstand einer riickwirkenden
Neuverklédrung innovativ lesbar zn machen.

Die Wurzeln eines solchen "usurpativen" Vorgehens erkennt Lachmann in
einer ganzen Reihe von Schliisselwerken der (auch russischen) Moderne, ja in
einer regelrechten Tradition, die von Rabelais iiber Sterne zu Belyj, Joyce,
Borges, Doderer, Arno Schmid oder Jabes fiihrt.?5 Es ist dies aber letztlich eben
jene (manieristische, nicht-klassische, karnevaleske) Linie, die schon in der
Moderne (hier v.a. im Formalismus und Strukturalismus) als die eigene Tradition
einer V-Asthetik reklamiert wurde. Kipp- und Mittelpunkt zwischen beiden
Interpretationsmoxdellen ist wiederum Michail Bachtins Dialogizititskonzept, das
zwischen avantgardistischer und postavantgardistischer Intertextualitét steht und
nach Lachmann die (offenbar formalistische) Prioritit des "Machens" durch eine
dialogisch potenzierte Semantik ersetzt (69). An diesem Punkt wird die Ver-
wischung der Differenz zwischen Bedeutungs-und Sinnfunk-



306 Rezensionen

tionen (also zwischen Semantik und Pragmatik, Kode und Mitteilung, Analy-
tik und Interpretation) besonders deutlich, Lachmann {ibersetzt denn auch konse-
quent Bachtins Ausdruck "smyslovoe otnofenie"” als "semantische Beziehung"
(69, vgl, M. Bachtin 1979, 297) gerade in einem Kontext, in dem Bachtin seine
sinmorientierte, dynamische Auffassung des "Rede-Werkes" ("retevoe proizve-
denie”, ibid., 297), dem statischen Sprach-Objekt der Linguistik (und implizit dem
Kode-Denken der Formalisten) entgegengesetzt.2é6 An anderer Stelle ersetzt
Lachmann ganz direkt den Begriff der "Laut-Bedeutung” -des Futurismus/-
Formalismus ("zvukovoe znadenie”, "zvuko-obraz") durch den des "Laut-Sinns"
(bzw, "Sinn-Lauts", 108), aus dem sich — wie etwa in A, Bcly_]s symbolistischer
Prosa(-Theorie) — komplcxe "Lautmotive" entfalten.

Lachmanno leitet aus der Bachtinschen Dialogizititsthese einen
hermeneutischen Anspruch ab, der bei diesem selbst (vor allem in seiner
Partizipation an der "Formal-Philosophischen Schule™) auch angelegt ist — jedoch
immer in Schach gehalten wird von einem wachen analytischen Auge, das den
"verstehenden Lektiiteproze” (69) kontrolliert, Die dahinter wirkenden "Subjek-
te” (und das sie umgebende "soziale Milieu", 70) stehen aber im Intertextualisnmys
in einem eher gebrochenen Verhilinis zur Eigendynamik der Texte selbst, die
ihrerseits als Quasi-Personen miteinander in einem offenen; unabschlicBbaren
Dialog stehen, der eine "vereindeutigende Lektiire hintertreibt” (71). Diese sub~
versive StoBkraft der Unabgeschlossenheit wird nun — ausgehend von Bachtin —
bei Lachmann mit einer grundséitzlichen "gegenkulturellen Funktion" (71) der
Karnevalsliteratur bzw, einer jeden intertextuell funktionierenden Kunst gleichge-
setzt, womit ein wesentliches Element der avantgardistischen V-Asthetik — die
konterdependente Anti-Intention gegen einen monologisierenden Herrschaftsan-
spruch — in die poststrukturalistische Asthetik hiniibergerettet wird, "ohne sich
[wie der statische Strukturalismus] dem Innovationsdruck zu beugen" (73). Das -
formalistisch-strukturalistische Konzept einer auf permanente Innovation bzw.
Verfremdung aufbauenden Evolutionsésthetik soll einem Kultur-Gedéichtnis Platz
machen, in dem "textuelle Erfahrung" akkumuliert wird (76). Diese aus der
Palimpsest-Metapher (771.) abgeleitete Kulturvorstellung als Speicher von iiber-
einandergelagerten (interferierenden) Texten ersetzt also das klassische Struktur-
Modell der Abfolge bzw. Evolution (von Epochensystemen) etwa im Sinne Ju,
Tynjanovs durch die erwihnte Idee eines GedHchtnis-"Raumes”; dieser
wird freilich nicht wie in der Sphére des archaisch-primitiven oder unterbewuRten
Denkens als "semantischer Raum" (im Sinne V.N, Toporovs} bzw. als paradig-
matisches System gedacht, sondern einerseits wirtlich genommen als Schriftraum
(im Sinne des Anagrammatismus), anderseits als Dialog-Raum, der sich zwischen
den Texten (als "zwischentextliche Leerstelle”, als Zeichenraum, 79; 378) auftut
und einer statischen Totalisierung und Monologisierung entgegenwirkt. Zu dieser
neigt der (naive oder fehlgeleitete) Leser, der sich auf seine Erstlektiire be-



Rezensionen 307

schriinkt, wogegen der Mehrfachleser (mithin der Intertexwalist) der Doppel-
sinnstruktur des Textes (80) gerecht werden soll. Er wut dies, indem er jener
Grundfigur der Intertextualitiit folgt, die Riffaterre als (intertextuelle) Syllepse
begreift. Auch hier wird deuttich, worin der entscheidende "Paradigmawechsel”
zwischen Strukturalismus und Neo-Strukturalismus bestehen soll: im Abgehen
vom Kode, ven der semantischen Welt (und ihrer Differenz zur Syntagmatik, also
zur Vertextung und zur pragmatischen Intentionalitit) ~hin zueiner rhetori-
schen Textanffassung, welche die Aktivitit des Lesers ("lecture™) in die
Syntagmatik und Struktur{en) der "écriture" reintegrieren soll. Das "Double”
jenes Textsinnes, der sich nur der Primirlektiire erschliellt, entbirgt gleichsam
jenes Abwesende des Textes, das fiir Lachmann als "ausgeblendete, inoffizielle
Sinnkomponente" (81} die Subversion der Doppelsinnstruktur des Kunsttextes
ausmacht,

An die Stelle der Statik {und Autoritit) eines Kode riickt Lachmann — Bachtin
und Kristeva verschmelzend — eine quasi-materielle Aoffassung des Sinnes als
"Spur", die sich gewissermaBien den Worten bzw. Texten einpriigt, diese (palim-
psestisch) tiberlagert, Damit wird einem allzu permissiven "Flottieren” des Sinnes
ein stabilisicrendes, verfestigendes Element beigemischt, wodurch letztlich an-
stelle des Kode das Gediichmis-Buch der Gesamtkuitur riickt. SolchermaBen wird
Bachtins Begriff der " S timme ", der urspriinglich doch die artikulatorische,
prosodische Préisent ihres Triigers mitmeinte, aller phonetischer Qualitiiten be-
raubt, damit sie letztlich der Derridaschen Favorisierung der Schrift gegen den
Phonozentrismns kompatibel wird (194) - oder umgekehrt: "Nur im Roman
gelingt die Verstimmlichung der Schrift” (195) oder aber in der akmeistischen
Gedéchmis-Kunst, in der die "Ambivalenz von Stimme und Schrift" ausgetragen
wird (389ff.).

Interessant wire hier die Frage nach dem Stellenwert etwader Graphem-
poetik bzw. des Letirismus {in der Avanigarde bzw, im gesamten manieristi-
schen Kunsttyp) fiir eine solche Argumentation der Zurichtung Bachtins fiir die
Positionen Deiridas, stand doch Bachtin (und mit ihm awuch die gesamte
synthetische Avanigarde) dem Lettristnus zweifellos ablehnend gegeniiber. Die
von Lachmann an anderen Stellen hervorgehobene gnostische Natur einer Buch-
staben- und Zahlenmagie bzw. Kabbalistik paft im iibrigen ja auch weit besser
auf das Schrift-Buch-Konzept der Postmoderne (etwa bei Lévinas) als auf die
"Stimm"-Poetik Bachtins. Lachmanns Versthnungsversuch gipfelt in der These:
"Mit demselben Begriff liest Derrida das Wort als Schrift, mit dem Bachtin es ais
Stimme hrt - dem der Spur” (198).

Der von Lachmann so eindringlich und vielfiltig dargestellte Ludismus der
karnevalisierten Kunst kniipft zwar auch an das avantgardistische Modell des
"Wort-Spiels” an — man denke an die formalistische Entdeckung etwa des
Kalauers oder iiberhaupt der Lautiquivalenzen als Quelle neologistischer Bedeu-



308 Rezensionen

tungskonnexe, die als innovatorische Paradigmatik aufiritt. Bei Lachmann und in
der Post-Moderne wird aber aus der Neologistik des avantgardistischen Wort-
spiels nicht eine Doppel-Semantik abgeleitet, sondern eben jene Doppelsinn-
struktur, die eher als Interferenz von Interpretationsmodellen (also im Prinzip
sprachkritisch-hermeneutisch) funktioniett (vgl. auch 211f.). Zwischen der Ver-
schiebungstechnik der Avantgarde (vgl. das Prinzip des "smyslovoj sdvig")2?
und der Sinnkomplexion durch "Sprach-Spiele” im Sinne Wittgensteing (und der
Pragmatik) besteht aber doch eine uniibersehbare Differenz, die hier grundsttzlch
Ubersprungen wird, Dies gilt im tibrigen auch fiir das Ankniipfen Derridas oder
Lyotards an Wittgensteins Sprachspiel-Konzept.

Eine #hnliche Tendenz zZeigt Lachmanns Versuch, Roman Jakebsons ur-
spriinglich auf die Avantgarde eingeengte Definition der Poetizitit (basierend auf
der Kalauer-Technik, also der "Anniéherung zweier Einheiten" in der "Doppelko-
dierung des Wortzeichens" - 165) zur Dialogizititstheorie Bachting zu 6ffnen und
damit eine Briicke zu schlagen zwischen dem oben erwihnten Modell der Poetik
als innovatorischer semantischer Welt, deren Regeln in der "enbewuBten sprach-
lichen Gestaltung"28 wurzeln (162) und der sinn-und diskursorientierten Dialo-
gizitdtstheorie: Dabei wird das Prinzip der "semantischen Verschicbung" (wie
Jakobsons Aquivalenzprinzip iiberhaupt, die Anagrammatik etc.) aus der Sphére
der Paradigmatik in jene der Pragmatik — also der Kommunikation und
Interpretation — transplantiert: "Doppelbedentung” (des poetischen Wortes) wird
schlichtweg gleichgesetzt mit dem Bachtinschen Prinzip der "Zweistimmigkeit"
des (poetischen) Wortes (im Roman} und von da mit seiner dialogischen Ausrich-
tung. In deren Rahmen werden mehrere Sinnpositionen miteinander konfrontiert
(166), was in direkter Folge die Monologizitit der "offizielien Rede" und ihrer
Rationalitiit destruiert. Die Gleichung lautet also: Sprache = Rede ("Der
abstrakte Kode wird zur Sprache gebracht”, 166; nach Lachmann wird [bei
Bachtin] "die Sprache als [...) dialogische Rede [und damit] als ProzeB gedacht",
189), UnbewuBtes = subversive, antirationale, ambivalente Position (gegen die
Welt des Uber-Ich); Dualitit bzw. Zeichenbinarismus (in der Verdichtung und
Verschicbung) der poetischen Semantik = Dialogizitit, Dialogizitit = Emanzipa-
tion aus autoritiren, repressiven Dominanzen etc, Eine tiefergehende Auseinan-
dersetzung mit der Rolle der Bachtin-Volofinov-Theorie, v.a. der Wirkung ihrer
Schrift Marxissmus und Sprachphilosophie (1929) auf Jakobson und dariiber
hinaus auf den Prager Strukturalismus steht — trotz einiger Ansiitze in diese
Richtung2® — noch aus. Die von Lachmann gewiesene Richtung einer Versh-
nung zwischen beiden theoretischen "Welten" (der streng strokturalistischen
Jakobsons und der dialogischen Poetik Bachtins bzw. seiner Nachfolger, 166ff.)
ist ja nur dann sinnvoll, wenn bei einer solchen "Neulektiire" die theoretischen
"missing links" zwischen beiden Systemen dem Briickenschlag nutzbar gemacht
werden.



Rezensionen 300

Der theoretische "Zwischenraum" zwischen dem Konzepi der "Doppel-Bedeu-
tong" (also der simultanen Zugehdrigkeit ein und desselben Zeichens zu zwei
oder mehreren paradigmatischen Klassen) und des "Doppel-Sinnes”
(also der Zuordnung ein und derselben Aussage bzw. Mitteilung [“parole"] zu
mehreren, heterogenen Interpretationsmodellen und Weltsichten bzw, "Sinn-
positionen") sollte nicht einer methodologischen Flurbereinigung schlichtweg
zum Opfer fallen. "Sinn im Wort [des dialogischen Diskurses] entsteht durch die
Krenzung zweier Kontexte", "zweier Horizonte" (189) — also eindeutig aus einer
primir hermenentisch bzw, pragmatisch erfabaren Redesituation, auf die hin das
(dialogische) Wort als Aussage, in seinem Wertakzent (d.h. auf der Ebene der
Interpretanten, 190) orientiert ist. Der Poesie fehit — nach Bachtin — dieser "Ver-
weischarakter' (191), da sie ja nicht eine prisupponierte Situation {(die hermenen-
tische Lebenswelt oder ein Pragmatem30 im kultursemiotischen Sinne) fiktional
oder diskursiv interpretiert, sondern im Idealfall jeweils cine neue Sprach-Welt
bzw. einen innovatorischen bzw. alternativen Kode (verbal) schafft.

Vielleicht wird an diesem Punkt auch Bachtins vieldiskutierte Avantgarde-
Abstinenz erkliirbar, die sich ja eben gegen den Anspruch etwa der Futuristen
richtet, neologistische Welten zu generieren. Bachtin, der nicht zufillig Lyrik und
Wortkunst weitgehend avs seinem Gesichtsfeld avsgeklammert hatte, ging
¢§ aber primir nm Sinn- und Wertintentionen (also interpretative Instanzen), die
sich in ein und demselben Zeichen(komplex) bzw. Wort als Teil eines (narrativen
oder rhetorischen) Diskurses iiberschneiden.3! Die Futuristen oder Strukturalisten
konzentrierten sich dagegen (in ihrer klassichen Pericde) auf Zeichen(teile) unter-
halb der Satz- und Aussageebene, in denen sich zwei semantische Paradigmata
“iiberschneiden” kéinnen (vgl. etwa Sklovskijs friihe Definition des Kalauers oder
Jakobhsons "poetische Etymologie" als Grundfiguren einer innovatorischen
Poetik).

Einmal spricht Lachmann von "Wortspielgrammatiken" (etwa bei Joyce, 83)
und bedient sich dabei des klassischen Begriffs der (strukturalen) Linguistik bzw,
Poetik, einmal wird mit demselben Begriff der grundsitzliche "Ludismus" inter-
textueller Sinnkomplexionen bezeichnet. An die Stelle von semantischer Ver-
schiebung der konstruktiven Poetik (der Avantgarde oder Moderne) tritt die
"Zerstiivbung” von Sinn (85) in der Dekonstruktion. Gerade durch den Akt der
Intertextualitit (also die Riickbeziehung des pegebenen Textes auf die anderen)
wird die "auBertexiliche Referenz" (85) abgeschwiicht bzw. aufler Kraft gesetzt.
Diese De-Referentialisierung gilt aber nicht nur fiir die Extremf#lle ¢iner Literatur-
Literatur, sie ist auch in solchen Werken wirksam, die sehr wohl mit einer
Vielzahl von (psychologischen, mythologischen, ideologischen, soziologischen,
historischen) Referenzen arbeitet, wie dies ja auch fiir die von Lachmann favo-
risierte Literaturtradition (also etwa fiir Belyj, Mandel’$tam oder Nabokov) gilt.
Letztlich kann ja jeder Literaturtext — liest man ihn unter dem Aspekt seiner



310 - Rezensionen

Intertextualitit — dieser Tradition inkorporiert werden, wie dies ja auch Lach-
manns Dostoevskij-Analyse zeigt (173ff., 404-438).

In diesem Kontext bietet Lachmann weitere letztlich kunstphilosophische
Folgerungen, die aus der Bachtinschen Dialogizitit abgeleitet werden: so etwa die
Gleichsetzung der Inkommensurabilitit des dialogischen Wortes mit seiner
subversiven, ja gesellschaftskritischen, antioffiziellen Position (84£.). Ubersehen
wird bei einer solchen Gleichsetzung von Stimme vs. Schrift =
Inoffiziell vs, Offiziell, daB hier das negative (zweite) Glied der Gleichung gerade
mit jenem Logozentrismus zusammenfillt, der eben erst (im Sinne Derridas)
durch die Favorisierung der Schriftlichkeit (dcriture) gegeniiber der Miindlichkeit
diskreditiert wurde: "Gegen die Hypostase des Buchstabens hat Bachtin die
Hypostase der Stimme gesetzt..." (175; vgl. auch 188ff.). Im Zusammenhang mit
Andrej Belyjs Poetik der "Lautschrift" ("zvukopis™) spricht Lachmann gar von
einer "Gegenwelt der Stimme" (also des Lautlichen, Artikulatorischen), "das die
Fesseln des Buchstabens 16st” (109), womit eben jene graphemische Seite des
Mediums Literatur in die Autorititswelt des Offiziellen abgedriingt wird, die bei
Belyj eine gesteigerte Semantisierung erfiihrt: Man denke an die typographische
Gliederung seiner Vers- und Prosatexte, die in geradezu filmischer Montage-
technik die Diskontinuitit der narrativen Welt ikonisch vorfiihrt,32 Sehr iiberzeu-
gend argumentiert Lachmann dagegen in ihrer Nabokov-Analyse (448ff.), wo die
Buchstiiblichkeit des Schreibens die sprachmagische Potenz der Graphem-
Symbolik und ihre mythopoetische Funktion im Roman plausibel wird, Die dort
aufiretende Personifizierung von Graphemen (hier v.a, des /fy/) reflekdert
einerseits die Buchstabensemantik des Futurismus (v.a. Chlebnikovs), anderseits
auch jene Belyjs, in dessen Petersburg-Roman eine komplette Figur der Entfal-
tung des Graphems /y/ entspringt.33 Die innermoderne Intertextualitiit iiberlagert
hier zweifellos den direkten Riickgriff auf archaische oder nur gnostische
Sprachkabbalistik (462).

Was hier irritiert, ist die Absolutheit, mit der mediale Grundsirukturen einmat
einer fundamentalen Weltsicht einverleibt und dann wieder aus dieser ausge-
gliedert werden. Damit wird aus einem semiotischen oder poetologischen Phiino-
men unversehens ein philosophisches oder weltanschauliches, das sich weiteren
Hinterfragungen entzieht. $ind doch die vielgepriesene "Pluralisierung von Sinn"
oder das Postulat der "UnabschlieBbarkeit der Semiosen” in so vielen unter-
schiedlichen Kontexten immer neu und anders funktionalisierbar. Uberhaupt
erzeugt das Sprechen in Postulaten, wie jeder prinzipielle Diskurs nicht eben den
Eindruck von Offenheit und UnabschlieBbarkeit. Ob etwa Belyj in seinem
Petersburg-Roman wirklich "eine anarchische und letztlich unabschliefbare Sinn-
differenzierung zulift” (123), ja eine "Zerstiubung und Annihilierung” (124) von
Sinn betreibt, kann schwerlich eindeutig beantwortet werden, gibt es in seinem
Werk doch ebenso starke zentripetale wie zentrifugale Kriifie, die einander in



Rezensionen . 311

Schach halten. Fiir Lachmann gewinnt der Bachtinsche Begriff der "Stimme"
eine solche Eigendynamik, da8 er als universelles Prinzip der "Sinndezentrie-
rung", ja der "Uberschreitung des Zeichenraumes” (in Richtung der Doppel-
zeichen, der Paragramme) aufgefalit wird (187). Die Stimme selbst schon — egal
welche — ist hier aus Prinzip "subversiv" (187), sie spaltet, differenziert und
dezentriert den "Sinn" — egal welchen.

Eindrucksvoll exemplifiziert Lachmann etwa in dem Kapitel iiber Belyjs
Roman Peterburg (88-125) die einleitend vorgetragenen Thesen zur Intertextuali-
tét, die ja gerade im Schaffen des spiten Symbolismus und seiner grotesk-
karnevalesken Poetik so reichhaltig — theoretisch und praktisch — vor(aus)gebildet
erscheint. Fiir die Poetik dieses dritten Symbolismus-Modells (nach und neben
dem iisthetizistischen der Anfangsphase und dem mythopoetischen der Jahrhun-
dertwende)? eignet sich Lachmanns Intertextualititsforschung besonders gut, da
hier — wie dann im Medell der synthetis chen Avantgarde (der Akmeisten
bis hin zur absurden Poetik der Obérinten) — anstelle einer fundamentalen Emen-
erung des (poetischen) Kode - eine Nevorientierung der Interpretationsmodelie

* trat; Paradigmatische Poetik wird durch eine pragmatische, Kode durch Diskurs,
Bedeutungswelten werden durch Destruktion von Sinnstrukturen ersetzt.35 Einige
Hinweise aof den "Synthetismus" dieser Poetik (speziell bei Belyj, 961.) finden
sich anch bei Lachmann. Dies gilt fiir so umfassende Motivkomplexe wie das
Vater-Sohn-Verhéltnis, Dionysik und Apollinik, fiir den reich belegten Stadt-
Mythos (Petersburg, Moskau) etc. Wesentlich ist in all diesen Fillen die Uber-
setzong semantischer bzw. symbolisch-myshischer Strukturen in narrative, des-
kriptive, phitosophische, polemische etc. Diskurse (bei Belyj, Mandel’§tam oder
vorher schoen bei Dostoevskij), wodurch das henristische Instrument der Interiex-
tualitdsforschung in den poetischen Texten (gerade auf der Ebene ihrer Mytho-
poetik) selbst auffindbar wird. Besonders anschaulich zeigt dies Lachmann etwa
an der Analogie zwischen "Sinnzerstdubung” bzw. Desintegration der poetischen
Rede und dem dionysischen Mythos der "Zerstiickelung" (102; 507f.), der sol-
chermaBlen iberhaupt zum metapoetischen Mythos des Dekonstruktivismus
erhoben wird. In der De-und Rekomposition der "Anagrammatisierung” (112)
wiederholt sich auf der Textebene die dionysische Metamorphose des "Sparag-
mos", der Zerlegung des Gottes, seiner Desintegration als "Opfer", dessen Teile
in den Urleib der Erdmutter eingehen miissen, um als Ganzheit wiedergeboren zu
werden.

Zu erghinzen bleibt hier freilich, daB dieser poetologische Urmythos fiir das
synkretistische Modelt des Symbolismus ebenso Giiltigkeit hat wie fiir das neo-
primitivistische Konzept des Futurismus {so bei Chlebnikov); wo hier die Grenz-
linie verldnft — etwa auch zwischen symbolistischer "Glessolalie” und futuristi-
scher "zaum™-Poetik — wiire weiteren Nachdenkens wiirdig. Da8 der Akmeis-

mus, ja tiberhaupt die dominant intertextuell orientierte Tradition von Mandel'§tam



312 Rezensionen

bis Nabokov und tiber ihn hinaus eben nicht auf die Dionysik, sondern auf
die Apollinik fixiert war, macht die Vereinnahmung des dionysischen
"Sparagmos-"Mythos flir eben diesen Kunsttypus bei Lachmann eher proble-
matisch. Wihrend fiir das Modell der Dionysik der Kiinstlermensch als Objekt
und Subjekt einer kosmischen "Zertva" aufiritt, operiert der Artifex im Modell der
Apollinik mit einem ihm verlichenen "Talent” ("dar"), dem er sein Lebens-Werk
total verschrieben hat. Ganz konsequent hat denn auch Nabokov sein russisches
Hauptwerk mit dem Titel Dar [1937] (englisch publiziert als The Giff) verschen.

Das Montageprinzip der analytischen Avantgarde-Asthetik, basierend
auf der Diskontinuitiit bzw. Diskretheit und Metonymik der dissoziierten und
verschobenen Text-Welt, wird in seiner Modellfunktion fiir Lachmann ersetzt
durch das synkretistische Prinzip einer synthetistischen Asthetik, die
etwa in Belyjs Petersburg-Roman triumphiert: "Die Kontamination verschriinkt
heterogene Elemente zu neuen textucllen Komplexen, ohne deren Fremdheit zu
l5schen oder deren Synkretismus in der Verschmelzung zu verdecken” (112).
Der Synkretismus der untersuchten Poetik (Belyjs etc.),36 ihres "Sinn-Synkre-
tismus" (ibid.) — also der erwiihnten "dritten Modelle” des Symbolisraus (bzw.
der Avantgarde) — steht in einem Analogiebezug zum Synkretismus der einge-
setzten interpretativen Zuginge, die im freien Wechselspiel die Pluralitiit des
(Inter-) Textes rekapitulieren,

Immer wieder verweist Lachmann auf die gnostisch-hiiretische
Herkunft weiter Bereich der Asthetik der Moderne (des Symbolismus ebenso wie
Dostoevskijs oder Nabokovs), wobei die mehr oder weniger klar erfaBbare
historische Dimension der Gnosis (kultur-Ytypologisch {iberhéht und geradezu
universalisiert erscheint — und zwar als Gegenmaodell zur "Orthodoxie” und ihrer
Vermeidung bzw. Harmonisierung des Dualen, Heterogenen, Gespaltenen. Lach-
mann entdeckt Ziige eines selchermalen ausgeweiteten Gnosis-Modells bei Belyj
ebenso wie bei Nabokov (435ff.), bei Gogol' wie bei Dostoevskij, wenn nur die
folgenden Gnosis-Kriterien erfiillt sind: Dualitit bzw. Vielschichtigkeit der Welt,
Fremdheit und Geworfensein des Einzelmenschen,37 (kiinstlerische) Autorschaft
als Analogon zur Gegenposition des Demiurgen (116) angesichts der biblischen
. Schipfergestalt, Endzeitlichkei: und Apokalyptik, apophatischer Diskurs (gegen
den kataphatisch-positiven) als Ausdruck des erfiillten "Nichts" {121). Die bei
Lachmann skizzierte Herleitung einer Poetik des Nichts (ausgehend vom
gnostisch-mystischen Diskurs der "Unstiglichkeit") entspricht durchaus einem
postmodernen Interesse am Problem der Apophatik, wie wir es auch bei Derrida
und besonders in Lyotards Theorie des "Erhabenen” entdecken kinnen3% Zu
fragen bleibt freilich auch hier nach der wesentlichen Differenz zwischen einer
avantgardistischen Apophatik und einer symbolistischen, einer realistischen oder
romantischen — in Hinblick auf die Zuspitzung dieses Paradoxons vomn "Sprechen
des Unaussprechlichen™? in der Postmoderne.



Rezensionen 313

Ausfiihrlich widmet sich Lachmann der Reaktivierung gnostischer
Elemente in der (Post-) Moderne in ihrer Analyse von Vladimir Nobokovs Roman
Einladung zur Enthauptung (439-463). Dabei geht es nicht um den Nachweis
eines direkten Riickgriffs des Autors auf gnostische Texte oder Motive, als
vielmehr um die Entdeckung "einer hiretischen, inoffiziellen Sinntradition®, die
im Erzihltext als "eklektisches Sinnspiel” inszeniert wird. Dabei wiirde man
natiirlich gerne mehr iiber Nabokovs tatstichliche Textkenntnis der gnostischen
Tradition wissen, birgt das Vorgehen Lachmanns doch die nicht ganz auszu-
schlieBende Gefahr, dal} hier Gnosis als gnostizistisches Denkmodell typelogisch
postuliert wird, wobei der Begriff so ausgeweitet erscheint, dafl in ihm die
(kabbalistische) Anagrammatik ebenso Platz hat wie jeglicher (hiiretische) Dualis-
mus, die Idee der Welt als simulacrum, d.h. ihre Scheinbidlichkeit, geschaffen
als TAuschungsmandver und Weltgefiingnis von einem wahsinnigen Demiurgen,
mit dem der geworfene Einzelne um seine Selbstbefreiung ringt ete. Die von
Lachmann entdeckten Paralellen zwischen gnostischen Grundideen und mytho-
wie metapoetologischen Motiven in Nabokovs Roman sind jedenfalls sehr iiber-
zeugend, wenn bei dieser Gelegenheit nicht sogleich bewufit wiirde, dall sehr
dhnliche Parallelen bei Belyj ebenso wie bei Dostoevskij, Gogol' oder Puskin
aufzufinden sind.

Uberhaupt scheint ja die Moderne als ganze, jedenfalls aber ihre synkre-
tistische, manieristische Linie, das Produkt einer Sikularisierung ehemals hireti-
scher, mystisch-gnostischer, heterodoxer Motive und Sprachtechniken zu sein,
Dies gilt besonders fiir das Selbstverstindnis des modemen Dichters (oder
Menschen allgemein), so etwas wie ein neuer Demiurg der jeweils eigenen
(Innen-) und Sprach-Welt sein zu miissen. Im russischen Friihsymbolismus
nimmt diese Idee die paradoxale Gestalt eines Kiinstler-Demiurgen an, der in
seiner eigenen Sprach- und Kunstwelt gefangen ist.4C Wenn Lachmann das
"Schreiben" des Helden Cincinnatus als gnostischen Akt einer Selbsterldsung
deutet, dann wiire doch zu bedenken, daB in der Gnosis selbst zwar der apoka-
Lyptische Habitus des aufschiebenden eschatologischen Diskurses dominiert, aber
der Schreibakt selbst — jedenfalls in seiner poetischen (eder gar ludistischen)
Dimension (444) — keineswegs am EBrldsungswerk teilhat. Das Wissen des
Gnostikers ist nur bedingt verschriftlicht, eben weil mit der Inkarnationsskepsis
auch eine radikale Sprachsekpsis einherging (siche die Bevorzugung des
Apophatischen): Im Grunde aber ist die "Gnosis" averbal, nicht mitteilbar, eben
Geheimnis einer visionfiren Existenz, die nur dem Esoteriker zukommt. Gleiches
gilt ja auch fiir die antiken Mysterienkulte, deren erhaltene spirliche Textspuren
nicht sosehr Ausdrock eines materiell demolierten Geheimnises als vielmehr
tatsiichlicher Niederschlag der erwiihnten Nonverbalitdt bzw. Tautologik des
Mystisch-Apophatischen sind. Der etwa von den Freimaurern gerne verwendete
Satz, das eigentliche "Geheimnis" des Masonischen kénne gar nicht veraten



314 Rezensionen

werden, da es im Grunde nicht verbalisierbar sei, gehtrt in dieselbe Tradition.
U. Eco hat in seinem Roman Das Foucaultsche Pendel aus dieser paradoxalen
Natur des Geheimnisses eine prizise semiotische Parodie jeglicher geheimbiind-
lerischen Paranoia geschaffen, wobei er die Interferenz zwischen dem Apopha-
tisch-Unsagbaren (weil Absoluten, Kosmischen) und dem Empirisch-Unségli-
chen (weil Nichtigen, Eingebildeten, Komischen) als das Grundproblem einer
jeden esoterischen Geheimniskulturentdeckt.

Gerade die sich hier auftuende Gefahr, ja der Schrecken ("uZas") des giihnen-
den Nichts bzw. der Ver-Nichtsung, Annihilierung provoziert als Rettendes in der
Gefahr die alles aufhebende und speichernde Integrationskraft des Kultur-
Gedichtnisses (121) bzw. der Gedichtnis-Kultur, die ausschlieBlich
durch Intertextualitéit gewihrleistet wird. Die Kultur {der Intertextualitiit) rettet
cinerseits vor dem Chaos des Unsiiglichen (bzw. vice versa), befindet sich ander-
seits in einem permanenten Macht- und Koenkurrenzkampf mit den etablierten
Kultursystemen, deren museale Autoritit nicht weniger heftig einem "Sinnzer-
stiubungs™-Druck zu weichen hat. Damit tritt der Autor-(der "Philologe" im Man-
del'$tamschen Sinne) in die gnostische Rolle des Demiurgen ein, indem er niim-
lich zum Kultur- ebenso wie zum Gegenkulturschiipfer aufsteigt: Als Intertex-
tualist ist er einziger legitimer Kultur-Gedéchtnis-Produzent; als Karnevalistist er
berufener Erzeuger einer "Gegenwelt" (121). Einerseits operiert er im Rahmen
einer dekonstruktiven Sinn-Technik, anderseits folgt er dem avantgardistischen
Pathos des Anti bzw. Contra, der wotzigen Revolte gegen das Offizielle, Autori-
tire, einfach Geltende, In welcher Weise dabei die Kultur-Gedichmis-Arbeit eben
jener autoritéiren, geschlossenen, offiziellen Welt mit dem karnevalesken Gegen-
kultur-Modell korrespondiert, bleibt offen, ebenso die Frage, wie eine offizielle
Gedéichtnis-Kultur im Gegensatz zu einer inoffiziellen opetiert (also etwa jene des
Sozrealismus im Rahmen des Stalinismus im Gegensatz zum Modell der Moder-
ne bzw, Avantgarde),

Eingehend beschiftigt sich Lachmann mit der Herleitung der Bachtinschen
Dialogizitit aus innerrussischen theoretischen und poetischen Traditionen (etwa
bei A. Potebnja oder im Akmeismus Mandel'Stams, 126ff,), wobei sie eine der
vielen Einseitigkeiten Bachtins — ndmlich die fast ausschlieBliche Konzentration
auf die Prosa(theorie) — dadurch auszugleichen trachtet, dafi sie die den lyri-
schen Genres eigene Dialogizitit nachweist#! Die alte formalistische
Gegeuntiberstellung von poetischer und praktischer ("prosaischer") Sprache hat
immer wieder dazu verleitet, "poetische Sprache” einfach mit Lyrik gleichzusetzen
(dazu 172f)), wo doch eher die Rede sein sollte von "Wortkunst” ("slovesnoe
tvoréestvo™), in dem Bedeutungen und innovatorische Neukodierungen direkt aus
den Aquivalenzen auf der Ebene der Signifikanten (auf und unterhalb der Wort-
ebene) generient werden, Diese "Wortkunst"-Ebene kiinnte man in lyrischen wie
prosaischen Genres in einer — wenngleich jeweils anderen - Dominantsetzung



Rezensionen 315

rekonstruieren: Thr steht die Sinngenerierung narrativer und rhetorischer Diskurse
gegeniiber, die ohne EinbuBe ihrer Sinnstruktur metrische bzw. versologische
Verfahren aufweisen kénnen.

Solchermafien wiren in jedem literarischen G en re beide Ebenen oder Pole
wirksam - der wortkiinstlerische und der diskursive. Relevant fir die Genrezu-
ordnung (und damit die Wert- und Normsetzung im Gattungssystem ebenso wie
im kommunikativen Raum) ist die Wechselbeziehung zwischen beiden Generie-
rungstypen. Mit Recht verweist Lachmann auf die Einseitigkeit der Bachtinschen
Gleichsetznng von Dialogizitit und Prosa, wihrend der Lyrik die Monologizitit
und damit auch die mit ihr gleichgesetzte monolithische, autoritire Weltsicht
einverleibt wird (172). So hatte fiir Bachtin etwa "das Konzept der semantischen
Verschicbung" (der Futuristen-Formalisten) "keinerlei Relevanz" (180), der poeti-
sche Neologismus (181) wird radikal abgelehnt (iibrigens mit gleichen Argumen-
ten, wie dies Mandel'stam tut), wodurch letztlich ¢in riesiger Bereich der Poetik
ausgeklammert bleibt und den Totalititsanspruch des Dialogismus in Frage stellt.

Es scheint aber doch so zu sein, dafl in Genres, in denen das Wort-
kinstlierische dominiert (diese miissen nicht unbedingt versifiziert sein!),
die Ebene der Perspektivierung {und damit der kornmunikativen Intentionen, also
der Dialogizitiit) wesentlich eingeschriinkt oder gar verdringt ist (ebenso wie ja
das dem Wortkiinstlerischen homologe UnbewuBte auch keine Zentralperspektive
kennt), wogegen in den narrativen Genres etwa (also im Roman) in aller Regel die
Perspektivierung zum Aufbau der narrativen Fiktion ebenso wie zur jeweiligen
Neuwinterpretation von Weltbildern und Positionen vorherrscht, Wenn Lachmann
die "Lyrik" in Bachtins Dialogizitlitsmodell heimholt, dann konzentriert sie sich
auf eben jene Genres bzw. Poetiken (wie etwa jene des Akmeismus oder Maja-
kovskijs), in denen die Gedichte — in bewultem Gegensatz zur Aperspektivik der
futuristischen Wortkunst— stark dialogisiert, kommunikativ ansgerichtet (Achma-
tova, Mandel'Stam. vgl. 393f.) bzw. namativisiert erscheinen. Eine vergleichs-
weise Integration etwa der Wortkunst (Chlebnikovs) in das Dialogizitiitsmodell
und seine Kunstphilosophie wiirde sich dagegen als fullerst schwierig erweisen.
Die Zugehdrigkeit des Akmeismus zu einem synthetischen Avantgardemodell,
das (z.T. indirekt) seine Entsprechung in der synthetischen Asthetik der "Formal-
Philosophischen Schule” im RuBland der 20er Jahre findet, legt auch hier den
SchluB nahe, daB gerade jene kunstphilosophische Formation zwischen Akmeis-
mus und Bachtin, zwischen dem II, Avantgardemodell und dem von Bachtin
abgeleiteten Kultur, - Dialog- und Intertextualititskonzept vermittelt. Eine solche
Riickbindung Bachtins und des Akmeismus auf das Modell einer synthetischen
Avantgarde und ihrer Kunstphilosephie scheint breiter abgesichert zu sein als ihre
Riickfiihrung auf die Poetik des russische Humboldtianers A.A. Potebnja {(dazu
Lachmann, 183), auch wenn er iiber Symbolismus und Formalismus einen schr
intensiven und komplexen EinfluB auf eben die Formal-Philosophische Schule,



316 Rezensionen

besonders auf die phinomenologische Asthetik ihrer Zentralfigur Gustav Spet
hatte. Man denke in diesem Zusammenhang an seine Schrift Voutrennjaja forma
(Moskau 1927),

Zweifellos paBt das Dialogizititsmodell auf den akmeistischen
Kultur-Intertextualismus dann besonders gut, wenn man auch hier mit der Meta-
pher des "Zitatdialogs" arbeitet (377f.), der sich zwischen den Texten entspinnt,
Diese interne Dialogisierung wird bei den Akmeisten durch eine vielfach reflek-
tierte und thematisierte Einstellung auf den "Gesprichspartner” (378f,) ergiinzt,
dessen passive Adressat-Position in der Avantgarde-Poetik (als passives Material
der Bearbeitung etwa durch die manipulativen Eingriffe des Seeleningenieurs, der
einen "monta¥ attrakcionov” ins Werk setzt) heftig kritisiert wird, Die Konver-
genz zwischen Bachtinschem und akmeistischem Dialogismus basiert, wie mir
scheint, auf eben der erwiihnten Vermittlung im Rahmen der "Formal-Philoso-
phischen Schule” und darliber hinaus auf dem Gesarmtmodell der synthetischen
Avantgarde der 20er und frithen 30er Jahre. Lachmanns Formulierung, daf sich
der Text — "zugleich Dialog und Thema eines Dialogs - "im Gespriich mit sich
selbst fortschreibt" (385), entspricht als Metapher durchaus dem akmeistischen
Poesie- und Kulturmythos. Es bleibt die Frage, ob solche Hypostasierongen und
Aktantialisierungen von Theoremen Hilfsmittel der Veranschaulichung, oder aber
fester Bestand literaturwissenschaftlicher Modelle sein kdnnen,

Lachmanns Versuch, das Defizit Bachtins auszugleichen (178ff.), entspringt
wohl dem schwelenden Verdacht, daB hier {iberhaupt eine der fundamentalen
Schwichen bzw, ein "blinder Fleck" der Bachtinschen Dialogizititstheorie vor-
liegt: in der Ausgemeindung des Lyrischen als eines autoritér-dogmatischen
Mediums, in der Verkennung des Wortkiinstlerischen und seines kulturrevolu-
tioniiren Potentials, dessen grotesk-karnevaleske oder gar kulturstiftende Inten-
tionen Bachtin ausblenden mufite. Lachmann bedient sich der antiavantgardisti-
schen Implikationen Bachtins, um daraus Argumente fiir die Identitétsfindung
einer Postmoderne vor dem Hintergrund der V-Asthetik einer historisch gewor-
denen und kritisierten Moderne bzw. Avantgarde zu gewinnen. Gleichzeitig
versucht Lachmann die Dialogizitit fiir eben jene Lyriktradition zu retten, die als
wmanieristisch-concettistisch in die Gesamtlinie der Antiklassik integrierbar ist
(178). Hier wird die "innovatorische Metaphorik" freilich nicht wie in der (avant-
gardistischen) Wortkunst direkt auf die Neukonstruktion eines Welt-Kode gerich-
tet, sondern auf einder Rhetorik verpflichtetes Stil- und Gattungssystem,
in dem eben die diskursiven Sinngebungsprozesse dominieren. Nur so kann eben
die Komplettierung Bachtins gelingen, nur so aber bleibt die Welt des Wort-
kiinstlerischen im wesentlichen weiterhin vor der Tiir der Dialogizitit. Daran
dndert auch das Fortdenken Bachtins und seine Erginzung um die Theorie der
Paragramme (also der "Doppelzeichen™) J. Kristevas (184) nichts, da auch hier



Rezensionen 317

die Polaritiit von Wort- und Erziihikunst, Verbalpoetik und Diskurspoetik unauf-
geldst bleibt.

Neben dem Konzept der Dialogizitiit ist es besonders jenesder Karneva-
lisierun g, das aus den Schriften Baclitins den Siegeszug durch die interna-
tionale Literaturtheorie und Asthetik antrat. Dabei zeichnet Lachmann jene
Begriffshewegungen nach, die zwischen der kulturhistorischen Realitit des
Karnevals, seiner Stilisierung und Literarisierung im 18. und 19. Jabrhundert und
schliefllich seiner theoretischen und philosophischen Nutzbarmachung in den
letzten beiden Jahrzehnten liegen. Bachtin selbst hat ja immer wieder auf den
Unterschied zwischen historischem ("realem”, folkloristischem) Karneval und
seiner Transformation in die Karnevalisierung hingewiesen, die gewissermaBen
eine Metabildung des urspriinglichen Karnevals darstellt und mit diesem keines-
wegs gleichgesetzt werden darf. Die zweite Transformation — niimlich die
zwischen Karnevalisierung als literarischem Verfahren und als weltanschaulichem
Prinzip — wird freilich auch bei Lachmann zwar immer wieder reflektiert, nicht
selten aber zu kunstphilosophischen Zwecken herangezogen, die in eine Sphiire
der Meta-Metakarnevalisierung fithren, Allzu weit gefaBt niimlich erscheinen die
karnevalesken Restbestiinde dieser Modellbildung: Synkretismus, semiotische
"Promisknitit" {also Mischung), Intertextualitfit, Polyphonie etc. (200f1.). Auch
hier kann Lachmann anof ihre langjihrigen Rhetorikforschungen zurtickgreifen
(202f.), in deren Rahmen die concettistischen Mischformen das gréfite Interesse
auslésten. Verallgemeinert ist dieser letztlich manieristische Stil- und Kulturtypus
zu einem allumfassenden Modell des Synkretismus, dem ein "puristisch-hierar-
chisches, zentripetal organisiertes Kulturmodell" (205) — also schlicht das Klassi-
sche — gegeniibersteht.

Dieser Abschnitt des Buches hiilt sich denn auch mehr an das Denkmodell der
Kultursemiotik {Lotmans bzw. der Tartu-Moskau-Schule), dessen rigider Bina-
rismus (206) der Aufstellung alternativer Kultur- und Stilmodelle dienstbar ge-
macht wird. Die formalistisch-strukturalistische Avantgarde wird dem aristoteli-
schen Modell subsumiert, wogegen der Poststrukturalismus und seine Bachtin-
sche Tradition zur Anti-Rhetorik und zum synkretistischen Kulturtyp insgesamt
gerechnet wird. Damit werden ein weiteres Mal der Formalismus/Struktualismus
(bzw. Avantgarde und Moderne allgemein) ihrer Verwurzelung in eben dieser
karnevalesken Kulturtradition (des Manierismus) beraubt; umgekehrt wird die
Frage nach dem typologischen (wenn schon nicht historischen) Zusammenhang
zwischen dem "concettismo" des synkretistischen Typus (somit der Post-
Moderne) und einer "Renaissance" akut (207), die schlichtweg mit der Anti-
Rhetorik des Rabelais gleichgesetzt wird, Wo bleibt da die gewaltige aristotelische
Komponente der Renaissance? Und muB nicht schon innerhalb der historischen
Renaissance typologisch unterschieden werden zwischen einer "klassischen”
Linie (Renaissance Michelangelos, Leonardos i.e.8.) und einer "antiklassischen",



318 Rezensionen

"grotesken” des Manierismus — eben jenera Typus, den Lachmann mit dem "con-
cettismo" meint? Und besteht nicht ein gravierender Unterschied zwischen dem
"zum Stil ethobenen Verfahren des Unstils" im Concettismus (208) bzw. seinen
esoterischen Standards - und der Rabelaisschen Mischung der mythisch-folklori-
stischen Lachwelt mit den hochkuiturellen, elitiren Redetechniken der lateinischen
Kultur? Die "ars combinatoria” des "concettismo" kontaminiert gewi andere Stil-
und Motivkomplexe als die kamevaleske Lach-Rede Rabelais oder Gogol's bzw,
Dostoevskijs. Offen bleibt die Frage nach der Adfiquatheit des Bachtinschen
Renaissance-Modells, das in manchem cher utopische als kulturhistorisch
nachvollziehbare Ziige triigt (241).

Es ist kein Zufall, daB Bachtin Dostoevskij zum Haupthelden sowohl des
Polyphonie-Konzepts als auch jenes des Karnevalismus gemacht hat. Lachmarnn
lefert fiir diesen Zusammenhang zusitzlich reiche Argumentie, wobei sie stellen-
weise weit iiber den Ansatz Bachtins hinausgeht, indem sie beide Konzepte unter
den Oberbegriff des Synkretismus stellt (214ff.) — verstanden als "Orchestrierung
konkurrierender {...], kontroverser Positionen" (ibid.), von denen keine als einzi-
ge, letzte Wahrheit autorisiert wird, Gerade diese im hichsten MaBe kunstethische
Konsequenz erhebt in Lachmanns Darstellung Bachtins Karnevalismustheorie in
den Rang einer (auch politisch relevanten) Utepie (222), deren revolutioniires,
subversives Potential vor dem Hintergrund ihrer Entstehungszeit im Stalinismus
besonderes Gewicht erhiilt. Damit erfihrt die ansonsten iibermichtige Tendenz
Lachmanns, Bachtin zu universalisieren, ein wesentliches Gegengewicht — eben
in der Riickfiihrung seiner Theorien (auch) auf zeitgendssische Aktualititen und
(Uber-)Lebensnotwendigkeiten. Die Versuche von Boris Groys,2 das Bachtin-
sche Kamevalsmodell in den Stalinismus selbst zu intergrieren, wird solcher-
maBen in der Darstellung Lachmanns mit Recht ad absurdum gefithrt, indem sie
treffend auf die utopische, gegenkulturelle Dimension des Bachtinschen Karne-
valismus verweist (228£f.), der sich an der affirmativen stalinistischen Klassik
richt und seinen todlichen Ernst frihlich relativiert.

Die fiir den Karneval(ismus) so zentrale Figur der Ambivalenz bzw. Dua l i-
tit, der Lachmann in allen méglichen Erscheinungsweisen nachgeht, realisiert
ihrer Meinung nach die "Doppelwahrheit des Oxymorons" (235) — etwa in der
Gestalt des "schwangeren Todes", wodurch ein weiteres Mal die Sphire der
Semantik mit jener des Diskurses (der Rhetorik) vertauscht wird: Letztlich ist das
Oxymoron ¢ine semantische Figur, also ¢in Metasemem — und nicht eine Sinn-
figur, ein Metalogismus wie das Paradoxon oder die Ironie.4?

In dieserm Zusammenhang wiire eine lingst fillige Darstellung der entsprechen-
den Theorien der Altphilologin Ol'ga Frejdenberg niitzlich, die in so vielem
Grundideen Bachtins vorweggenommen hatte, ohne dal dieser seine Quelle nen-
nen konnte oder wollte. Dies gilt fiir die gesamte Synkretismus-Diskussion
ebenso wie fiir das Verhiltnis von Mythos, Folklore und Hochliteratur, die



Rezensionen 319

Problematik des (grotesken bzw. mythischen) Kdrpers oder die Institutionen und
Gattungen des Karnevals in der antiken Welt. Ein solcher Vergleich hiitte die
Chance geboten, Bachting Theoriebildung nicht nur — wie oben erwiihnt - an die
phinomenologisch-hermeneuntische Kunstphilosophie der "Formal-philosophi-
schen Schule", sondern eben auch an die so komplexe Tradition der russischen
"semantischen Schule" (Marr, Frank-Kameneckij u.a.) anzubinden. Erste Ansiitze
dazu sind ja in der Sowjetunion schon seit den 60er Jahren (bei Ju.Lotman oder
V.V.Ivanov) im Gange. Deutlicher sind da schon die Beziige Bachtins zur friihen
sowjetischen Freud-Kritik angedeutet (etwa zu Lev Vygotskij, 246).44

Auch Lachmanns eingehende Auseinandersetzung mit dem Zusammenhang
von Fest und Text (54ff.) basiert auf der metaphorischen Verwendung des Be-
griffs "Grammatik" fiir Phinomene des Karnevals ("Kamevalsgrammatik”,
255) ebenso wie filr solche der Textgenerierung; gemeint ist hier wohl ganz allge-
mein eine Homologie auf der Ebene solcher Merkmale wie "Familiarisierung,
Exzentrik, Mesaliancen und Profanation (257) — also alles Verfahren der Grenz-
iiberschreitung und der synkretistischen Mischung, die im groBen Gegen-Fest des
"Skandals", dessen Weltmeister Dostoevskij und in seiner Nachfolge V. Rozanov
sind, gipfelt (264ff.). Gerade in diesen Dostoevskij-Interpretationen liegen die
anregendsten Passagen des Buches; dies gilt besonders fiir die Interpretation von
Dostoevskijs Erzihlung "Ein schwaches Herz" (404-439).

Hier wird - wie auch in anderen Werken Dostoevskijs die Intertextua-
litde auf vielfache Weise "selbst zum Thema" (404), da der Held — wie so viele
seiner Leidensgenossen in der russischen Literatur seit den 40er Jahren des 19.
Jahrhunderts — selbst als (Ab-)Schreiber arbeitet, also quasi die Textiibertragung
auf einer wortlichen Ebene realisiert. Dieses wortliche Verstehen des Textes
entbléflt seinen subliminalen Sinn (so etwas wie das "Unbewufite” des Textes),
dessen sprachalchimistisch-kabbalistische Regeln {(im wesentlich die Anagram-
matik) dem Schreiber (Held wie auch Autor) selbst verborgen bleibt. Auch in
diesem Fall operiert Lachmann mit dem Prinzip einer Rhetorisierung der Ana-
grammatik, also jener Prozesse, die auf der Ebene der "Buchstaben" (405ff,) und
somit in der Sphire des Wortkiinstlerischen (s.0.) stattfinden, Diese (latente)
Ebene ist es ja, die auch der Psychoanalytiker mit seinem Gehér ("das "Héren mit
dem «dritten Ohr»", 409) aufdeckt, indem er die Textoberfliiche der Klientenrede
~ also eigentlich Rhetorik und Narrativik seines Diskurses und damit den fiktio-
nalen Identifikationsdruck — vermeidet und solchermalBen der direkten Anteilnah-
me bzw. perspektivischen Ubertragung widersteht. Eben diese "epoché", dieses
Zuriicklesen der diskursiven Textebene hin auf ihre wortkiinstlerische, "wort-
wortliche" ist die Leistung einer jeden Analytik — sei es in der psychologischen
oder poetologischen Praxis: Das "psychoanalytische Hineinhorchen in die «Kryp-
tas des Textes (409)% bedingt ja auch nach Lachmann eine "Dekonstruktion”,
eine "Ent-Deutung" (ibid.) von Sinn{gebungen) direkter, transitiver Art und somit



320 Rezensionen

auch einer Aufhebung der rhetorischen Perspektivierung des Diskurses, an
dessen Oberfliche Signifikanten in einer Weise fiquivalent gesetzt sind, daB sie
jene zweite Ebene aufbauen, die neue Wortverkniipfungen bereithilt. Bs geht hier
nicht nur um “Anaseme”, sondern um den vielschichtigen Komplex der Namen-
haftigkeit der Worter [der "Kryptonyme"] oder ihrer etymologischen Wieder-
belebung als "Paronyme" (vgl. den Sammelband Kryptegramm, dem ja auch ihr
Dostoevskij-Beitrag entstammt), 46 Deutlicher als in anderen Abschnitten des
Buches wird in diesem Zusammenhang Lachmanns Eingicht, da® alle (im Grunde
wortkiinstlerischen) Verfahren der "Anagrammatisierung, Metaphorisierung, Ho-
mioteleuton, Synonym, Homonym und Palindrom” (436) jegliche (raditionelle)
Hermeneutik "unterlaufen” (437), der es um die Riickiibersetzung des gegebenen
Textes in den Klartext eines Schriftsinnes geht. Wenn nach Lachmann "das
Geheimnis im Aufschub der Entzifferung” (ibid.) liegt, dann wird auch eine Ver-
s6hnung zwischen Poetik der Aquivalenz (im klassischen Sinne von Jakobsons
Strukturalismus-Avantgarde) und jener der Diskurse, also einer Hermeneutik
denkbar, denn "der Schiliissel steckt im Text — als reiner Signifikant — in Gestalt
seines Homonyms" (ibid.). '

Freilich markiert Lachmann hier die Wende zu einer neostrukturalistischen
Deutung: Wihrend fiir den Strukturalisten bzw. im weiteren Sinne fiir den Analy-
tiker der "Schliissel” (etwa das Anagramm, Kryptogramm, die Paronymie, die
Aquivalenz allgemein) in irgendeiner Weise "sperrt”, als Instrament der struk-
turellen Rekonstruktion "funktioniert”, ohne daB damit freilich die Eindeutigkeit
einer "Botschaft" entdeckt wiirde, schlieft nach Lachmann der Schliissel fiir das
postmoderne Denken "nichts auf, das Geheimnis bleibt und wandert im Text"
(ibid.). Ein jeder Sinn ist simulacrum, Trugsinn eines Sinns (ibid.). Der Interpret
bzw. Leser durchwandert den Text unendlich, wobei letztlich iiberall dort ein
Sinnpunkt, eine Verdichtung entsteht, wo er gerade (als jeweiliger Mittelpunkt)
stebt. Aus postmoderner Sicht erscheinen die Signifikanten als Sinngebungen, die
frei "flottieren", Dem steht jene Aufmerksamkeit des Analytikers (also Hérers,
Lesers, Dekodierers) gegeniiber, die "freischwebend” den priisentierien Diskurs
des Klienten bzw, Autors gegen Strich und Faden liest, und damit die autonome
Struktur der Signifkikanten durchsichtig macht fiir jene Invarianten, die den Kode
des Sprechers ausmachen, Wenn man annimmt, dafl die in der Moderne (also
auch im Strukturalismus) zenirale Regel, die Signifikanten als Signifikate zu
sehen, eine Sikularisierung und Asthetisierung der religiés-mystischen Formel
darstellt, die da lauter: "Der Weg ist das Ziel" (Autotelie des Asthetisch-Kiinst-
lerischen), dann wird im Poststrukturalismus dieselbe Formel nochmals iiber-
boten, indem sie als Agens (vom Leser bzw. Forscher) i n den Text selbst verla-
gert wird, der "sich selbst «ent-deutet»" (437), d.h. seine "Sinnidentifizierung"
verhindert, indem er seinen eigenen Aufschub inszeniert, das leere Prinzip der
"Differenz" ("différence/différance") entfaltet. Fiir die Moderne schon gibt es also



Rezensionen 321

kein thematisierbares Geheimnis mehr, das — wie eine Inhalistiefe (ein Schatz,
eine Zanberformel) — zu entdecken und erobern wiire. Die Postmodernen freilich
(und ansatzweise schon die splten Symbolisten und die synthetischen Avantgar-
disten) fithrten ¢s wieder ein — freilich nicht in seiner alten, thematisierbaren
Qualitiit, sondern als eine Art "strukturelles Geheimnis”, das im Vollzug seiner
Suche und dem Aufschub seiner Findung besteht, Der frilhere philologische
"Autogrammjiiger” mutiert zu einem "Kryptogramm-Jéiger" (439), der gleichwoh!
seine Existenz als permanentes Scheitern am Auffinden eines Text-und Lebens-
sinnes beweist - ein Scheitern, das er mit den Texten (ihren Autoren und Figuren)
selbst teilt, die zu Trigern von Geheimnissen werden werden, deren Bssenz
durch Abwesenheit glinzt,

Ausgehend von solchen Einblicken in die "Text-Krypta" werden Riickschliisse
auf die Diskurstriiger (Figuren und Erzihler) moglich, deren psychopoeti-
s cher Typus samt ihrer literarisch {iberformten Pathologie sichtbar wird: Dies
gilt gerade fiir den nicht nur bei Dostoevskij (sondem im gesamten Realismus) so
reichlich vertretenen Typus des inhibierten Mannes, dessen Gynaikophobie durch
gleichgeschlechtliche Freundschaftsbeziehungen kompensiert werden soll. Im
Falle der Erzidhlung "Ein schwaches Herz" kann auf diese Weise der Komplex
des (Ab-) Schreibens mit dem der (inhibierten) Sexualitét (Tinte = Same, Papier =
SchoB) homolog und analog gesetzt werden (420ff.): Kopieren und Kopulieren,
Schreiben und Leben kénnen einander nur wechselseitig depotenzieren. Der
Abschreiber erscheint Lachmann als pervertierte Wiederkehr des intertextuell
arbeitenden Autors, der die Priitexte, die Einfliisse durch den avtoritiren "Dichter-
Vater" (das literarische "Vorbild") vergeblich zu bewiltigen trachtet: Die (Ab-)
Schreibhemmung des Dostoevskijschen Helden reproduziert auf der wértlichen
Ebene die Schreibproblematik seines Autors.47

Lachmanns Buch schliefit mit zwei Kapiteln, die dem Phinomen der Verdop-
pelung —als Doppelgiéngerel personifiziert und als textuelle Duplizie-
rung versprachlicht — gewidmet ist. Im ersten Fall geht es um das gerade in der
russischen Prosa so reich vertretene Motiv der Doppelgiingerei, das am Beispiel
von Gogol's "Nase", besonders aber an Dostoevskijs Doppelgdnger wie an
Nabokovs "double-Simulakrum™ (etwa in seinem Roman Verzweiflung, 48711.)
exemplifiziert wird (463-488). Auffilig ist, daB Lachmann die Fille der Dop-
pelung mit jenen der Spaltung gleichsetzt (464), wobei auch hier nicht sosehr die
konkreten (sozialen, psychischen, semiotischen, poetischen) Funktionen des
Dualen interessieren, als vielmehr das typologische tertium comparationis all
dieser Phiinomene — nimlich das Prinzip der Duplizitit, aus dem letztlich die
gesamte Darstellung Lachmanns lebt: Doppelsinnstrukturen als Basis aller mogli-
cher Spaltungs- und Doppelungsmythen, die im synkretistischen Kunst- und
Kulturtyp (gipfelnd im postmodernen) dominieren, War es in der Avantgarde
(sowie tiberhaupt im grotesken Typus) die Doppel-Deutigkeit, der Doppel-Welt,



322 Rezensionen

der Doppel-Glaube ("dvoeverie™), der die — aus orthodoxer, offizieller Sicht —
"hiretische” (manichdische) Zerfallenheit (478) realisiert, so bewegt sich die
Sphire des Doppel-Sinnes im Rahmen einer hypertrophen, hybriden Interpreta-
tions-Welt, in der die Romanhelden Sinn-Doppel-Rollen spielen. Wenn in der
grotesken Welt (bei Gogol' ebenso wie in Symbolismus und Avantgarde) die
Paradigmatik, also der semantische Raum des Welt-Korpers (siehe Rabelais) in
alle Richtungen dual gespalten ist (oben-unten, rechts-links, innen-anBen, sublim-
minder etc.), ist diese Dualitiit in der Avantgarde-Theorie {des Strukturalismus)
abstrahiert zum universellen Binarismus von ja-nein-Sequenzen: Im Poststruk-
turalismus gipfelt nach Lachmann das Prinzip der Doppelung — egal auf welcher
Text- und Weltebene — in der Totalitit des Oszillierens und Interferierens aller
denkbaren (Interpretations-)Instanzen, die insgesamt einen intertextuellen Leer-
raum in permanenter Bewegung halten, damit eines nicht eintritt: Identitiit oder gar
Evidenz einer Selbst-Verstindlichkeit, die das Ende wiire - der Interpretation und
damit - wie es scheint - des Lebens: "Im Austausch ihrer Spiegelbilder 18schen
Qriginal und Kopie ihre Identitiit und werden einander zom Trugbild" (475).

Als letztes Bindeglied zwischen Moderne bzw. Avantgarde und Postmoderne
reflektiert Lachmann die Position des in der Tradition der absurden
Poetik der Obériuten sichenden Neoavantgardisten Vladimir Kazakov, dessen
Text "Fehler der Lebenden” - eine Kontrafaktur zu Chlebnikovs "Fehler der
Toten" - auch in Peter Urbans Anthologie zur russischen absurden Dichtung
figuriert (Peter Urban [Hrsg.], Fehler des Todes. Russische Absurde aus zwei
Jahrhunderten, Frankf. a M. 1990). Tats#ichlich ist der Autor trefflich gewihlt,
bietet doch seine absurde Poetik, die ja schon in ihrer klassischen Phase immer
mit Rede- und Verhaltensschablonen jongliert, diese gegeneinander ausspielt, ad
absurdum fiibrt, den wirklich adiquaten Ansatzpunkt fiir eine dekonstruktivisti-
sche Bearbeitung von Diskurs- und Sinnphinomenen. Objekt der (anagrammati-
schen) Sinnspiele in Kazakovs Text "Fehler der Lebenden” ist ja ein Paradebei-
spiel avantgardistischer Poetik — das erwihnte Poem Chlebnikovs (498), dessen
futuristisch-avantgardistische Sprach-Welt (Paronomasie, Neologistik, Anagram-
matik i.e.S, etc.) in jene der Oberiuten (Charms, Vvedenskij) und dariiber hinaus
an die Schwelle einer russischen Postmoderne fortgeschrieben wird., Neben
diesen avantgardistischen Pritext tritt aber als zweiter Dostoevskijs Idiot (4971.,
genauso kdnnte es ein durch Belyj dividierter Gogol' sein), der somit — was zu
zeigen wire — in der Brechung durch die Avantgardepoetik seine absurdistische
Diskurstechnik preisgibt.

Hier stimmt dann pliizlich alles, da nun endlich die neostruktaralistische bzw.
dekonstruktivistische Methode auf ihr ebenbiirtiges Objekt gestoflen
ist — nimlich auf eine Poetik des Absurden, das — seiner existentialistischen
Geistesblisse der Jahrhundertmitte entledigt — so etwas wie einen fréhlichen
"Sinn-Nihilismus” (504) betreibt. Dieser reprisentiert wie jeder Nihilismus (das



Rezensionen 323

hat nimmermiide gerade Dostoevskij am Atheismus vorgefiihrt) eine paradoxe
Intensivform der Sinn-Glidubigkeit, Die Vermeidung einer jeglichen "Textkonsi-
stenz"” oder gar "punktuellen Bindung von Sinn" (507) ist im absurden Text nicht
mehr blofl Sache des Interpreten, der sich einer sinnzentrierten Textoberfliche
gegeniibersieht und diese iiberlistet, durchschaut: Eben dies wird im absurden
Werk- und Performanztext schon vorweggenommen, vorgeleisiet, da er ja
seinerseits mit literarischen oder kulturellen Pritexten (Diskursschablonen) ope-
riert, die er - seine eigenen Konstruktion damit speisend — dekonstruiert,

Genau dieser ProzeB der"Dekomposition - Rekomposition” falt Lach-
mann in ihrem VL und letzten Kapitel (509-522) thesenhaft nochmals zusammen,
wobei sie dic Hautpargumente ihres Buches nochmals Revue passieren liAt.
Noch deutlicher wird hier das Streben nach eben jener synkretistischen Synthese,
die — anders als im analytischen Monismus der Avantgarde, des Strukturalismus
oder der Semiotik — die paradoxale Gleichzeitigkeit und Gleichgiiltigkeit polarer
Gegenpositionen nicht nur aushdlt, sondern auch zur Haupttugend postrnodernen
Denkens erhebt. Offen bleibt - und durchaus unabschliebar — die Einwilligung
des Lesers, ob er sich auf Dauer einer im hohen MaBe zirkuliiren Denkstruktur im
Rahmen der Kunst- und Kulturwissenschaft hingeben michte, die in der Formel
gipfelt: "Die Komposition schreibt sich aus der Dekomposition heraus, die ihr
eingeschrieben ist.” (510). Gemeint ist letztlich die Synthese aus Avantgarde
bzw. Modeme und Post-Moderne: Withrend aber im ersten Fall eine vorgegebene
Ordnung (der Natur oder Kunst) dekomponiert (im Rahmen einer V-Asthetik
destruiert) wird mit dem Ziel, aus ihren Bestandteilen eine neuve (Kunst-)Welt
(einen neuen Kode) zu bauen, tritt im zweiten Fall eine Art "Rekomposition” der
disiecta membra, infolge einer Dezentrierung und "Zerstdubung von Sinn"
(Dekomposition) ein, wodurch die Befreiung “zu erneuter Sinnkonstitntion" még-
lich werden soll (511). Im ersten Fall {der Moderne, der Avantgarde) wird eine
Totalitit aufgebaut, die im zweiten Fall dekomponiert wird, wobei sich mit einem
Mal die iiblicherweise als konstruktiv gedacht "Komposition" als eine Art "Ver-
Stellung"” priisentiert (514), wogegen der (negativ besetzte) Akt der "Dekomposi-
tion" als "Ent-Stellung” (512) eine quasi aufbauende, schépferische, kathartische
Bedeutung erhélt."Damit wird aus der (friiheren) Komposition (und ihrer Theorie
in Strukturalismus und Semiotik) etwas "Destruktives” (als “falsche Kompo-
sition", 513), aus der Dekomposition, die nach wie vor im Verfremdungs-Habi-
tus und Destruktions-Tonfall der Avantgarde auftritt, wird etwas eigentlich "Kon-
struktives”, die "wahre Komposition" (513): Kristallisationspunkt einer neuen
Kultur oder jenfalls eines neven theoretischen Konzepts, das aus dem Teufels-
kreis immer never Innovationen und Normbriiche aussteigen méchte,

Wihrend Lachmann der Avantgarde das nunmehr obsolete Modell der Zer-
stiickelung (als Ursprung des Montage-Prinzips) zunordnet — also aus der Mytho-
poetik der Modeme heraus dionysisch bestimmt, gewinnt der von ihr gewiesene



324 Rezensionen

"kathartische Weg" unverschens apollinische Ziige, die ja auch — wie oben er-
withnt - fiber weite Strecken ihr Textkorpus behetrschen (man denke an die apol-
linische Dominanz bei Puskin, im Akmeismus oder in der Dichtung Nabokovs).
Die wahre Komposition wird freilich erst in der Zukunft méglich sein (514) — als
Produkt einer solchen Katharsis, die das (blutige oder jedenfalls imaginative)
"Opfer" des dionysischen Mythos der Modeme {iberwunden hat. Gerade hier
aber wird das Verhaftetsein von Lachmanns Diskurses in avantgardistisch-strok-
turalistischen Denkstrukturen deutlich, da eben diese utopische Vorwegnahme
(der "wahren Komposition") einen Optimismus verriit, der zwar flir die Moderne,
kaum jedoch fiir die Postmoderne zulissig ist. Dieser ist, wie Lachmann zoletzt
selbst vermerkt, die Hoffhung aof die "Restitution eines Gesamtgefiiges"” (5153),
auf Authentizitidt und Identitét grindlich abhandengekommen, ja sie lebt geradezu
aus jener Energie, die dadurch freigeworden ist, daBl die Hoffnung auf Erfiillung
im Hier und Jetzt aufgegeben wurde (516). Lachmanns Problem ist hier auch
eines der Darstellbarkeit, das sie mit anderen poststrukturalistischen Diskursen
teilt: Wie einen Text verfassen, der vom Ende der Texte (jedenfalls was ihren
Ganzheitsanspruch anlangt) spricht? Die probate Technik zur Uberwindung
dieses Darstellungsparadoxons war immer die Erzeugung eines paradoxalen
Diskurses, dessen "dezentrierte Sinnstrukturen” gewissermalBen als argumentative
Parabel das Textthema (Apophatik, Undarstellbarkeit, Offenheit) ikonisieren
bzw. indizieren sollten. Auf diese Weise entfalteten sich die luftipen Essays, ja
Begriffsdichtungen Barthes', Derridas und Lyotards oder jene Formen der
Literarisierung des theoretischen Diskurses (und der Diskursivisierung des
Literarischen), wie sie im Formalismus (in der Romantik, im Manierismus)
praktiziert wurden. Gerade das aber hat Lachmana nicht angestrebt, So blieb ihr
nurder viel schwierigere, ja vielleicht unmégliche Weg, im Rahmen eines letztlich
doch wissenschaftlichen Textes und Argumentationsduktus die eigenen Diskurs-
bedingungen ad absurdum zu fithren. Insgesamt ist das Buch (ebenso wie die
Vielzahl der Einzelbeobachtungen) duBerst lchrreich: Es ist ein Monument seiner
selbst. '

Aage A. Hansen-Live
Anmerkungen
1 vgl. J. Derrida, Die Schrift und die Differenz, [i967] Frankf.a.M. 1976.

2 R. Jakobson, "Novejiaja russkaja poézija", in: Texte der russischen Forma-
listen, Miinchen [1921] 1972, 18-135,



Rezensionen 325

3 Vgl M. Franks Auvseinandersetzung mit dem Problem der Individualitit und
der Reflexion; Was ist Neostrukruralismus, Frankf.a.M. 1984 und zuletzt in:
Das Saghare und das Unsagbare. Studien zur deutsch-franzésischen Herme-
neutik und Texttheorie, 1989,

4 Die auch bei Lachmann zitierten Arbeiten zu diesem Thema von Jan Assmann
sind nun in einer neuen Ausgabe erscheinen: Das kulturelle Geddchinis,
Schrift, Erinnerung und politische Identitdt in friithen Hochkulturen, Miinchen
1992; vgl. awch den Sammelband von A. Assmann, D. Harth (Hrsg.),
Mnemosyne. Formen und Funktionen der kulturellen Erinnerung, Frankf,
a.M. 1991 und H.U. Gumbrecht, K.L. Pfeiffer (Hrsg.), Materialitit der Kom-
munikation, Frankf.a. M. 1988.

3 H. Blumenberg, Die Lesbarkeit der Welt, Frankf.a.M. 1981 und zur Welt-
Text-Motivik Vf, 1983, 27-87.

6 J. Baudrillard, Der symbolische Tausch und der Tod, [1976] 1991, 77ff. ("Die
QOrdnung der Simulakren”).

7 Zu ergiinzen bliebe hier die z.T. nach dem Erscheinen von Lachmanns Buch
deutlich werdende Neurezeption M, Bachtins im RuBland der spiiten 80er und
frithen 90er Jahre — vgl. zuletzt die beiden Sammelbiinde M. Bachtin i filosof-
skaja kul'tura XX veka (Problemy Bachtinologii), 1 und II, SPb, 1991
(redigiert von A.P. Valickaja, K.G. Isupov u.a.) oder den internationalen
Sammelband Bachtinskij shornik II. Bachtin meZdu Rossief i zapadom, M.
1991 (im III. Sammelband dieser Serte geht es primiir um Bachtin im Rahmen
der Postmoderne).

8 Zur affirmativen Kulturanffassung im Akmeismus nach der Revolation als Ver-
fremdung der Verfremdung vgl. A.H.-L., "Akmeizm kak sinteti¢eskij tip
avangarda", in: Pojmovnik ruske avangarde, Zagreb 1992 (im Druck).

2 Auch J. Lacan unterscheidet nicht klar zwischen Sprache und Diskurs, wenn
er etwa auf der einen Seite "das UnbewuBte wie eine Sprache" strukturiert sein
148t — wnd anf der anderen Seite vom "UnbewuBten als Diskurs des Anderen”
spricht (zusammengefalit bei: P. Widmer, Subversion des Begehrens. Jacques
Lacan oder Die zweite Revolution der Psychoanalyse, Frankf, a M, 1990, 42
und 64f.). Interessant ist N. Luhmanns Versuch, den Differenz-Begriff
Derridas durch den bei Gregory Bateson (Steps to an Ecology of Mind, San
Francisco 1972, 315) zu erginzen und damit das Prinzip des "semantischen
Code" aufrechtzuerhalten: "Semantische Codes priizisieren Differenzen, die der
Auffassung von etwas als Information zu Grunde gelegt werden; sie haben
ihrerseits aber nur im ProzeB der Informationsverarbeitung Realitiit und nur
durch diesen Prozefl Wirkungen auf das System" (N. Luhmann, Liebe als
Passion. Zur Codierung von Intimitdt, Frankf.a. M. 1982, 107). Damit wird
ganz klar der "ontologisch-metaphysische Status der Differenz" (ibid.) in
Frage gestellt.



326 Rezensionen

18 M, Foucault [1966), Die Ordnung der Dinge. Eine Archiologie der Human-
wissenschaften, Fankf.a.M, 1971,

11 Yel, damit auch die Idee des "Wunderblocks" bei S. Freud und ihre Verwer-
iung flir eine linguistische Theorie des Vergessens bei A. Nosziczka, "Inwie-
fern gehort das Vergessen in den Bereich der Sprache?", in; Wiener Slawi-
stischer Almanach, 16, 1985, 233-316.

12 Zur Idee des Kulturgediichtnisses (ima Riickgriff auf den Akrne1smus) vgl,
etwa JuM. Lotman, "Pamjat’ v kulturologiteskom osvesc‘cnn in: Wiener
Slawistischer A!manach 16, 1985, 3-9.

13 ygl, auch P.Ch. Torops Versuch, Ubersetzungstheorie und Bachtins Poetik zu
korrelieren sowie seine Arbeiten zur Dialogizités ("Simul'tannost' i dialogizmv
potiike Dostoevskogo', in: Trudy po znakovym sistemam, 17, Tartu 1984,
138-158,

14 Dje Frage nach der konstitwtiven Rolle der Innovatorik in der Kultur der
Moderne und Post-Maoderne stellt zuletzt B, Groys in seiner provokanten und
. extrem einseitigen Schrift: Uber das Neue. Versuch einer KulturSkonomie,
Miinchen 1992,

15 Ahnliche Motive bewegte die Bachtin-Publikation- und Rezeption im Rahmen
der Kontekst-Biinde seit den 70er Jahren.

16 Einiges davon findet sich in der amerikanischen Bachtin-Rezeption — vgl.
zuletzt: G.S. Morson, C. Emerson, Mikhail Bakhtin. Creation of a Prosaics,
Stanford 1990 und dies., (Hrsg.), Rethinking Bakhtin. Extensions and
Chailenges, Evanston (I11.) 1989 (s. hier v.a. den Beitrag von Paul de Man,
"Dialogue and Dialogism", 105-114 und M. Roberts, "Poetics Hermeneutics
Dialogics: Bakhtin and Paul de Man", ibid., 115-134), V.S. Biblers Buch
Michail M. Bachtin i poétika kul'tury, M. 1991 ist auch ein typisches Beispiel
fiir eine nur (kultur-)philosophische Lektiite Bachtins im Kontext der inner-
russischen Diskussionen der 80er Jahre, Die Kombination einer solchen Ten-
denz mit einer russischen Bachtin- und Derrida-Deuntung bietet der Sammel-
band Bachtinskij sbornik I, M, 1990; vgl. auch B.F, Egorov, "Dialogizm
M.M. Bachtina na fone nau¢noj mysli 1920-ch godov", in: M. Bachtin {
filosefskaja kul'tura XX veka (Problemy Bachtinologii}, 1, SPb, 1991, 7-16;
N, Savéenkova, "Predely geroja v dialogiceskoj tradicii (Bachtin, Buber,
K'erkegor)”, in: ibid., 112-117. — Zur Begriffskritik der Bachtin-Verarbeitung
vgl, auch W. Schmid, "Bachtins Dialogizitiit - eine Metapher”, in: Roman und
Gesellschaft, Jena 1984, 70-77.

17 Vgl. die Zusammenfassung bei A.H.-L.,"Die «formal-philosophische Schule»
in der russischen Kunsttheorie der 20er Jahre", in: Sammelband zum Gustav
Spet-Symposium (Hrsg. A. Haardt, D. Rodi) in Bad Homburg 1986 (er-
scheint als Sonderband desWSA 1993) und ders., "Jan Mukatovsky im
Kontext der «synthetischen Avantgarde» und der «Formal-philosophischen



Rezensionen 327

Schule» in RuBland", in: Sammeiband zur Mukafovsky-Tagung in Dobfi% bei
Prag, Prag 1993.

18 ). Starobinski, Wérter unter Wértern. Die Anagramme von F. de Saussure,
Frankf.a.M. 1980 und den Tagungsband: R. Lachmann, LP. Smirnov
(Hrsg.), Kryprogramm. Zur Asthetik des Verborgenen, WSA 21, 1988,

19 Die Auffassung der "Schrift als etwas Lebloses”, Steinernes, Repressives (re-
prisentiert durch die "Gewalt des Phallus") prigt die Sprachvorstellung J.
Lacans {vgl. P. Widmer, Subversion des Begehrens. . Lacan oder Die zweite
Revolution der Psychoanalyse, Frankf.a.M, 1990, 71f,, 113f,). Die Beden-
tung der Anagrammatik fiir das "Postmoderne Sprachdesign” untersucht F.P.
Ingold in dem gleichnamigen Aufsatz in: A, Wildermuth, U. Klein (Hrsg.),
Postmoderne, Ende in Sicht, Heiden (CH) 1990, 51-78.

20 J, Kristeva, Palimpsestes, Paris 1982 und V.N. Toporovs Konzeption des
"Textes im Text" — "Iz issledovanij v oblasti anagrammy", in; Struktura teksta
- 81, M. 1981, 109-121 und ders., "Prostranstvo i tekst", in: Issledovanija po
strukture teksta, M. 99-132,

21 Vgl. ausfiihrlicher dazu A.H.-L., "Zwischen Psycho- und Kunstanalytik", in:
FPsvchopoetik. Beitrige zur Tagung «Psychologie und Literatur», Miinchen
(WSA - Sonderband 31) 1992, 7-14.

22 Vgl dazu Lachmann selbst: "Die ‘Verfremdung’ und das ‘neue Sehen’ bei
Viktor Sklovskij", in: Poetica, 3, 1970, 226-249.

3 Vgl AH.-L., Der russische Formalismus, Wien 1978, 29f., 5431, 549, 557,
zur Parodietheorie 1971f., 3871f.

24 Die Vorliebe fiir den Begriff des "Feldes” zeigt sich schon bei den franzd-
sischen Strukturalisien (Claude Lévi-Strauss, R. Barthes, M. Foucault) und
markiert einen wichtigen Vorgriff auf die post- oder neostrukiuralistische
Wende (vgl. dazu auch M. Frank, Was ist Neostrukwralismus?, Frankf.a. M.
1984, 135f1.).

25 Vgl M. Leiris, Warter ohne Geddchinis, Frankf.a M. 1984; E. Jabes, Vom
Buch zum Buch, Ubers. von F Ph. Ingold, Miinchen 1989; F.Ph. Ingold
gehort aof seine Weise wohl auch in diese Linie, was er auch in seinen litera-
rischen, theoretischen und literaturwissenschaftlichen Arbeiten belegt. Dies gilt
v.a, fiir seine Aufsatzsammlung Das Buch im Buch, Berlin 1988,

26 Vg, dazu die Ubersetzung und die Kommentare von H. Schmid und A.H.-L.
z1: "M. Bachtin, «Das Problem des Textes in der Linguistik»"”, in Poetica 22,
3/4, 1990, 436-487.



328 Rezensionen

27 Zur Verschiebungspoetik des Futurismus vgl. A, Kmdenych, Sdvigologija
russkogo sticha, M. 1923 — und im Formalismus v.a. bei V., Sklovskij
{A.H.-L., Der ru.s‘sische Formalismus, Wien 1978, 27, 90, 131f 147f,,
250£.) und ders., "Pomak (sdvig)", in: Pojmovnik ruske avangarde, Bd. 3,
Zagreb 1984, 61-76.

28 Diese Formulierung bezieht sich auf R, Jakobsons berihmien Aufsatz "Unbe-
wullte sprachliche Gestaltung in der Dichtung" [1970/71], in: R.Jakobson,
Poetik. Ausgewdhite Aufsdtze 1921-1971, Frankf.a M., 1979, 311-327,

29 Vgl. den Vortrag von Ladislav Matéjka an der Mukafovsky-Tagung in Dobfig
(bei Prag) September 1991 (zum Druck vorbere1tet im cntsprechendcn
Tagungsband Prag 1993).

30 Ich verstehe unter Pragmatem eine standardisierte pragmatische Situation,
deren Regelhaftigkeit zwischen der hohen Invarianz der Paradigmatik
{Grammatik und Semantik) und der totalen Variabilitit von Hic-et-nunc-
Momenten liegt. Es handelt sich dabei gewissermalien um eine vermittelnde
Zone zwischen dem unwiederholbar-einmaligen Lebensmoment ("fluxus™) und
dem System bzw. abstrakten Kode einerseits und zwischen der Sphire der
Realia bzw, der Aktionen und jener der Signifikation anderseits, Dariiber
hinaus vermitteln die Pragmateme zwischen Bedeutungsstrukturen (Semantik)
und axiologischen Normen, die beide zusammen den spezifischen Sinnkom-
plex einer Situation und seine Einbettung in Wahrscheinlichkeitsmodelle regu-
lieren. Zum Problem des "pravdopodobie” in der Realismus-Diskussion schon
der 20er Jahre vgl. R, Jakobson, "O chudoZestvennom realizme", [1921], in;
Texte der russischen Formalisten Band 1, Miinchen 1969, 372-391.

31 Zur Interferenz von Wortkunst- und Erzihlstrokturen in der Prosa vgl. die
Studien von W. Schmid, gesammelt zuletzt in: Ornamentales Erzdhlen in der
russischen Moderne, Frankf.a.M., Berlin etc. 1992, 15ff,

32 Vgl. G. Janecek, The Look of Russian Literature. Avant-Garde Visual Experi-
ments, 1900-1930, Princeton 1984.

3% A, Belyj, Peterburg, Roman v vos'mi glavach s prologom i épilogom, (Hrsg.
L.K. Dolgopolov) M. 1981, 42-43,

34 Ich beziehe mich hier auf die von mir vorgeschlagene typologische Trichotomie
des Symbolismus in eine dekadente Friihphase (S I), eine zweite religi-
onsphilosophisch bzw. mythopoetisch orientierte Phase (S II) und auf eine
dritte grotesk-karnevaleske Phase (S I1I), in die gerade die prosaischen Haupt-
werke der Symbolisten gehoren. Vgl. zusammenfassend die Einlettung zu
AH.-L., Der russische Symbolismus, Wien 1989; vgl. zusammenfassend
auch ders,, "Symbolismus und Futurismus in der russischen Moderne", in:
N.A. Nielsson (Hrsg.), The Slavic Literatures and Modernism. A Nobel
Symposium, Stockholm 1986, 17-48.



Rezensionen 329

35 AH.-L., "Akmeizm kak sintetideskij tip avangarda®, in: Pojmovnik ruske
avangarde, Zagreb 1992 (im Druck).

36 Zum Synkretismusproblem im Rahmen der russischen Moderne siche R.
Griibel, "Wertmodellierung im mythischen, postmnythischen und remythisier-
ten Diskurs. Zum Problem des sekundiren Synkretismus”, in: W, Schmid
(Hrsg.)g, Mﬁ)ghos in der slawischen Moderne, (WSA - Sonderband 20}, Wien
1987, 37-60.

37 Vgl. Hansg Jonas' Gnosis-Mythos Die mythologische Gnosis, Gttigen 1934
und — im Kontext des postmodernen Gnosis-Interesses — die modische
Gnosis-Deutung bei Sloterdijk in der Binleitung zum ersten der beiden Sam-
melbinde: P, Sloterdijk / Th.H. Macho (Hrsg.), Weltrevolution der Seele. Ein
Lese- und Arbeitsbuch der Gnosis von der Spitantike bis zur Gegenwart, 0.0,
1991,

38 A H.-L., "Zur Typologie des Erhabenen in der russischen Moderne", in:
Poetika, 22, Bd., Heft 3-4, 1990, 436-487.

397, Derrida, Wie nicht sprechen. Verneinungen, [1987], Wien 1989; zur Apo-
phatik und Kataphatik des apokalyptischen Diskurses vgl. A.H.-L., "Apoka-
lyptik und Adventismus im russischen Symbolismus der Jahrhundertwende"
(Amsterdam, im Druck).

40 A H.-L., Der russische Symbolismus, 1, 103-111; 115-132.

41 Vgl. dazu Lachmanns Artikel "Intertextualitit in der Lyrik. Zn Majakovskijs
Oda revoljucii”, in: WSA 5, 1980, 5-23.

42 B, Groys, Gesamtkunstwerk Stalin. Die gespaltene Kultur in der Sowjetunion,
Miinchen 1988; R. Sartori, "Stalinism and Carnical: Organisation and
Aesthetics of Political Holidays", in: H. Giinther (Hrsg.), The Culture of the
Stalin Period, London 1990, 41-77 und B. Groys, "The Birth of Socialist
Realism from the Spirit of the Russian Avant-Garde", ibid., 122-148,

43 Eine sehr starre Synthese von semantischen und Sinn-Figuren versuchten
seinerzeit die Verwreter der Gruppe um J. Dubois, Aligemeine Rhetorik [1970]
Miinchen 1974, 2041f,

4 Zym Verhiltnis Vygotskij — Bachtin vgl. A.H.-L., Der russische Forma-
lismus, 426-442.

45 Lachmann bezieht sich hier auf die Schrift von N. Abraham, M. Torok,
Kryptonymie. Das Verbarium des Wolfsmanns, Frankf.a,M.-Berlin-Wien
1979, 7ff.



330 Rezensionen

46 Kruptogramm. Zur Asthetik des Verborgenen (Hrsg. R, Lachmann, LP.
Smirnov) WSA 19, 1988,

47 Die Metaphorik und Metonymik des "Schreibens” verschriinkt sich mit jener
der "Stadtvision”, also dem Petersburg-Mythos, der ein Lieblingsthema gerade
der mssischen Kultursemiotik (Toporov, Lotman) ist. Die Mythisierung der
Stadt Petersburg 148t sich in der Literatur des 18. bis 20. Jahrhunderts als ein
einziger "Peterburger Text" lesen (Lachmann, 434). Vgl. die Artikel von V.N,
Toporov und Ju. Lotman in den Trudy pe znakovym sistemam, 18, 1984,



