
Wiener Slawistischer Almanach 28 (1991) 89 -106 

Matthias Freise 

PERSONENDARSTELLUNG UND PERSONENBEWUßTSEIN BEI 
CECHOV - DIE ERZÄHLUNG "CERNYJ MONACH" 

Cechovs "Cernyj monach" zieht wie wenige andere seiner Erzählungen das 
literaturwissenschaftliche Interesse auf sich. Das erklärt sich unter anderem 
daraus, daß hier wie nirgends sonst bei Cechov Visionen und höhere Weisheiten 
eines Propheten eine zentrale Sujetfunktion zu haben scheinen. Doch die Vision 
Kovrins, des Helden dieser Erzählung, von einem schwarzen Mönch hat einen 
weit geringeren Stellenwert im Bedeutungsaufbau der Erzählung, als ihre 
Nennung im Titel hätte erwarten lassen. Der Titel der Erzählung verschleiert die 
psychologische Kausalität, die in ihr am Werke ist, und es drängt sich der 
Verdacht auf, er sei nur gewählt, um auf die in vielem ähnliche Erzählung 
Gargins "Krasnyj cvetok" anzuspielen. In der folgenden Analyse von "Cernyi 
monach" werden diese und andere intertextuelle Äquivalenzen nicht erörtert, wir 
wollen uns auf die rein immanent aus dem Text zu erschließenden Sinnpotentiale 
beschränken. 

Man kann wohl versuchen, die von dem Mönch Kovrin gegenüber geäußerten 
philosophischen Ideen ernst zu nehmen. Dagegen spricht jedoch zweierlei. Zum 
einen unterhegt die Botschaft des Mönchs in ihrer schematischen Allgemeinheit -
deutlich wird nur, daß Kovrin ein "Auserwählter" sein soll - dem Verdacht, ein 
anempfundenes Produkt des Zeitgeistes zu sein. Zum anderen läßt, und das wird 
ein wichtiger Gegenstand der folgenden Untersuchung sein, das Benehmen 
Kovrins, lassen erkennbare Charakterzüge bei ihm auf eine Befangenheit, auf ein 
wesentliches Nichtverstehen schließen, das mit der Trägerschaft einer bis in die 
oberste Textinstanz hinein gültigen höheren Wahrheit kaum zu vereinbaren ist. 

Keineswegs jedoch erschöpft sich die "message" der Erzählung darin, daß die 
Befangenheit des Helden aufgedeckt wird. Vielmehr hat Cechov - und dies ist die 
These, von der die folgende Untersuchung ihren Ausgang nehmen wird -
Philosophie und "höhere Visionen" hier weder zur Sprache gebracht, um deren 
Verkünder, noch auch um sie selbst pauschal zu diskreditieren, sondern um zu 
zeigen, daß Sinn und Tiefe keineswegs aus dem bloßen Thematisieren von - oder 
bezogen auf den Helden - aus dem scheinbar privilegierten Umgang mit "höheren 
Wahrheiten" hervorgehen, sondern daß sich diese Dimensionen gerade im 
alltäglichen Umgang miteinander, in dahergesagten Floskeln, in scheinbar 
unwichtigen Details verbergen. 

Wie solche Nebensächlichkeiten sich abseits der sich vordergründig 
aufdrängenden "höheren Botschaften" mit Sinn und mit seelischer Komplexität 



90 Matthias Reise 

aufladen, dem soll im folgenden nachgegangen werden. Es soll gezeigt werden, 
wie geradezu freudianisch in die Handlungen und die all tägliche Rede der Helden 
Signale eingeflochten sind, die dem Leser tiefe Einblicke ins Innere der Personen 
gewähren und ihm mehr und mehr die wahren Beziehungen zwischen ihnen 
offenbaren1. Schließlich wird jede Geste, jedes Wort und jedes erwähnte Ding 
bedeutsam auf einer poetisch generierten, aber psychologisch motivierten zweiten 
Ebene, auf der nichts mehr bloß dahergesagt oder unabsichtlich getan wird - eine 
Fülle, die die folgende Untersuchung nicht ausschöpfen kann und will. 
Von S.T. Semenov ist überliefert, daß Cechov mit der oberflächlichen Aufnahme 
der Erzählung durch die Kritiker unzufrieden war. Wie Kataev dargelegt hat2, war 
die spätere Rezeption der Erzählung weitgehend von ideologischen Prämissen 
bestimmt. Auch Suchich kritisiert die Beschränktheit der meisten Interpretationen 
auf wenige ideologische Äußerungen der Helden3, wobei alle anderen Aspekte 
der Erzählung: "построение системы образов, много-образное 
композиционные переклички (ebd.)" unberücksichtigt blieben. Suchich 
wendet sich vor allem gegen die in der wissenschaftlichen Literatur über alle 
Kontroversen hinweg akzeptierte Gegensätzlichkeit zwischen Kovrin und 
Pesockij: 

В чеховской повести герои не противопоставлены, а скорее 
сопоставлены, в чем-то даже уравнены общностью взглядов 
и судьбы (Suchich, S. 120). 

Als Beleg für die Similarität der Helden führt Suchich die Schriften Pesockijs 
über den Gartenbau an, deren nervöser Tonfall und verworrener Inhalt an den 
verwirrten Geisteszustand Kovrins erinnern. Die sich hier andeutende Möglich­
keit einer geistigen Anomalie auch Pesockijs erwägt Suchich nicht.4 

Gerade darauf finden sich aber weitere Hinweise. So stellt Kovrin nach der 
Lektüre von Pesockijs Schriften fest: 

- Какой нервный, почти болезненный задор! (S.237) 

Doch gerade die stilistische Ähnlichkeit dieser Schriften mit seinen eigenen 
Werken läßt ihn dann einschränken: 

- Должно быть, везде и на всех поприщах идейние люди 
нервны и отличаются повышенной чувствительностью. 
(S.238, Hvh. von mir, M.F.)5 

Kovrin schließt von der Ähnlichkeit zwischen seinen und Pesockijs Werken 
auf Pesockijs Normalität, der Leser schließt aus dieser Ähnlichkeit auf eine 
Anomalität auch Pesockijs. 

Wie über Pesockij urteilt Kovrin auch über Tanja: 

- Должно быть, нервна в высшей степени (S.238, Hvh. von 
mir, M.F.). 



Die Erzählung "Cernyj monach" 91 

Eine weitere Gemeinsamkeit zwischen Kovrin und Pesockij liegt in ihrer 
Einstellung zur Arbeit. Kovrin: 

Когда гулял, с удовольствием думал о том, что скоро опять 
сядет за работу. (S.232); 

Pesockij: 

- Когда поедешь куда-нибудь в гости на часок, сидишь, а у 
самого сердце не на месте, сам не свой: боишься, как бы в 
саду чего не случилось. (С.236) 

Auch die Aufgabe, mit der der Mönch Kovrin lockt: 

- Отдать идее все - молодость, силы, здоровье. (S.243) 

erinnert an Pesockijs Verhältnis zu seinem Gartenbau: 

- Я люблю дело - понимаешь? - люблю, быть может, больше 
чем самого себя. (S.236) 

Cechov verbirgt die innere Ähnlichkeit seiner Helden hinter dem 
oberflächlichen Gegensatz zwischen den Objekten, auf die sich ihre Leidenschaft 
jeweils richtet, zwischen philosophischer Theorie und gärtnerischer Praxis. Man 
kann von diesem Verfahren auf eine personalistische Weltsicht schließen: 
wichtiger als die Objekte sind die Strukturen, in denen wir uns auf sie richten. 

Wie weit aber reicht die Ähnlichkeit der Helden? Umfaßt sie auch die akute 
seelische Erkrankung Kovrins? Pesockij scheint, bei aller Exzentrik, kein 
pathologischer Fall zu sein. Kovrins Halluzinationen begeistern weder ihn noch 
Tanja, der die alte Legende vom Mönch von Anfang an "nicht gefällt" (S.233). 
Einige thematische Äquivalenzen motivieren jedoch eine Korrektur der 
Auffassung, Kovrin sei der einzige pathologisch Seelenkranke in dieser 
Erzählung. Zentrales Element dieser Äquivalenzen ist der Rauch [дым]. Pesockij 
schützt die empfindlichen Blüten seiner Obstbäume durch die Erzeugung von 
Rauch vor dem schädlichen Frost der klaren Frühlingsnächte. (S.228). Doch 
nicht nur die wenigen Obstbäume, die jetzt schon blühen, werden vom Rauch 
eingehüllt, wie es das ökonomische Motiv dieser Aktion («Спасал от мороза 
эти тысячи», S.227) fordern würde - "der ganze Garten ertrinkt in Rauch". Der 
Garten aber ist, wie wir sehen werden, der Ausdruck von Pesockijs Seelenleben. 
Verhüllt Pesockij seine "Seelen-Landschaft", wenn die Klarheit einer wolken­
losen Nacht sie ungeschützt fremden Blicken preisgibt? Ist klare Sicht in 
Borisovki unerwünscht? 

Isoliert betrachtet mag man das für eine Überinterpretation halten. Doch 
Pesockij kommentiert diese Aktion später mit den Worten: 

- Первый враг в нашем деле [...] не мороз, а чужой человек. 
(S.236) 



92 Matthias Preise 

Sorgt sich hier nur der Fachmann vor unsachgemäßer Arbeit? Spricht hier nur 
der Perfektionist, der alles selber machen muß? Dafür ist die Ausdrucksweise 
Pesockijs hier zu drastisch. Die Arbeiter in seinem Gartenbaubetrieb machen 
zwar manchmal etwas falsch, doch sie sind weder "Feinde" noch "Fremde". Ein 
"Feind" ist der "fremde Mensch" nur für das seelische Treibhaus eines Pesockij, 
der den Kontakt zur Realität verloren hat. In diesem Treibhaus wachsen 
eigenartige "Pflanzen",6deren Blüten durch den klaren Blick eines Außen­
stehenden zerstört würden wie die Kirschblüten im Obstgarten durch den Frost. 

Eine weitere Äquivalenz verkettet Pesockijs "Nebelaktion" mit Kovrins 
Halluzinationen. Der "schwarze Rauch" (S.227) verweist auf den schwarzen 
Mönch, der seinerseits verschwindet "wie Rauch" (S.235). 

Die Erzählung ist überwiegend personal aus der Sicht Kovrins perspektiviert. 
Der Leser geht seine Wege mit, ist von seinen Gedanken, Meinungen und 
Entschlüssen unterrichtet und erlebt die Erscheinung des schwarzen Mönchs wie 
er. Doch der Leser geht nicht, wie z.B. der des Dvojnik von Dostoevskij, eines 
extrem personal perspektivierten Werks, zeitweilig in die Irre und glaubt mit dem 
Helden an die Realität der halluzinierten Figur. Kovrin weiß sehr schnell, daß er 
es mit einer Halluzination zu tun hat, ja der Mönch teilt ihm das selbst mit. 

Eine Verzerrung durch die personale Perspektive besteht jedoch auch in dieser 
Erzählung, nur betrifft sie nicht, wie es der Lesererwartung entspräche, die 
krankhafte Halluzination des Helden. Vielmehr unterschätzt der Leser zunächst 
wie Kovrin die Rolle Pesockijs in dem Geschehen. Wie Kovrin beschäftigt sich 
der Leser statt mit Pesockijs eigentümlichen Verhalten Heber mit der interessanten 
visionären Erscheinung. Auch wird die Aufmerksamkeit des Lesers durch 
Kovrins anfängliche durch keinerlei Ahnungen und Ängste getrübte "Urlaubs­
stimmung" eingeschläfert: 

[...] и ехать по мягкой дороге в покойной рессорной коляске 
было истинным наслаждением. (S.226)7 

Nicht zuletzt lassen die Aufzählungen botanischer Spezialitäten das 
menschliche Konfliktpotential dieser Erzählung "in einem Meer von Blumen 
ertrinken". Aus all diesen Gründen nimmt der Leser wie Kovrin zunächst weder 
Pesockijs innere Konflikte wahr, noch durchschaut er dessen Absichten. 

Diese Konflikte und Absichten motivieren und steuern aber das tragische 
Geschehen, das Kovrin und Pesockij mitsamt ihren Werken vernichtet. Welche 
verborgenen psychischen Kausalitäten sind hier am Werk, und was führt den 
Leser auf ihre Spur? 

Schauen wir uns zunächst die Rede Pesockijs genauer an. Sie wechselt 
zuweilen aprupt zwischen extremen Stimmungslagen - von einer hektischen 
Nervosität mit "herzzerreißenden Entsetzensschreien" («отчаяный, душу 
раздирающий крик», S.231) zu einer Gedankenverlorenheit, die u.a. durch 



Die Erzählung "Cernyj monach" 93 

lange Sprechpausen (Punktreihen!) und monotone Wiederholungen angezeigt 
wird: 

- Дай бог ... Я за тебя очень рад...рад, братец... [...] - Ну, дай 
бог ... дай бог - забормотал он. - Я очень рад, что ты приехал. 
Несказанно рад... (S.231) 

Die Umbrüche in Pesockijs Rede und Stimmungslage sind sorgfältig 
komponiert. Dem z.T. daktylisch rhythmisierten legato se iner 
gedankenverlorenen Rede (ja za tebjä oöen' räd) stehen die Hammerschläge eines 
hektischen staccato seiner aufgeregten Rede gegenüber: 

- Перепортили, перемерзили, пересквернили, перепакостили! 
Пропал сад! Погиб сад! (S.231) 

Auch sind die entsprechenden Redeteile mehrfach in einer an die Form einer 
Sonate erinnernden Dreiteiligkeit angeordnet: elegisch - hektisch - elegisch 
(S.231) oder hektisch - elegisch - hektisch (S.246). 

Nun wechseln hier nicht lediglich Gefühlsausbrüche einander ab. Die 
gegensätzlichen Stimmungslagen sind Themen zugeordnet, denen sich die Rede 
und das Denken Pesockijs jeweils zuwendet. Die hektische Nervosität Pesockijs 
gilt dem reibungslosen Funktionieren seines Nutzgartens. Wie eine Mutter, die 
die Schritte ihres Kindes überwacht, fürchtet er ständig um das Wohl dieses 
Gartens und verzeiht sich keine Ablenkung von seinen gärtnerischen Pflichten. 
Doch der Garten ist nicht das einzige Ziehkind Pesockijs. In den kurzen 
gedankenverlorenen Träumereien, die ihm hin und wieder unterlaufen, wendet er 
sich Kovrins Philosophiestudium und der Schönheit von Kovrins früh 
verstorbener Mutter zu. 

Man könnte die Themenbereiche, denen sich Pesockij in seinen 
unterschiedlichen Stimmungslagen zuwendet, allgemein als vita activa und vita 
contemplativa umschreiben. Ihr Nebeneinander im Denken Pesockijs beschreibt 
der Erzähler in der folgenden Schlüsselpassage der Erzählung: 

В нем уже сидело как будто два человека: один был 
настоящий Егор Семеныч, который, слушая садовника Ивана 
Карлыча, докладывавшего ему о беспорядках, возмущался и 
в отчаянии хватал себя за голову, и другой, не настоящий, 
точно полупьяный, который вдруг на полуслове прерывал 
деловой разговор, трогал садовника за плечо и начинал 
бормотать [...] (S.246). 

Pesockij ist innerlich in den "wirklichen" und den "unwirklichen" Egor 
Semenyö gespalten. Die Verben im unvollendeten Aspekt - preryval, trogal, 
naäinal - zeigen an, daß diese Spaltung von Dauer ist. Doch die seelische 
Spaltung Pesockijs wird nicht von einem Erzähler, der direkt ins Innere seines 
Helden blickt, objektiv diagnostiziert. Hier wie überall fallen Bemerkungen zu 
Pesockijs Seelenleben situativ eingebunden, wie nebenbei bemerkt. An der 



94 Matthias Preise 

zitierten Stelle wird das charakterologische Gewicht der Erzähleraussage 
zusätzlich durch die Partikel uze und как budto heruntergespielt. 

Die Gartenanlage ist ein getreues Abbild der inneren Spaltung Pesockijs. 
Neben dem schmucklosen, zur Maximierung der Effizienz streng geometrisch 
angelegten Nutzgarten liegt ein finsterer, romantischer, nach englischer Manier 
angelegter Park. Auch diesen hat Pesockij geschaffen, doch er scheint ihn gering 
zu schätzen und nach Möglichkeit zu ignorieren: 

То, что было декоративною частью сада и что сам Песоцкий 
обзывал пустяками [...] (S.227). 

In der Anlage des Parks wie in der gedankenverlorenen Rede Pesockijs meldet 
sich die unterdrückte, verdrängte Seite seines Charakters. Dieser "unwirklichen" 
Seite gibt sich Pesockij in schwachen Momenten hin, und das mit schlechtem 
Gewissen. Doch Pesockij ist nicht Dr. Jekyll and Mr. Hyde. Seine scheinbar 
vernünftige Natur, in der er sich dem kommerziellen Gartenbau widmet, zeigt 
deutliche Züge einer krankhaften Überspanntheit, in der, wie oben ausgeführt, 
Pesockij dem größenwahnsinnigen Kovrin ähnlich ist.8 Doch worauf richtet sich 
das Denken des "unwirklichen" Pesockij? Hören wir ihn selbst in seiner 
"gedankenverlorenen" Rede: 

- Что ни говори, а кровь много значит. Его [Kovrins, M.F.] 
мать была удивительная, благороднейшая, умнейшая 
женщина. Было наслаждением смотреть на ее доброе, ясное, 
чистое лицо, как у ангела... Бедняжка, царство ей небесное, 
скончалась от чахотки. (S.246) 

Pesockijs Verklärung der Mutter Kovrins läßt einen dünnen Lichtstrahl fallen 
in die ansonsten im dunkeln gelassene Vorgeschichte von Kovrins Adoption 
durch Pesockij - in eine Vorgeschichte, die, wenn sie uns bekannt wäre, sowohl 
die Beziehungen zwischen Pesockij, Kovrin und Tanja als auch die Genese von 
Pesockijs seelischer Spaltung aufklären würde. So aber sind wir in manch 
wichtiger Hinsicht auf Spekulationen beschränkt. Möglich wäre z.B. eine 
Romanze zwischen Pesockij und Kovrins Mutter. Auch könnte Pesockij Kovrins 
leiblicher Vater sein (Pesockij: «кровь много значит», «я тебя люблю, как 
сына»). 

Nun gilt es aufzudecken, auf welche Weise die seelische Spaltung Pesockijs 
die verhängnisvollen Ereignisse der Geschichte in Gang setzt. Erstens findet die 
Ähnlichkeit zwischen Kovrin und Pesockij ihre realistische Motivierung darin, 
daß Kovrin bei Pesockij aufgewachsen und von ihm erzogen worden ist. Die 
geistige Verwirrung, in die Kovrins Überspannung mündet, ist also von Pesockij 
zumindest mit verursacht. Tanja spricht das offen aus: 

[.. J и он уверен, что вы вышли такой оттого что он воспитал 
вас (S.230) 



Die Erzählung "Cernyj monach" 95 

- einer der unnachahmlichen Cechovschen Sätze, in denen viel mehr liegt als 
das von den Helden in der jeweiligen Situation Gemeinte. 

Zweitens wirken, wie Suchich (a.a.O.) festgestellt hat, die Lobeshymnen von 
Pesockij und Tanja verstärkend auf den Größenwahn Kovrins. Drittens hat der 
düstere Park eine große Wirkung auf Kovrin. Wenn sich dessen Vision gerade 
dort erstmals ereignet und sein vom Größenwahn gespeistes Glücksgefühl ihn 
gerade unter dem Eindruck dieses Parks überkommt, so muß dies erscheinen als 
eine verhängnisvolle unkontrollierte Entfaltung der "unwirklichen" Seele 
Pesockijs, die in diesem Park ihren Ausdruck gefunden hat. Kovrin scheint in 
diesem Park Pesockijs unterdrückte zweite Natur "auszuleben": 

Всегда тут было такое настроение, что хоть садись и балладу 
пиши. (S.226) 

heißt es in auf Kovrin perspektivierter erlebter Wahrnehmung. Hier tritt die 
Erzählerrede, wie Suchich bemerkt (a.a.O.S.124), in eine gewisse ironische 
Distanz zur Heldenperspektive. Objekt dieser Ironie ist allerdings nicht allein 
Kovrin, sondern auch der "unwirkliche" Pesockij, der Schöpfer des Parks und 
indirekte Urheber der romantischen Gestimmtheit seines Zöglings. 

Die unterschwelligen Einwirkungen des "unwirklichen" Pesockij auf Kovrin 
haben ihren Ursprung in einer idee fixe des Gärtners: Kovrin ist für ihn die 
Reinkarnation seiner [Kovrins] verstorbenen Mutter: 

- Когда он был мальчиком и рос у меня, то у него бьшо такое 
же ангельское лицо, ясное и доброе. У него и взгляд, и 
движения, и разговор нежны и изящны, как у матери. 
(S.246). 

Auch in Kovrins Klugheit und philosophischer Bildung bewundert Pesockij 
das Abbild der Mutter. Die Schwärmerei des "unwirklichen" Pesockij reicht also 
in die berufliche Existenz Kovrins hinein, und man fragt sich, ob er nicht direkt 
oder indirekt auch auf Kovrins Berufswahl Einfluß genommen hat. 

Auch der "wirkliche" Pesockij hat seine Pläne mit Kovrin und versucht ihn zu 
beeinflussen. So legt er ihm sehr deutlich nahe, Tanja zu heiraten: Kovrin soll für 
die Reinkarnation des "wirklichen" Egor Semenyö sorgen: 

- Если бы у тебя с Таней сын родился, то я бы из него 
садовода сделал. (S.237) 

Die Verbindung zwischen Kovrin und Tanja kommt dann auch nicht auf 
Kovrins Initiative zustande. Sie kommt ihm "aus irgendeinem Grund"9 in den 
Sinn und erscheint ihm "so möglich und natürlich" (vgl.S.230). Was sich für 
Kovrin wie von selbst fügt, ist in Wahrheit von Tanjas Vater lange geplant. 
Diesen Plänen fügen sich Kovrin und Tanja. Kovrin wendet sich Tanja weniger 
aus wirklicher Zuneigung als aus der von der Situation geschaffenen Gelegenheit 
heraus zu. Tanja rührt ihn zunächst nur. Später erwacht in ihm dann eine 



96 Matthias Preise 

Leidenschaft, die er für Liebe zu Tanja hält, die aber der Euphorie entstammt, in 
die ihn seine Visionen versetzen: 

Любовь только полила масло в огонь. После каждого 
свидания с Таней он, счастливый, восторженный, шел к себе 
и с тою же страстностью, с какою он только что целовал Таню 
и обяснялся ей в любви, брался за книгу или за свою 
рукопись. (S.246) 

Die Leidenschaft für Tanja und die leidenschaftliche Arbeit, deren 
Wertlosigkeit ihm nach der Heilung zu Bewußtsein kommen wird, werden eins. 
Darum zieht ihn gerade Tanjas Überspanntheit an: 

[...] его полубольным, издерганным нервам, как железо 
магниту, отвечают нервы этой плачущей, вздрагивающей 
девушки. Он никогда бы мог полюбить здоровую, крепкую, 
краснощекую женщину, но бледная, слабая, несчастная Таня 
ему нравилась. (S.240) 

In seinem Entschluß, Tanja zu heiraten, fügt sich Kovrin den Plänen 
Pesockijs. Auch ist er empfänglich für die Schmeicheleien Pesockijs, Tanjas und 
des Mönchs. Das macht jenseits der personalen Perspektivierung die Konturen 
einer leicht zu beeinflussenden Persönlichkeit sichtbar. So wird Kovrin zum 
Objekt und schließlich, wie wir sehen werden, zum Opfer von Pesockijs idees 
fixes. 

Gilt das auch für Tanja? Die nervnost' hat sie mit den anderen Protagonisten 
gemeinsam, und sie unterlag und unterliegt wie Kovrin dem Einfluß Pesockijs. 
Auch ihr ist in Pesockijs Zukunftsplänen eine feste Rolle zugedacht. Doch Tanja 
setzt ihrem Vater mehr Widerstand entgegen. Sie beklagt sich, er habe ihr das 
Leben nur für den Garten aufgezwungen. Auch kommt es zwischen ihnen häufig 
zu Streitigkeiten, die mit hysterischen Anfällen Tanjas enden. 

- Он мне...мне испортил всю жизнь. (S.240) 

- sagt Tanja das wirklich nur so dahin? Allerdings gewinnt Tanja, von den 
Streitereien abgesehen, in der Erzählung keine Eigenständigkeit gegenüber ihrem 
Vater. Beide erleben alle Phasen des Geschehens, vom Entzücken über Kovrin 
bis zum Untergang von Borisovki, gemeinsam10 und aus derselben Perspektive. 
Jedes Mal, wenn Tanja mit Kovrin über ihren Vater spricht, erklärt sie sich mit 
diesem solidarisch. Nie ergreift sie Partei für ihren Ehemann gegen ihren Vater. 

Wir fassen zusammen. Pesockij hat zwei idees fixes11 - den Gartenbau und 
Kovrins von der Mutter ererbte vergeistigte Schönheit und Genialität. Er hat in 
Kovrin den Keim für seinen Größenwahn gelegt und mit dem finsteren Park auch 
den Boden für seine Halluzinationen bereitet. Andererseits betreibt er gezielt die 
Heirat Kovrins mit Tanja. 

Der Einfluß Pesockijs auf Kovrin hat im wesentlichen bereits in dessen bei 
Pesockij verlebter Kindheit stattgefunden. Diese aber liegt vor der erzählten Zeit 



Die Erzählung "Cemyj monach" 97 

und muß rekonstruiert werden. Ein Detail dieser Vorgeschichte kennen wir 
bereits: Pesockij hat sein Ziehkind schon damals gelegentlich in Rauch eingehüllt. 
Für Kovrin selbst ist die Rückkehr nach Borisovki eine Rückkehr zu dem Glück 
seiner dort verlebten Kindheit: 

И вдруг в груди его шевельнулось радостное молодое 
чувство, какое он испытивал в детстве, когда бегал по этому 
саду. [...] Прекрасное настоящее и просыпавшиеся в нем 
впечатления прошлого сливались вместе; от них в душе 
стало тесно, но хорошо. (S.231-2) 

Erneut ist hier erlebte Wahrnehmung, in der Kovrin die bedrohliche Realität 
mit angenehmen Gefühlen überdeckt, dicht lautlich instrumentiert: Prekräsnoe 
nastoja§öee i prosypayjee v nem vpecatlenija proSlogo... Solche Instrumentierung 
ist bei Cechov niemals ornamentaler Selbstzweck. Hier charakterisiert sie das 
"ornamentale", "eingelullte" Erleben des Helden in ähnlicher Weise wie das der 
Heldin in der Erzählung Spat' choäetsja.12 

Doch auch das schlichte tesno, no choroSo enthält ein großes Sinnpotential. Es 
kündet von der Geborgenheit, die das Glück eines Kindes ausmacht, doch 
zugleich von der damit verbundenen geistigen Abhängigkeit, der Unmündigkeit 
des Kindes. Mit dem Glücksgefühl ist auch die Unmündigkeit Kovrins wieder 
erwacht, und vertrauensvoll legt er sein Schicksal in die Hände seines Vormunds 
Pesockij. Kovrin ist wieder, oder immer noch, beeinflußbares Kind und Mündel 
Pesockijs. 

In einer komplexen Äquivalenz bestimmt sich der Zeitpunkt, zu dem Kovrin 
allererst "erwachsen" wird, Es ist dies der Moment seiner Heilung. Zweimal, vor 
und nach der Heilung, betritt Kovrin den düsteren Park. Das erste Mal heißt es: 

На угрюмых соснах кое-где еще отсвечивали последние лучи 
заходящего солнца, [...]. Перед ним [Коврин] теперь лежало 
широкое поле, покрытое молодою, еще не цветущею рожью. 
(S.234) 

Nach der Heilung führen ihn seine Schritte wieder an diesen Ort, «чтобы 
вернуть прошлогоднее настроение» (S.252). Nun erscheint ihm der Park 
anders: 

Угрюмые сосны с мохнатыми корнями, которые в прошлом 
году видели его здесь таким молодым, радостным и бодрым, 
теперь не шептались, а стояли неподвижные и немые, точно 
не узнавали его. И в самом деле, голова у него острижена, 
длинных красивых волос уже нет, походка вялая, лицо, 
сравнительно с прошлым летом, пополнело и побледнело. 
(S.250) 

Die Heilung erscheint hier als ein alt Werden bzw. erwachsen Werden: vorher 
- schönes langes Haar, jetzt - geschorener Kopf, vorher - jung, fröhlich und 



98 Matthias Preise 

munter, jetzt - welker Gang, das Gesicht ist voller und blasser geworden. Wo 
Kovrin zuvor "jungen, noch nicht blühenden Roggen" erblickte, sieht er jetzt 
"abgemähten Hafer".13 

Die narrative Äquivalenz, die darin besteht, daß Kovrin zweimal in den Park 
geht und in mancher Hinsicht Ähnliches, in vieler Hinsicht aber Verschiedenes 
erlebt, läßt sich noch weiter auswerten. Ähnlich ist der Weg, den Kovrin geht. Es 
ist ein Weg in die Welt des Unbewußten: entblößte Wurzeln sind dort zu 
beobachten; der Weg führt ihn nach unten, vom Sonnenlicht in den schon 
dunklen Abend, er führt ihn zum WasserM Kovrin überquert den Fluß. Auf der 
anderen Seite - d.h. auf der bikllichen Ebene: im Toten- bzw, Schattenreich - ist 
keine menschliche Behausung und - vor allem - keine lebende Seele [«ни 
живой души»] zu sehen.15 Doch geht Kovrin bei seinem zweiten Besuch im 
Park auch den se!ben Weg, so erscheint ihm der Mönch dieses Mal nicht, 
Vergeblich sucht Kovrin die Inspiration dieses Ortes. Der Park hat seine 
Wirkung auf ihn eingebüßt. Nicht die Kiefern sind "stumm", sondern er ist taub 
geworden gegen die Botschaft dieses Parks und seines Schöpfers, des 
"unwirklichen" Pesockij. 

Kovrins Heiratsantrag setzt die zerstörerische Dynamik in Gang, die in 
Pesockijs gespaltener Seele angelegt ist. Tanja und Pesockij reagieren auf diesen 
Heiratsantrag auf die gleiche zunächst ganz unverständliche Weise: 

- Ну! - сказала Таня и хотела опять засмеяться, но смеха не 
вышло, и красные пятна выступили у нее на лице. [.«,] Она 
была ошеломлена, согнулась, съежилась и точно состарилась 
на десять лет (S. 244). 
Егор Семеныч долго ходил из угла в угол, стараясь скрыть 
волнение. Руки у него стали трястись, шея надулась и 
побагровела [...]. Таня поняла его настроение, заперлась у 
себя и проплакала весь день (S, 244/245). 

Wie ist diese Reaktion zu erklären? Tanja hat sowohl den Glauben an Kovrins 
Genie als auch die Leidenschaft für den Garten von ihrem Vater übernommen. 
Mit Kovrins Antrag scheint Pesockijs Plan aufzugehen und die Zukunft des 
Gartens gesichert zu sein. Doch gleichzeitig raubt diese so prosaisch zustandege­
kommene Verbindung Kovrin das Flair der Genialität, und wenn er den Garten 
übernähme, wäre an eine Karriere als Philosoph nicht mehr zu denken, 

So reißt der Gang der Dinge Pesockij die Seele entzwei, und dies ist das 
eigentliche Ereignis der Erzählung, die Ursache für den Untergang von 
Borisovki. Der Grund für das zunächst unerklärliche Verhalten der Pesockijs 
erschließt sich dem Leser zudem durch die Realisierung zweier Redensarten. Im 
Garten häuft sich die Arbeit, und gleichzeitig muß mit der Ernte auf den Feldern 
begonnen werden. Pesockij ist völlig überlastet: 



Die Erzählung "Cernyj monach " 99 

Егор Семеныч, сильно загоревший, замученный, злой, 
скакал то в сад, то в поле и кричал, что его разрывают на 
части и что он пустит себе пулю в лоб. (S. 245, Hvh. von mir, 
M.F.) 

Tatsächlich wird Pesockij seelisch "in Stücke gerissen" - die Redensart "ego 
razryvajut na öasti" wird unter der Textoberfläche realisiert. Bedenkt man 
außerdem, daß Pesockij an den Folgen seiner inneren Gespaltenheit zugrunde­
geht, so versteht man auch die Redensart "on pustit sebe pulju v lob" ohne alle 
Hyperbolik. Zudem wird in dieser Textpassage nicht nur bestätigt, daß die Felder 
zum Gut und zur Wirksphäre Pesockijs gehören, sondern ebenso, daß sie in 
Hinblick auf die zentrale Opposition der Erzählung mit dem alten Park eine 
Einheit bilden: der "zerrissene" Pesockij springt zwischen Feld und Nutzgarten 
hin und her. 

Für die Realisierungen von Redensarten gilt dasselbe wie für die abgründigen 
"alltäglichen Nebensächlichkeiten": die poetische Technik und die Psychologie 
des Unterschwellig-Bewußten, die motivirovka und die motivacija verbinden sich 
zu einem im höchsten Maße glaubwürdigen literarischen Bild vom Menschen16. 

In ihrer Abhängigkeit von Pesockij17 zeigt Tanja die gleichen Merkmale von 
Zerrissenheit wie dieser. Das wird an der folgenden Stelle deutlich: 

Таня чувствовала себя так, как будто любовь и счастье 
захватили ее вразплох, хотя с четырнадцати лет была уверена 
почему-то, что Коврин женится именно на ней (S. 245). 

Es kommt völlig überraschend, daß dieses Genie sie heiraten will, aber es ist von 
langer Hand vorbereitet und längst klar, daß Kovrin sie heiraten und den Garten 
übernehmen soll. Ihren "Feinschliff" bekommt diese psychologische Antinomie 
jedoch erst durch das indefinite Pronomen poäemu-to, durch das Tanjas 
Überzeugung, Kovrin werde sie eines Tages heiraten, "näher bestimmt" wird. 
Aber was ist das für eine Bestimmung? Der Hinweis, daß der Grund dieser 
Überzeugung unbekannt ist, hat den Informationswert null. Diese 
NulHnformation wird nun mit Bedeutung aufgeladen. 

1. Obwohl logisch gesehen funktionslos, erhält das Pronomen poäemu-to die 
expressive Negativ-Funktion, daß der dadurch umschriebene Sachverhalt 
verschwiegen wird. In innerer Rede bedeutet es, analog, daß dem Bewußtsein 
vom Unterbewußtsein etwas verschwiegen wird. 

2. Zwar gehört poäemu-to formal zur Erzählerrede, doch die Lokalisierung 
dieses Pronomens in der Sphäre der expressiven Sprachfunktion drängt es in die 
personale Sprachzone des Helden, von dem hier die Rede ist, also Tanjas. Es 
wird zu einem Fragment erlebter innerer Rede. 

3. Der Grund für Tanjas Überzeugung wird also ausdrücklich verschwiegen. 
Das kommt einer Aufforderung an den Leser gleich, diesen Grund zu suchen. 



100 Matthias Reise 

4. Suchen wir nach weiteren Verwendungen dieses Verfahrens, so stoßen wir 
auf die auf S.6 dieser Arbeit bereits angeführte Passage: 

Ему (Kovrin) почему-то пришло в голову, что [...] он может 
привязаться к этому [...] существу (d.h. Tanja; [Hvh.: M.F.]), 

Auch an dieser Stelle handelt es sich um die Verbindung, um die mögliche Ehe 
zwischen Kovrin und Tanja: Auch Kovrin wird der Grund für diese seine Idee 
von seinem Unterbewußtsein verschwiegen. 

5. Dieser Parallelismus suggeriert zweierlei: a) derselbe Grund für eine 
Eheschließung ist beiden Helden unbekannt, wiewohl unterschwellig doch 
bekannt; b) die unterbewußte Kenntnis des Grundes stammt bei beiden aus 
derselben Quelle. 

6. Das führt uns in beiden Fällen zu Pesockij - zum einen als dem Erzieher in 
der Zeit der von Tanja und Kovrin gemeinsam verlebten Kindheit, zum anderen 
als dem Urheber der Idee einer Eheschließung der beiden. 

Cechov zeigt sich hier als Meister des Details. Fast in jedem Wort scheint der 
ganze Bedeutungsaufbau der Erzählung enthalten zu sein. 

Durch Kovrins Heiratsantrag verwirklichen sich Pesockijs Pläne. Damit 
brechen aber auch deren innere Widersprüche auf: die zwei Manien Pesockijs 
schließen sich in ihrer Realisierung gegenseitig aus. Damit kommt eine tragische 
Entwicklung in Gang, die auch ohne den Größenwahn Kovrins nicht nur 
möglich, sondern unausweichlich war. Kovrins Größenwahn ist nicht eigentlich 
der Motor des Geschehens; er beschleunigt es nur und gibt ihm das Ausmaß 
einer Katastrophe, die alle Beteiligten zugrunde gehen läßt. 

Kovrin weiß, daß es sich bei dem schwarzen Mönch um eine Halluzination 
handelt. Diese Tatsache beruhigt ihn jedoch zunächst nicht sonderlich, da er sich 
Pesockijs und Tanjas Glauben an sein Genie sicher ist. So kann er seine 
Halluzinationen als Visionen eines Propheten interpretieren18. Erst die 
Erkenntnis, daß sie auch und gerade für die Pesockijs nur Anzeichen einer 
Geisteskrankheit sind, daß ihr Glaube an ihn diese Vision nicht mehr trägt, 
offenbart ihm die Gefahr, diesen Glauben ganz zu verlieren und von Tanja und 
ihrem Vater fallengelassen zu werden19: 

Только теперь, гладя на нее, Коврин понял всю опасность 
своего положения (S. 249, Hvh. von mir, M.F.). 

Und in der Tat: all ihre Verehrung, all ihre Achtung für Kovrin verschwindet, 
und sie behandeln ihn nun - als wollten sie ihn dafür bestrafen, daß er ihre 
Hoffnungen enttäuscht hat - wie ein kleines Kind: 



Die Erzählung "Cernyj monach " 101 

В девять часов утра на него надели пальто и шубу, окутали 
его шалью и повезли в карете к доктору (S. 249). 

Das, was ihm früher freundschaftlich geraten wurde, wird ihm jetzt befohlen. Am 
Anfang der Erzählung hatte es geheißen: 

Он не лечился, но как-то всколзь, за бутылкой вина, 
поговорил с приятелем доктором, и тот посоветовал ему 
провести весну и лето в деревне (S. 226). 

jetzt dagegen: 

Он стал лечиться. Опять наступило лето, и доктор приказал 
ехать в деревню (S. 249/250). 

Doch dies ist nicht der einzige Grund für den Haß gegen die Pesockijs und die 
Entfremdung von ihnen, die sich nun bei Kovrin zeigen. Die geistige 
Verwandschaft ist verschwunden, und die Extraordinarität von Pesockijs und 
Tanjas Überspanntheit macht auf ihn nach seiner Heilung keinen Eindruck mehr 
- sie haben ihn nicht nur von seinen Halluzinationen, sondern auch gleichsam 
von sich, Pesockijs, selbst geheilt, ihn aus ihrem Wahnsystem entlassen. 
Der Haß entspringt Kovrins später Einsicht, daß Pesockij die Schuld an seinem 
Unglück trägt: er hat ihm den Gedanken eingegeben, er sei ein Genie, und er hat 
ihn mit Tanja verkuppelt, um seinen eigenen Wunschtraum zu verwirklichen. 
Diesen Egoismus wirft Kovrin Pesockij nun vor (S. 252-253). Er vergißt bei 
seiner Schuldzuweisung die eigene Willfährigkeit, ohne die all das nicht möglich 
gewesen wäre. 

Nicht allein Kovrins Haß richtet Pesockij zugrunde, läßt ihn frühzeitig altern 
und sterben. Tanja macht Kovrin zwar dies zum Vorwurf, betont aber, daß der 
Vater ihn weiterhin vergöttere (vgl S. 252). Das erinnert daran, daß Kovrin für 
Pesockij der Träger aller Hoffnungen war, die er nun doppelt enttäuscht: 
zunächst entpuppt sich seine Genialität als Geisteskrankheit, und dann erweist 
sich die Heilung vom Größenwahn als Lösung aus der geistigen Abhängigkeit 
von Pesockij. Kovrin wird weder ein genialer Philosoph noch der Erbe des 
Gartens werden. Egor Semenyö Pesockij hat den Samen - "semja" (adjektivisch 
"semennoj") - auf Sand - "pesok" - gesät. Wie im biblischen Gleichnis geht die 
Frucht (seiner Bemühungen) nicht auf. 

Mit Pesockij ist Tanja von Kovrins Schuld an ihrem Unglück überzeugt. In 
ihrem Brief an Kovrin schreibt sie: 

Я приняла тебя за необыкновенного человека, за гения, я 
полюбила тебя, но ты оказался сумасшедшим (S. 255). 



102 Matthias Preise 

Suchich weist darauf hin (a.a.O. S. 121), daß sich hier als der eigentliche Grund 
von Tanjas Zuneigung zu Kovrin ihre Verehrung für sein Genie enthüllt; eine 
Verehrung, die weder auf die individuelle Persönlichkeit, noch wirklich auf die 
Leistung Kovrins - von der sie keinen Begriff hat - abzielt, sondern auf die leere 
soziale Rolle; eine Verehrung, die aber, weil sie keine innere Substanz hat, so 
schnell genommen wird, wie sie gewährt wurde. 

Es scheint, als wäre Kovrin schon vor seinem letzten Aufenthalt in Borisovki 
von seiner Krankheit geheilt. 

Коврин уже выздоровел, перестал видеть черного монаха, и 
ему оставалось только подкрепить свои физические силы 
(S. 250). 

Doch hat er jetzt auch keine Halluzinationen mehr, so ist sein Größenwahn damit 
noch nicht verschwunden. Er trauert dem schwarzen Mönch nach, sucht die 
Halluzination vergeblich wieder hervorzurufen, indem er den Ort ihres ersten 
Erscheinens aufsucht und wie früher Wein und Zigarren konsumiert, wovon es 
sich ihm jetzt nur noch im Kopf dreht. Kovrin vergleicht sich mit Shakespeare, 
Mohammed und Buddha und spielt die Rolle eines Propheten, von dem die 
Jünger abgefallen sind. Allerdings hat er noch in Borisovki die Wertlosigkeit all 
der Schriften, die er während seiner Krankheit verfaßt hatte, erkannt und sie 
vernichtet. Darauf, daß eine vollständige Heilung erst nach der Trennung von 
Tanja und nach dem Verlassen von Borisovki erfolgt, deutet seine erst danach 
veränderte Einstellung zu seiner eigenen Mittelmäßigkeit hin. Während seines 
letzten Aufenthalts in Borisovki beklagt sich Kovrin noch: 

[...] но зато я такой, как все - я посредственность (S. 251). 

Später, als er über die Vergangenheit mit einigem Abstand reflektiert, heißt es 
von ihm: 

Коврин теперь ясно сознавал, что он - посредственность, и 
охотно мирился с этим (S. 256). 

Die Erscheinung des Mönchs verweist nicht auf die Krankheit Kovrins und 
löst sie auch nicht aus. Hier bestätigt sich, was zu Beginn dieses Aufsatzes zur 
Funktion der Vision im Sujet der Erzählung behauptet wurde. Sie ist nur eine 
Begleiterscheinung von dessen Größenwahn, der im Text anstatt durch sie durch 
die Nichtanerkennung der eigenen Durchschnittlichkeit angezeigt wird* 

Auch Kovrins Rückfall steht in enger Beziehung zu den Pesockijs. Die 
Lösung der Frage, was am Ende der Erzählung Kovrins gewonnene Distanz und 
Einsicht zunichte macht, ist in dem Zusammentreffen dreier Ereignisse zu suchen: 
1. Tanjas Brief, der Kovrin das ganze Unheil von neuem vergegenwärtigt; 2. das 
intensive Erlebnis der Meeresbucht, das als Naturerlebnis und auch in seiner 



Die Erzählung "Cernyj monach " 103 

Intensität Kovrins Erleben des Parks von Borisovki vergleichbar ist, 3. ein Lied, 
Leitmotiv und zugleich Auslöser der Erscheinung des Mönchs, erklingt aus 
einem anderen Hotelzimmer, und so sind alle Faktoren, die die Halluzination 
damals ausgelöst haben, wieder beisammen. Mit ihr treten das Glücksgefühl und 
der Glaube an die eigene Mission wieder ein. Hieraus ergibt sich, daß nicht die 
Nähe des Todes Auslöser für die "Wandlung" Kovrins ist, sondern umgekehrt: 

Та неведомая сила, которая в какие-нибудь два года 
произвела столько разрушении в его жизни и в жизни 
близких (S. 255), 

diese Kraft, als deren Ausgangspunkt Pesockijs "idees fixes" identifiziert 
wurden, zieht Kovrin in ihren Bannkreis zurück und vernichtet ihn wie zuvor 
Pesockij und Tanja. 
Die Frage, ob Kovrin gerade angesichts seines Endes als "podviznik", d.h. als ein 
sich für das Wohl der Menschheit opfernder positiver Held zu gelten habe, hat 
eine lange Kontroverse unter den Literaturwissenschaftlern hervorgerufen20. Der 
Text der Erzählung gibt jedoch hierauf, wie ich meine, eine eindeutige Antwort. 
Kurz vor seiner letzten Vision erlebt Kovrin das folgende: 

Он встал из-за стола, подобрал клочки письма и бросил в 
окно, но подул с моря легкий ветер, и клочки рассыпались 
по подоконнику (S. 256). 

Kovrin kann die durch den Brief ausgelösten Gedanken an die Vergangenheit -
verbüdlicht durch die Brieffetzen - nicht abschütteln. Nun offenbart sich ihm die 
Bedeutung seiner inneren Unruhe: 

[...] им овладело беспокойство, похожее на страх (S. 256, 
Hvh. von mir, M.F.) 

Das Gefühl der Angst nimmt dem darauf sich erneut einstellenden Glücksgefühl 
und dem Glauben an das eigene Auserwähltsein alle Authentizität. Diese Angst 
enthüllt, mehr als das erneute Erscheinen der Halluzination, den pathologischen 
Ursprung von Kovrins Glück. Auch die folgenden Details weisen darauf hin, 
daß dieses Glück Kovrins ein Wahn ist, der ihm einen höheren Sinn seines Todes 
nur vorspiegelt: 

Коврин уже верил тому, что он избранник божий и гений 
(S. 257, Hvh. von mir, M.F.) 



104 Matthias Preise 

Diese Formulierung läßt, vor allem durch das Wort "uze", eine gewisse Distanz 
des Erzählers erkennen, die ausreicht, dem Leser zu verstehen zu geben, es 
handele sich um bloßen Glauben, um inigen Glauben. 

Он [...] звал жизнь, которая была так прекрасна (S. 257). 

- eine solche Fehleinschätzung des eigenen Lebens ist ein weiterer deutlicher 
Hinweis auf Irrglauben. 

На лице его застыла блаженная улыбка (S. 257). 

Hier begegnet Cechov der Möglichkeit, Kovrins "blazennaja ulybka" als 
Ausdruck einer authentischen "blazennost"' des Helden zu werten, durch die 
Verwendung des Wortes "zastyla", das am Gesichtsausdruck des Toten die 
Äußerlichkeit, das Maskenhafte herausstreicht. Wirkt nicht solcher "Leichen-
Naturalismus" gerade einer Überhöhung, wie das Wort "blazennaja" sie bewirken 
könnte, entgegen. 

Anmerkungen 

1 Viele äußere Details, die in das dichte Netz der Bedeutsamkeiten eingewoben 
sind, scheinen unabhängig von einem Personenbewußtsein direkt symbolisch 
zu fungieren. Doch die selektive Wahrnehmung Kovrins, an der wir teilhaben, 
wie auch die Anlage des Schauplatzes, des Guts "Borisovki", ganz nach dem 
schöpferischen Willen des Gärtners Pesockij binden jedes dieser Details an 
ein Personenbewußtsein zurück. 

2 "Proza Cechova", M. 1979, S. 193 und 202. 

3 "Zagadocnyj «Cernyj monach»". In: Voprosy literatury 6/83 S. 111. 

4 Dagegen weist O'Toole auf Anzeichen von Größenwahn in Pesockijs 
Verhalten hin. Er verfolgt diese jedoch nicht in Richtung auf eine Identität 
Pesockijs mit Kovrin in diesem Merkmal sowie auf die mögliche kausale 
Motivierung einer solchen Übereinstimmung, sondern urteilt: "His [Kovrins, 
M.F.] megalomania runs in the opposite direction to Pesotsky's, for of course, 
as characters they are foils for each other. Whereas Pesotsky's genius gets 
distorted as he moves towards the centre, Kovrin's gets distorted as he moves 
towards the periphery (L.M. O'Toole: "Chekhovs «The Black Monk»" In: 
Essays in Poetics 6.1 [1981] S. 43). Ohne an dieser Stelle auf die wenig 
überzeugende Topologie O'Tooles näher einzugehen, möchte ich anmerken, 
daß der Genius beider Helden durchweg "verzerrt" ist, ganz gleich wo sie sich 
aufhalten. Wie hier, so weist O'Toole in dem genannten Aufsatz mehrfach auf 
zentrale Sinnelemente des "Cernyj monach" hin, um dann aber in ihrer 
Interpretation und Zuordnung leider fehlzugehen. 



Die Erzählung "Cernyj monach" 105 

5 Dieses und die folgenden Zitate aus Cernyj monach nur noch mit Seitenangabe 
aus A.P.Cechov, PSS i pisem, M.1964ff. t.8. 

6 Wie Kovrin, der sich erinnert: «Я еще в детстве чихал здесь от дыма» 
(S.228). Nehmen wir ihn beim Wort: auch er wurde in seiner Kindheit 
"eingenebelt", d.h. vor der klaren Sicht der fremden Menschen geschützt. 

7 Diese Zeilen sind wie Verse rhythmisiert und instrumentiert: po mjägkoj 
vesennoj doröge / v poköjnoj ressörnoj koljäske. Rhythmus und Wohlklang 
schläfern uns ein wie die weichen Polster des bequemen Wagens... 

8 Die Ähnlichkeit der Denkstrukturen überlagert den von Thomas Winner 
(Chekhov and his Prose, New York 1966 S.117) betonten oberflächlichen 
Gegensatz zwischen dem "nützlichen, gesunden Gartenbau Pesockijs" und 
dem "fruchtlosen IntellektuaUsmus Kovrins". 

9 Zur Funktion des почему-то s.u. S. 10 

1 0 Die vorübergehende Trennung Tanjas von ihrem Vater - sie zieht mit Kovrin 
in die Stadt - ist wohl Teil des zu rekonstruierenden Geschehens, jedoch nicht 
der erzählten Geschichte. In der einzigen Szene, die von Kovrins und Tanjas 
Leben in der Stadt berichtet, befindet sich Pesockij gerade bei ihnen zu 
Besuch. 

11 So ist auch Kovrins bewundernde Charakterisierung von Pesockij als idejnyj 
öelovek (S.238) gegen die Redeintention zu verstehen: Pesockij ist ein von 
Ideen besessener Mensch. 

12 Vgl. Wolf Schmid, Klangwiederholungen in Cechovs Erzählprosa (in: Text 
Symbol Weltmodell, München 1984) S.500f. und resümierend S.509: 
"Cechovs Erzählen ordnet das Ornamentale des Diskurses grundsätzlich der 
schlüssigen Entfaltung einer kohärenten Geschichte unter [...]." 

13 Selbst das Erscheinungsbild der jeweiligen Getreidesorte verweist auf die 
Opposition von Jugend und Alter. Den aufrechten Ähren mit langen Grannen 
(Roggen) stehen zur Erde geneigte, grannenlose Rispen (Hafer) gegenüber. 

14 Man beachte die hier erneut dichte Lautinstrumentierung - «obespokoil tut 
kulikov, spugnul dvuch utok. Na ugrjumych...». 

15 Man könnte an dieser sehr dicht geschriebenen Passage jedes Wort psycho­
logisch und mythologisch auswerten. 

16 Zum Unterschied von motivacija und motivirovka vgl. Hansen-Löve: Der 
russische Formalismus, Wien 1978, S. 197ff. 

17 Vgl. S. 7 dieser Arbeit. 



106 Matthias Preise 

18 Nach der ersten Begegnung mit dem Mönch verstärkt sich zunächst seine 
Ausstrahlung nicht nur auf Tanja: "Гости и Таня находили, что сегодня 
у него лицо какое-то особенное, лучезарное, и что он очень 
интересен" (S. 235). Es fällt auf, daß es erst heißt: "А муж стал [...] 
неинтересен" 
(S. 251) nachdem Kovrin geheilt ist. Nicht die Aufdeckung der 
Geisteskrankheit, sondern ihre Beseitigung macht Kovrin für die Pesockijs 
uninteressant. So verstärkt sich der Verdacht auf einen ursächlichen 
Zusammenhang zwischen Kovrins Vergötterung durch die Pesockijs und 
seinem Größenwahn. 

19 Obwohl er dies geahnt hat und ihnen darum seine Vision verschwiegen hat. 
Wie im Scherz - hier liegt wieder die psychologisch motivierte Realisierung 
einer Redensart vor - sagt er Tanja: "Но я не могу рассказать вам всего, 
потому что вы назовете меня сумасшедшим или не поверите мне" 
(S. 244). Dann wechselt er schnell das Thema. 

2 0 Eine Übersicht über diese Kontroverse gibt M. Artz in: "«The Red Flower» of 
V.M. Garshin and «The Black Monk» of A.P. Chekhov - A Survey of one 
hundred Years of Literary Criticism." In: Russian Literature ХХ-Ш, October 
1986 S. 267-295. 




