
Wiener Slawistischer Almanach 28 (1991) 107-147 

Holt Meyer 

DER AKMEISMUS MANDEL'STAMS ALS EINE 
MODERNISTISCHE NEOKLASSIK 

In einem 1929 verfaßten Aufsatz über die Poetik O. Mandel'Stams1 schreibt 
Boris BuchStab (1904-1985), daß die zu seiner Zeit verbreitete Bezeichnung 
Mandel'Stams als "Klassiker" oder "Neoklassiker" nicht als ernsthafte typolo-
gische Einordnung des Dichters angesehen werden könne, sondern vielmehr eine 
Verlegenheitslösung darstelle.2 Die populären Definitionen der Klassik, die als 
Hauptmerkmal die "Zuneigung zur Antike" beinhalten, treffen auf Mandel'Stams 
Werk als Ganzes3 nicht zu. Auch V. Zirmunskijs komplexere Argumentation im 
berühmten Aufsatz "PreodolevSie simvolizm", die von einem logischen und 
dinglichen (veSäestvennyj ) Sinn des Wortes im als "klassisch" bezeichneten 
Akmeismus ausgeht, ist nicht befriedigend.4 

Dennoch ist, so BuchStab, der E i n d r u c k des logischen Aufbaus 
(strojnosf) und Verbundenheit (svjaznosf ) in der Dichtung Mandel'Stams 
allgegenwärtig. Wenn dies eine Illusion sei, dann werde diese Illusion immer 
wieder erzeugt (sozdaetsja neizmenno)ß Gerade dieser E i n d r u c k d e r 
l o g i s c h e n K o n s t r u k t i o n wird von BuchStab als wesentliches 
Merkmal der Poetik Mandel'Stams erachtet.6 Er führt zahlreiche Beispiele dafür 
an, daß Mandel'Stam die grammatischen und syntaktischen Konstruktionen (v.a. 
phraseologische Satzanfänge und Konjunktionen) der "klassischen" russischen 
(d.h. Karamzinschen-PuSkinschen) Dichtung anwendet, ohne jedoch deren Sinn, 
Poetik oder Thematik zu übernehmen. BuchStab kommt zu einem ungewöhn­
lichen, aber suggestiven Schluß: "Ein Gedicht Mandel'Stams ist v.a. als ein 
syntaktisches Schema aufgebaut." Aufgrund dieses Ergebnisses schlägt er eine 
neue, das "Klassische" in Mandel'Stam doch anerkennende aber gleichzeitig 
relativierende Bestimmung vor: klassiäeskaja zäum'. 

Diese scharfsinnige und tiefblickende Argumentation, die bis heute in der 
Mandel'Stam-Forschung nicht gebührend anerkannt worden ist7, zeigt so klar wie 
keine andere vorliegende allgemeine Studie den richtigen Weg zur typologischen 
Bestimmung der ästhetischen Position Mandel'Stams, muß aber erweitert werden, 
um die literaturhistorische Bedeutung der Mandel'Stamschen Position adäquat zu 
erfassen. 

Die Wiederbelebung des als obsolet geltenden Begriffs "Klassik" wenn auch 
im BuchStabschen (oder gar buchstäblichen) Sinne, mag dem Leser unberechtigt 



108 Holt Meyer 

erscheinen, da ja dieser Begriff, wie BuchStab selbst schreibt, mit so vielen 
verschiedenen, meist oberflächlichen Bedeutungen behaftet sei, daß er nur 
irreführend sein könne. Trotzdem scheint mir die Anwendung des Terminus 
"Neoklassik" für das Werk Mandel'Stams bzw. für den Akmeismus typologisch 
berechtigt zu sein, erstens weil er eine supranationale Erscheinung in der Literatur 
der Moderne8 adäquat beschreibt, und zweitens, weil er dazu dienen könnte, den 
wahren, invariablen Charakter der Klassik als ästhetisches Phänomen zu 
beleuchten und von den zufälligen, variablen Oberflächenerscheinungen der 
einzelnen Erscheinungsformen der Klassik zu unterscheiden. 

Was zäum' angeht, wird dieser Begriff von BuchStab fast im Sinne von 
"Absurdismus" verwendet, d.h. er weist auf die fehlende Entsprechung der 
logischen syntaktischen Struktur mit der Semantik hin,9 Er weitet seine These 
auch auf den Bereich der Lexik aus, und behauptet, daß Mandel'Stams häufig 
verwendete "Lieblingswörter" - v.a. Adjektiva - sinnentleert seien und eher als 
"slova как takovye" dienten (S. 138-139).10 BuchStab zieht daraus den Schluß, 
daß Mandel'Stams Poetik dem Futurismus näher steht als bisher (wohlgemerkt, 
aus der Sicht von 1929) angenommen. Er zitiert den oft als Manifest des 
Akmeismus angeführten Mandel'Stamschen Essay "Utro akmeizma" und kommt 
zum weiteren Schluß, daß Mandel'Stam der Akmeismus eher fremd ist, und zwar 
gerade bezüglich seiner Behandlung des Wortes.11 

BuchStab geht aber von einer vereinfachten Vorstellung sowohl des Akmeis­
mus als auch der zäum' (und damit auch des Futurismus, v.a. seiner ar­
chaistischen Richtung12) aus. Ich werde deshalb in diesem Versuch über alle 
oberflächlichen terminologischen Unterschiede hinwegschauen und die 
wertvollen gedanklichen Strukturen der Arbeit BuchStabs für ein tieferes 
typologisches Verständnis der Dichtung Mandel'Stams - eben gerade als 
akmeistische "klassiäeskaja zäum'" heranziehen. 

Es werden Werke aus der ersten Periode (1908-1920) des Schaffens 
Mandel'Stams herangezogen, da dies die Entstehungsperiode der Neoklassik 
akmeistischer Ausprägung ist. Es wird hier jedoch kein Versuch gemacht, 
Mandel'Stams Werk selbst zu periodisieren. Ich möchte allerdings die oft 
wiederholte Auffassung abstreiten, daß Mandel'Stam bis zum Jahr 1912-1913 ein 
Symbolist gewesen wäre.13 

Klassik, Klassizismus, Neoklassik 
Man muß bei unterschiedlichen Auffassungen in der Klassifizierung von 

Erscheinungen immer darauf achten, ob die verschieden aufgefaßten Begriffe 
verschiedene Auffassungen derselben Sache oder Auffassungen von verschie­
denen Sachen sind. Diesen logisch-methodologische Grundsatz muß man in der 
Literaturwissenschaft immer wieder betonen, da sich die Notwendigkeit der 
größtmöglichen Präzision in Äußerungen zur Literatur leider nicht überall durch-



Der Akmeismus Mandel'Stams 109 

gesetzt hat, und oft gerade in Studien zu Mandel'Stam der emotionalen und un­
systematischen Subjektivität geopfert wird. 

Gehen wir auf die Grundbegriffe kurz ein: 
"Klassik" - Dies ist ein typologischer Überbegriff, den es hier zu illustrieren 

gilt. Hauser umschreibt sie in seiner bekannten Manierismusarbeit als die 
Orientierung an vorbildhaften, nicht in Frage gestellten Werken, die den 
eigentlichen Gegenstand der Kunst bilden; Streben nach möglichst höher Trans­
parenz des Mediums, um den Anschein des direkten Zugangs zum Denotat zu 
ermöglichen14; Möglichkeit des Nachvollzugs der Entfaltung des Werkes; 
bewußte, handwerkliche Verfahren, Ablehnung von Mystifikationen und unbe­
wußten Bedeutungsschöpfungen. 

"Klassizismus" - Im Gegensatz zur Klassik ist der Klassizismus eine 
historische Epoche, die allgemein in das 18. Jahrhundert datiert wird. 

"Neoklassik" - Es geht hier ausdrücklich nicht um einen Neoklassizismus (er 
kann aber gelegentlich eine Rolle spielen), sondern um eine axiologische und/oder 
tatsächliche Orientierung an einer oder mehreren wichtigen Ebenen in eine 
Konzeption der Klassik, die mit dem oben erläuterten Begriff der Klassik in 
wesentlichen Punkten in Verbindung gebracht werden kann. Die russische 
Ausprägung der Neoklassik der Moderne (v.a. des Postsymbolismus) ist der 
Gegenstand dieser Abhandlung.15 

R. Eshelman hat in seiner Dissertation die Neoklassik in der Dichtung 
Gumilevs untersucht, allerdings mit einer ganz anderen Definition der Neoklassik, 
die die Rückbesinnung auf antike Vorbilder und die damit verbundenen 
stilistischen Fragen (niedrige, mittlere* und hohe Stilebenen) als Grundlage 
nimmt. Dies alles wird unter den Begriff "Ästhetik der Ordnung" subsumiert: 

a modernist "aesthetics of order" which views totalizing, 
universalistic principles like balance, harmony, decorum etc. as 
guiding aesthetic values to be realized in poetry. This aesthetics of 
order, which I call "neoclassical modernism" (!) because of its 
p r o g r a m m a t i c a p p e a l s to a n t i q u e a u t h o r i t y , 
acts as an evolutionary competitor to the aesthetic ideals of "decentric 
modernism," i.e. to that evolutionary line which drives to break 
down, decenter, or radically reorder sign systems (and which is 
today commonly identified with "modernism" as a whole).16 

Gleichzeitig betont Eshelman, daß er diesen Begriff nur auf Gumilev bezogen 
wissen möchte: 

The contemporary, eminently successful reassessment of Acmeist 
poetry has ... had the somewhat paradoxical effect of leaving 
Gumilev an Acmeist in name only - a poet closely linked with the 
movement in historical and biographical terms but somehow lacking 



110 Holt Meyer 

the concrete attributes that are now associated with Acmeism. The 
principle aim if this monograph is thus to reassess Gumilev not in 
terms of the prevailing concepts of Acmeism, but to show how he 
sought to realize the ideals of a positively conceived "aesthetics of 
order" - an aesthetics with a historical tradition going back through 
Brjusov and Annenskij to the Post-Romantic poets of the French 
Parnass.17 

Diese Vorstellung von Ordnung wird von Eshelman als eine Reaktion auf die 
im Prinzip unverrückbare Gesamttendenz zur Literatur der "Dezentrierung" seit 
der Romantik beschrieben, und deswegen dem axiologischen Bereich, d.h. dem 
Bereich des Programms zugeordnet18, denn "Gumilev remained obligated to a 
modernist aesthetics which projected order, hierarchy and unity as positive 
elements to be realized within literature, even as it lacked the means to make this 
order binding for its readers."19 Eshelman bringt diese Position mit der 
antiromantischen Literaturkritik von Charles Maurras in Verbindung, die auch 
mit einer reaktionären, monarchistischen Weltanschauung zusammenhing. 

Interessanterweise führt dieses neoklassische Programm laut Eshelman nicht 
zu einem "Klarismus", sondern im Gegenteil zum Hermetismus20, denn 

the real world was conceived as something finite and limited, as 
something that had value only in relation to something higher than 
itself. As a result the anagogic, the magical and the allegorical began 
to play a central role in neoclassical poetry: the apprehension of 
higher, absent order became more important than the projection of a 
worldly, immanent one.21 

Dies führt auch zu einer Vorliebe für die "hohe" rhetorische Stilebene, die 
Gumilev mit Brjusov, Th. Gautier22 und anderen "Neoklassikern" teilt. 

Die "Ästhetik der Ordnung", sowie Eshelmans Konzeption der Neoklassik, 
scheinen dermaßen auf die Dichtung Gumilevs und deren rein stilistische Ebene 
zugeschnitten zu sein, daß sich der am Anfang seiner Dissertation beklagte 
Mangel an Verbindungen zur akmeistischen Poetik in der Gumilev-Forschung in 
einen (noch dazu vom Autor erwünschten) Dauerzustand zu verwandeln droht.23 

Daß dies nicht sein muß, werden wir weiter unten zu zeigen versuchen 24 

Ju. Lotman geht in seinen Ausführungen zur Klassik bzw. zum Klassizismus 
von einer stark normativen Tendenz aus, die sich in der Häufigkeit der meta-
textualen Selbstbeschreibung des ästhetischen Systems als Gesamttext nieder­
schlägt. Dies führt er auf das Bedürfnis in einer gewissen historischen Periode 
einer Sprache bzw. einer Kultur zurück, s ich s e l b s t als S y s t e m zu 
o r g a n i s i e r e n . Das Korpus der metasprachlichen bzw. metasystemhaften 
Texte bildet eine Subklasse in der Klasse der (in diesem Fall klassizistischen) 
Texte.25 



Der Akmeismus Mandel'Stams 111 

Wenn man diese Lotmansche Konzeption etwas verallgemeinert, kann man sie 
auf das supranationale und epochenübergreifende Phänomen der Klassik 
beziehen, also auch auf den Akmeismus. Die Selbstorganisation einer Kultur als 
System kann man auch als eine Orientierung auf den Kode, auf die langue 
bezeichnen. Die Realisierung eines solchen Projekts setzt immer das Vorhanden­
sein von Vorbildern, die ins Bewußtsein gerufen werden, voraus. Ein bewußter 
Prozeß der Besinnung auf das Wertvolle in der Vergangenheit, der als Resultat 
ein sinnstiftendes kulturelles System hervorbringen soll, ist damit die Quelle einer 
jeden klassischen Kunst. Die Gattungsgesetze der Neoklassik ("Klassizismus") 
des 18. Jahrhunderts, gegen die die Romantiker erfolgreich rebelliert haben, ist 
oft mit diesem viel wichtigeren und tiefgehenden Prozeß verwechselt worden. 
Diese Verwechslung, die eine Verallgemeinerung einer (neo)klassischen 
Kulturtendenz unmöglich macht, geht wohl auf eine Übernahme der 
romantischen Sicht auf die Literaturgeschichte zurück. 

Eine inzwischen "klassisch" gewordene Dichotomie, die mit der Klassik­
definition eng zusammenhängt, wird durch den angeblich im Wesen der Klassik 
enthaltenen Gegensatz zur R о m a n t i к gebildet. Diese Dichotomie wird vom 
Romantiker F. Schlegel postuliert, von PuSkin verwendet und von Zirmunskij 
explizit in bezug auf den Akmeismus wiederaufgenommen. Aber es ist meines 
Erachtens eben gerade diese Dichotomie, aus der die Klassikdefinition heraus­
gelöst werden muß, damit die notwendige Verallgemeinerung des Begriffes 
erzielt werden kann. Die Gründe dafür sind sowohl allgemein methodischer als 
auch spezifisch zeitbezogener Art. 

Kaum ein Begriff erfuhr eine so irreführendere und verheerendere Verall­
gemeinerung in der Literaturkritik bzw. -Wissenschaft wie der Begriff 
"Romantik". Die Romantik eignet sich nicht zu einer epochenübergreifenden 
Verallgemeinerung, und die Begriffe "Romantik", "romantisch" usw. sollten 
deshalb nur auf die historische Romantik des Endes des 18. und der ersten Hälfte 
des 19, Jahrhunderts bezogen werden 26 Die postaufklärerische Leidenschaft der 
europäischen und amerikanischen Romantiker hat zu einer einmaligen Formation 
mit einer nur für sie charakteristischen Philosophie geführt. Der Kern dieser 
Philosophie kann, um sie ganz knapp auf einen Nenner zu bringen, als die 
weltliche Semiotisierung der Natur bezeichnet werden. Sowohl die religiös­
metaphysische Relativierung bzw. ontologische Eliminierung der physischen 
Welt in der barocken Vanitasdichtung als auch die correspondance-Theorie des 
Symbolismus sind nur typologisch relevant als G e g e n s ä t z e zur Romantik, 
nicht etwa als jeweils frühere oder spätere Analogiebildungen.27 

Nur auf der Basis einer undifferenzierten, unsystematischen Auffassung der 
Romantik kann die offizielle sowjetische Literaturkritik Venevitinov, Brjusov und 
Platonov als gleichermaßen "romantisch" bezeichnen. Diese nivellierende Sicht 
ist u.a. der Beweis der theoretischen und sachlichen Unzulänglichkeit der 



112 Holt Meyer 

Anwendung des Begriffes Romantik außerhalb der Grenzen ihrer historischen 
Periode. 

Abgesehen davon besteht ein besonderes Verhältnis des Akmeismus zur 
historischen Romantik, das die Annahme einer diametralen Opposition des 
Akmeismus zu dieser Formation in Frage stellen muß. Wenn man nur die 
berühmte "Ahnentafel" des Akmeismus in Gumilevs akmeistischem Manifest 
"Nasledie simvolizma i akmeizm" ansieht, dann muß einem auffallen, daß nicht 
alle Namen in diesem Vierergespann eindeutig mit einer klassischen Tradition in 
Verbindung gebracht werden können. Shakespeare ist ja gerade von den 
Romantikern als Vorbild genommen worden. Theophile Gautier kann zur 
französischen Spätromantik gezählt werden. Das besondere Verhältnis 
Mandel'Stams zu Tjutcev und PuSkin deutet natürlich nicht auf eine Übernahme 
der romantischen Poetik hin, sondern auf eine Anerkennung einer jeden 
vergangenen Schicht der Kultur, die im kulturellen Bewußtsein des Lesers 
vorhanden ist.28 Alles schon Dagewesene in der Kultur gehört für den 
Akmeismus, und v.a. für Mandel'Stam, zu dem konkreten Material, das in der 
Kunst wie Ackerland gepflügt und bestellt werden muß. So zählen ganz 
selbstverständlich auch die Romantiker zur wiederzubelebenden "klassischen" 
Vorlage.29 

Trotzdem muß man Lachmann recht geben, wenn sie schreibt: "Klassik läßt 
sich ohne Gegenbegriffe nicht fassen, es ist ja gerade das Wechselspiel zwischen 
den Antipoden, das die Gewichtungen eines Kulturmodells hinsichtlich der 
kulturellen Praxis, die es zuläßt, bestimmt."30 Es leuchtet ebenso ein, daß in den 
typologischen Sichtweisen von Hocke (klassisch-manieristisch) oder Bachtin 
(klassisch-karnevalistisch) "das Klassische die Funktion der Kulturkonstante 
[übernimmt], während die jeweilige Gegenposition als Variable zu fungieren 
scheint."31 In gewisser Weise ist es aber bei der Neoklassik des zwanzigsten 
Jahrhunderts umgekehrt: die überhistorische, universale klassische Intention32 

erscheint als Reaktion auf die 'sekundäre' (symbolistische oder avantgardische) 
Kunst.33 

Wenn hier eine bestimmte historische Abgrenzung zum Tragen kommt, dann 
bezieht sie sich auf die doppelte Abgrenzung der Akmeisten gegenüber den 
Symbolisten einerseits, und den Futuristen andererseits, in der äußerst komplexen 
literarischen Situation zwischen 1910 und 1915. Obwohl der Futurismus 
deutliche postsymbolistische Züge aufweist, besteht aus Mandel'Stams Sicht eine 
Kontinuität vom Symbolismus zum Futurismus, von dem sich der Akmeismus 
absetzen will. Es ist in diesem Zusammenhang und unter Anwendung dieser 
Abgrenzungsmanöver, daß der Akmeismus seine Positionen definiert. Wir 
werden sehen, daß in wichtigen Bereichen (z.B. in der Zeichstruktur) die 



Der Akmeismus Mandel'Stams 113 

axiologischen und die tatsächlichen ästhetischen Positionen (v.a. gegenüber den 
Futuristen) nicht übereinstimmen. 

Die Neoklassik 
Die akmeistische Poetik ist eine russische Version der Neoklassik, die 

Entsprechungen in anderen Nationalliteraturen zur selben Zeit findet. Ähnlich wie 
etwa bei Ezra Pound im anglo-amerikanischen Bereich ist die Neoklassik 
Mandel'Stams Bestandteil der historischen Moderne. Auch die poetische Situation 
in beiden Fällen ist vergleichbar. W.B. Yeats, die Folie für Pound, weist in seinen 
mythopoetischen Vorstellungen ("The golden apples of the sun, The silver apples 
of the moon", usw.) bestimmte Ähnlichkeiten mit der Mythopoetik der zweiten 
Symbolistengeneration in Rußland auf. Die geistigen Voraussetzungen waren 
also bis zu einem gewissen Grade analog. Das national spezifische Kulturmodell 
aus dem die (anglo-amerikanischen) Imagisten bzw. Vorticisten, einerseits, und 
die russischen Akmeisten, andererseits, schöpften, war grundverschieden. Im 
Gegensatz zur Verstechnik, die ebenfalls einen Unterschied zwischen ihnen 
darstellt, die aber teilweise auf für die Definition der Neoklassik unwesentliche 
Konstellationen zurückgeführt werden kann, führt die Verschiedenheit des 
Kulturmodells zu wesentlichen Unterschieden.34 Die Neoklassik beruft sich 
notwendigerweise auf schon dagewesene nationale Ausprägungen des (nicht­
modernen) Klassizismus. Ohne auf diese komparatistischen Überlegungen näher 
einzugehen, möchte ich die kulturellen Voraussetzungen für die Neoklassik in 
Rußland, wenn auch nur ansatzweise, erläutern. 

Der byzantinische Einfluß auf die rassische Kultur (v.a. in ihrer Entstehungs­
phase) und die russisch kirchenslavische Sprache ist der 'lokale'35 Rahmen für 
Mandel'Stams klassische Kulturkonzeption, die eine Kontinuität von der Antike 
(über Byzanz) voraussetzt. Nicht zufällig betont Mandel'Stam in seinen 
Ausführungen über Sprache und Ästhetik den h e l l e n i s t i s c h e n 3 6 

Charakter der russischen Sprache bzw. Kultur37: 

Der geistige Hellenismus: 

Скрябин - следующая после Пушкина ступень русского 
эллинизма, дальнейшее закономерное раскрытие эллинисти­
ческой природы русского духа. (1915-1919) (P+S, Sob.Soö.II, 
S.314) 

Der linguistische und religiöse Hellenismus: 

Русский язык - язык эллинистический. В силу целого ряда 
исторических условий, живые силы эллинской культуры, 
уступив запад латинским влияниям и не надолго 



114 Holt Meyer 

загащиваясь в бездетной Византии, устремились в лоно 
русской речи сообщив ей самоуверенную тайну 
эллинистического мировоззрения, тайну свободного 
воплощения, и поэтому русский язык стал именно 
звучащей и говорящей плотью. ... Эллинистическую 
природу русского языка можно отождествлять с его 
бытийственностью. Слово в эллинистическом понимании 
есть плоть деятельная, разрешающаяся в событие. Поэтому 
русский язык историчен уже сам по себе, так как во всей 
своей совокупности он есть волнующееся море событий, 
непрерывное воплощение и действие разумной и дышащей 
плоти. Русский номинализм, то есть представление о 
реальности слова, как такового, животворит дух нашего 
языка и связывает его с эллинской филологической 
культуры не этимологически и не литературно, а через 
принцип внутренней свободы, одинаково присущей им 
обоим. (1922) (Kursiv von Mandel'Stam) (OPS, Sobr.Soö.II, 
S.245)38 

Der "häusliche" oder "heimische" bzw. innere Hellenismus39: 

Урок творчества Анненского для русской поэзии не 
эллинизация, а внутренний эллинизм, адэкватный духу 
русского языка, так сказать, домашний эллинизм. (OPS, 
Sobr.Soc.II, S.253) 

Der Stil des Hellenismus: 

Клюев пришел от величавого Олонца, где русский быт и 
русская мужицкая речь покоятся в эллинской важности и 
простоте. (1922) (PoRP, Sobr.Soö.III, S.34) 

Alle diese Aussagen wurden innerhalb einer relativ kurzen Zeit am Ende der 
1910er und Anfang der 1920er Jahre niedergeschrieben. Man kann sie deshalb 
mit dem vielfach erwähnten "häuslichen Hellenismus" des Bandes Tristia in 
Verbindung bringen.40 Sie umreißen tatsächlich eine sehr spezifische Auf­
fassung der Neoklassik, indem sie das Klassische bzw. klassisch Griechische als 
den zu offenbarenden, zu entfaltenden Kern der russischen Sprache sieht. Die 
bewußte Entfaltung dieses Kerns ist damit das Hauptmoment der akmeistischen 
Neoklassik. Das Postulat eines ästhetisch relevanten hellenistischen Moments in 
der russischen Sprache ist eine Aussage über ein für Mandel'Stam relevantes 
Substrat, das allerdings nicht auf der psychologischen (d.h. in Form des 
individuellen oder kollektiven Unbewußten)41, sondern auf der kulturellen Ebene 
auftritt. 



Der Akmeismus Mandel'Stams 115 

Diese ästhetische Struktur kann auch andere Inhalte haben. Wir haben in den 
zwei vorhergehenden Abschnitten zwei von Mandel'Stam vertretene Vor­
stellungen der Klassik angeführt: die russische (bzw. französische) Klassik des 
18. Jahrhunderts einerseits, und PuSkin, andererseits. Ein weiteres Modell der 
Klassik, oder, besser gesagt, der ersten eigentlichen Neoklassik, ist eine Phase 
des westeuropäischen Mittelalters42 - bei Mandel'Stam v.a. durch Villon und 
Dante verkörpert. Diese konkurrierenden Vorstellungen der Klassik innerhalb 
der Poetik Mandel'Stams sind die Bausteine seiner Neoklassik.43 

Die Voraussetzungen für diese Situation sind bereits in den frühesten 
theoretischen Arbeiten Mandel'Stams zu sehen. Im Aufsatz über Petr Caadaev aus 
dem Jahre 1915 sind die kulturtheoretischen Vorstellungen der Phase von 
Kamen'und Tristia bereits formuliert. Hier tritt eine Auffassung der russischen 
Kultur in Erscheinung, die im Laufe der Entwicklung Mandel'Stams ihren Inhalt 
wechselt, deren grundsätzliche Form aber immer gleich bleibt. Einzig die 
russische Sprache und Kultur sind nach dieser Auffassung gerade wegen ihrer 
"Rückständigkeit"44 als einziges Land imstande, die klassisch-humanistischen 
Werte unvoreingenommen anzunehmen. 

Mandel'Stams bewußte Mißinterpretation Caadaevs ist der Ausgangspunkt für 
eine kühne Synthese des Slavophilentums und der Westler. Auf der Diskurs­
ebene wendet Mandel'Stam z.B. in Hinblick auf PuSkin ähnliche Verfahren der 
'Indizierung durch Auslassung' an, wie Caadaev in bezug auf Rußland ("Чтобы 
понять форму и дух «Философических писем», нужно представить 
себе, что Россия служит для них огромным и страшным грунтом. 
Зияние пустоты между написанными известными отрывками - это 
отсутствующая мысль о России (...) Попробуем проявить «Философиче­
ские писма» как негативную пластинку. Может быть, те места, которые 
просветлеют, окажутся именно о России"45). Eben dieses Negatiwerfahren 
kennzeichnet auch Mandel'Stams indirekten Zugang zu PuSkin, der, wenn 
überhaupt, nur nebenbei46, genannt wird. Mandel'Stam meidet PuSkin, er wagt es 
nicht, ihn derselben Behandlung zu unterziehen, wie Caadaev, Villon und sogar 
Dante: nämlich der bewußten Umdeutung. ("Запад Чаадаева нисколько не 
похож на расчищенные дорожки цивилизации. Он в полном смысле 
слова открыл свой запад."4 7). Die wichtigste Rolle spielt nicht das direkt 
Thematisierte, sondern der Hintergrund48. So schafft Mandel'Stam ein Netz von 
sekundären Bedeutungsträgern, das als Gesamtheit die als klassisch aufgefaßte 
Kulturentwicklung indiziert und nachvollzieht. Die übergeordnete Stellung dieses 
kulturellen Komplexes gegenüber den individuellen Kulturträgern wird auch 
durch die Adjektiva "straSnyj" und "ogromnyj" hingewiesen. 

An dieser Stelle wird nicht nur ein wichtiges Mandel'Stamsches Prinzip zum 
Ausdruck gebracht, sondern auch durch die Lexik auf das eigene lyrische Werk 
hingewiesen. "StraSnyj", "ogromnyj", "pustota" - diese Lexeme gehören zum 



116 Holt Meyer 

häufigen Wortschatz des Gedichtbands Kamen'. Auch die betonte Erwähnung 
des Vornamens des Caadaev ("Petr" = Petras49 - kamen1), weist auf den 
Gedichtband hin50. Bereits 1915 ist also das Selbstbezugssystem im Werk 
Mandel'Stams stark entwickelt. Die oben erwähnte invariante Form der 
Kulturkonzeption Mandel'Stams schließt diese Vielschichtigkeit des Ausdrucks 
und der Bezugnahme ein. 

Zur Mandel'Stamschen Neoklassik gehört sicher auch das Phänomen des 
"Subtexts", das, wie wir in den Einzelanalysen sehen werden, von allem Anfang 
an präsent ist. Wenn Ronen und Taranovskij (und überhaupt die "semantische 
Schule") dieses Verfahren (d.h. den intensiven Gebrauch des "Subtexts") in den 
Mittelpunkt ihrer Analysen stellen, gibt es dafür eine gewisse Berechtigung, da 
sich ja tatsächlich sehr viele 'fremde Worte' zwischen und in den Zeilen der 
Dichtung (und Prosa) Mandel'Stams vernehmen lassen. Andererseits scheint es 
mir nicht sinnvoll, den "Subtext" als den Mittelpunkt der Ä s t h e t i k 
Mandel'Stams darstellen zu wollen. Für das übergeordnete System der 
Mandel'Stamschen Neoklassik ist er vielmehr ein Verfahren unter vielen, wenn 
auch ein besonders symptomatisches.51 Die Forschung der letzten Jahre zur 
Intertextualität (z.B. die Aufsätze in Lachmann 1990) zeigt, daß mit der 
Feststellung der Existenz von Subtexten relativ wenig getan ist, denn es gilt jetzt, 
verschiedene Typen der Intertextualität herauszuarbeiten. 

Niemand will abstreiten, daß sich sowohl Taranovskij als auch Ronen bei der 
Aufgabe der faktographischen Aufdeckung der Quellen der 'fremden Worte' sehr 
verdient gemacht haben. Ronen versucht in seinen Arbeiten, besonders in seinem 
Aufsatz "Leksiöeskij povtor, podtekst i smysl v poetike Osipa Mandel'Stama", 
eine theoretische Begründung und Erläuterung dieses Phänomens zu formulieren. 
Für unsere jetzige Aufgabe, die Bestimmung des Wesens und des typologischen 
Charakters der Mandel'Stamschen Neoklassik in ihrer Entstehung, sind die 
Zusammenstellungen (d.h. Auflistungen) der 'subtextuellen' Verfahren jedoch 
nicht stark genug differenziert, da oft nur die Herkunft der Zitate, aber keine 
strukturelle Beziehung zu ihnen erarbeitet wird. Im Fall des Akmeismus sind die 
expliziten kulturellen Bezüge bzw. Zitate Bestandteil einer modernen Zeichen­
struktur, die die kulturellen und die empirisch-materiellen Gegenstände als 
gleichberechtigte Komponenten eines 'komplexen Denotats' behandelt.52 

Kehren wir noch einmal zu Eshelmans Konzeption des neoklassizistischen 
Modernismus zurück. Obwohl Gumilev nicht der Gegenstand dieser Unter­
suchung ist, kann man sich kurz vor Augen führen, daß wichtige Punkte der von 
Eshelman beschriebenen Poetik Gumilevs auch für Mandel'Stam gelten, wenn 
auch nicht mehr ganz im Sinne der Darlegung Eshelmans: 

1) die Einführung einer klassischen Konzeption ohne die Möglichkeit, diese 
für die gesamte Kultur verbindlich zu machen;53 



Der Akmeismus Mandel'Stams 117 

2) die Schaffung einer "Ästhetik der Ordnung", wobei diese bei Mandel'Stam 
nicht mit einer bestimmten gesellschaftlichen Ordnung zusammenhängt, sondern 
mit einer Umdeutung und Hierarchisierung der Kultur als eines konkreten 
Gegenstandes der Poesie; 

3) ein zunehmender Hermetismus, der weder bei Gumilev noch bei 
Mandel'Stam auf einen unbewußten, "nebulösen" Bereich zurückgeht, sondern 
auf eine als höchst konkret angesehene Sphäre neben der Welt der Dinge.54 Am 
allerwichtigsten ist die Tatsache, daß diese Sphäre - inklusive des von Eshelmann 
beschriebenen "magischen" Bereiches - für beide einen "bewußten Sinn" besitzt, 
der durch die Dichtung entfaltet wird. Dies ist nämlich das Merkmal, das die 
Akmeisten von den Symbolisten abhebt: Die Symbolisten wollten beim 
Rezipienten einen tranceähnlichen Zustand eneichen, in dem er den "anderen" 
Bereich ahnt bzw. in sich findet, während der Akmeist, auch wenn er kryptisch 
wird, nur die konkret nachvollziehbare Verbindungen der tradierten Kultur, 
konkrete alltägliche Gefühle (bei A. Achmatova), oder auch konki'ete Bereiche 
des 'gesunden' religiösen Empfindens (bei Gumilev)55 gelten ließe. Dies müßte 
man freilich in einer Studie zu diesem wichtigen, aber noch nicht geklärten 
Bereich detailliert untersuchen. 

Mandel'Stam und Potebnja (Logos und innere ЗгяжМгят) 
W.Weststeijn stellt überzeugend dar, daß die Sprach- und Literaturtheorien 

Potebnjas und die der Symbolisten in vielen Hinsichten Parallelentwicklungen 
sind (insofern die Theorien nicht auch direkten Einfluß auf die Symbolisten 
ausgeübt haben) und bemerkt, daß Potebnja für die gesamte russische Moderne 
von Wichtigkeit ist. 

... up till now too little attention has been paid to Potebnja's 
linguistic, literary and aesthetic theories and their relation to twentieth 
century Russian literature and literary theory. The fact that Potebnja's 
theories could be used by different schools is a sign of their general 
applicability...56 

Es scheint sehr viel Gemeinsames zwischen Mandel'Stams Vorstellungen über 
den Logos als "bewußten Sinn" und Potebnjas (von Humboldt übernommene) 
"innere Sprachform" ("innere Form des Zeichens" - vnuüennjaja forma znaka) 
zu geben. Man könnte einwenden, dies widerspreche den (von mir etwas 
erweiterten) Argumenten Smirnovs über die Ausschaltung des Signifikats im 
Postsymbolismus57, da ja das Moment der inneren Sprachfonn bei Humboldt 
und Potebnja im herkömmlichen Modell dem Signifikat entsprechen müßte. Eine 
Analyse der Unterschiede zwischen dem Potebnjaschen und dem geläufigen 
dreiteiligen Zeichenbegriff zeigt, daß dieser Einwand nicht berechtigt ist. 



118 Holt Meyer 

Die Mandel'Stamsche Konzeption des bewußten Sinns in der Poesie hat ihren 
Angelpunkt im Wort (=Logos), so daß eine Analogie zwischen Sprache und 
Poesie zustande kommt. Dies wiederum ist eine der zentralen Thesen in 
Potebnjas Theorie der Poesie (wieder in einer Zusammenfassung R. Lachmanns): 
"die poetische Sprache entblößt die Struktur der Sprache; die ursprüngliche, im 
Vollbesitz des Wissens um ihre semantischen Anfänge befindliche Sprache ist 
die poetische Sprache".58 Die Berührungspunkte zwischen dieser Theorie und 
der der 'Entautomatisierung' bei den Formalisten sind offenkundig, aber ebenso 
klar ist die Nähe zu Mandel'Stams Begriff des Logos, der eine bewußte kulturell­
ästhetische Entwicklung als eines seiner Hauptmomente aufreißt. Bei 
Mandel'Stam handelt es sich freilich um eine doppelte Bewußtrnachung 
(=Metametapoetik), da dieses Analogieverhältnis im semantischen und 
kulturellen Bereich auch thematisiert bzw. signalisiert wird. 

Lachmann weist mit Recht darauf hin, daß der Stellenwert der inneren 
Sprachform den Hauptunterschied zwischen der Poetizität und der "Prosaität" bei 
Potebnja bestimmt, weil diese das Wesen der Poesie ausmacht, während sie in 
der Prosa ausgeschaltet wird. Im triadischen Zeichenbegriff heißt dies, daß in der 
Poesie das automatisierte (d.h. nicht problematisierte) Signifikat ausgeschaltet 
wird. Die bewußte Umsetzung dieses Verhältnisses in die poetische Praxis führt 
also zu einer direkten Verbindung zwischen dem zweigliedrigen Signifikanten 
und dem Denotat. Dies wiederum ähnelt den wichtigsten semiotischen 
Merkmalen des Postsymbolismus, wie sie von Smirnov beschrieben worden 
sind. 

Nimmt man etwa die Fregesche zweiteilige Definition des Signifikats, so stellt 
man fest, daß die "Vorstellung" (im Gegensatz zur Bedeutung und zum Sinn des 
Zeichens) nicht ein Teil des Zeichens, sondern "subjektiv" und ein "Modus der 
Einzelseele" ist.59 Der "Sinn", andererseits, ist zwar im Zeichen enthalten, aber es 
fehlt ihm das kreative und eigenständige Element, das für Potebnjas innere 
Sprachform wesentlich ist. Weststeijn weist mit Recht darauf hin, daß Potebnja 
ein Vertreter der "physei-Theorie" ist, d.h. eine direkte Entsprechung zwischen 
dem (zweiseitigen) materiellen Zeichen und dem materiellen Denotat sieht.60 

Wenn Mandel'Stam schreibt "Для акмеистов сознательный смысл, Логос, 
такая же прекрасная форма, как музыка для символистов", bereitet er 
seine Erweiterung des Denotats um das kulturell vorgeformte Wort selbst vor. 
Die Logos-Form als "Psyche", die ihre "Gegenstände frei wählt und sich mit 
ihnen vereinigt wie die Seele mit dem Körper", ist eine umgewandelte Form des 
zweigliedrigen Zeichens bei Potebnja. M. Poljakov hat also völlig recht, wenn er 
schreibt: "Идя вслед за Потебнею и Веселовским, он (Мандельштам) 
говорит об обогащении внутреннего содержания слова в поэтическом 
языке" 6 1. 



Der Akmeismus Mandel'Stams 119 

Mandel'Stams Logoskonzeption deckt sich nicht mit der oft erwähnten 
Beziehung Potebnjas zu den Symbolisten (insbesondere zu den mythopoetischen 
Theorien V.Ivanovs und A.Belyjs). Potebnjas Begriff von der "inneren 
Sprachform" ist mit V.Ivanovs "archetypischem" Gedächtnis des Wortes, sowie 
mit Belyjs "Magie der Worte" verbunden. Andererseits führt eine direkte Linie 
von Belyjs Theorie der "Verwesung des Wortes" in Simvolizm zu Sklovskijs 
Theorie der "Auferstehung des Wortes" (voskreSenie slova ) 6 2 und dem damit 
zusammenhängenden futuristischen Gebrauch von Neologismen. Der 
Unterschied zur Vorstellung des Begriffs bei Mandel'Stam ist, daß Mandel'Stam 
eine l o g i s c h e , und keine hypnotische oder ekstatische Entfaltung des 
etymologischen Kerns des Wortes bewirken wollte. Auch die relativ 
unsystematische Formulierung in "Slovo i kul'tura" verbirgt eine konsequente, 
auf Potebnja basierende Argumentation: "Стихотворение живо внутренним 
образом, тем звучащим слепком формы, который предваряет 
написанное стихотворение. Ни одного слова еще нет, а стихотворение 
уже звучит. Это звучит внутренний образ, это его осязает слух поэта." 
(Sobr.Soö.II, S.226.) Diese ist eine kompakte Paraphrase der Ansichten 
Potebnjas zu Gedanke und Wort. 

Beide Theorien, sowohl Potebnjas als auch Mandel'Stams, gehen vom 
eigenständigen Leben des Wortes aus, beide finden in diesem Moment des 
(künstlerischen) Zeichens das Wesen der wahren Dichtung. Die Potebnja-
Auslegungen der Symbolisten beruhen auf einer Gleichsetzung der inneren 
Sprachform Potebnjas mit ihrem eigenen Begriff des "Symbols", was nicht 
unproblematisch vor sich gehen kann (Potebnja selbst benutzt den Begriff 
"Symbol", allerdings mit einer anderen Bedeutung)63 

Wie schon in Verbindung mit dem Verhältnis des Akmeismus zur Romantik 
angesprochen wurde, muß eine Ähnlichkeit der Sprachphilosophie Mandel'Stams 
mit der romantischen oder neoromantischen64 Sprachphilosophie keineswegs 
eine grundsätzlich klassische (bzw. neoklassische) Einstellung ausschließen, v.a. 
dann nicht, wenn von dem konkret-materiellen Wesen der inneren Sprachform 
ausgegangen wird. Wenn man die an sich unhaltbare typologische Dichotomie 
"Klassik-Romantik" aufrechterhalten möchte, dann kann dies nur auf Basis der 
semantisch-ontologischen - nicht etwa der genremäßigen - Unterschiede 
zwischen den zwei Formationen erfolgen. Genauer gesagt, muß man gerade den 
betont antirationalistischen Charakter der Romantik hervorheben, der den Dichter 
in seiner Wahrheitssuche zu tiefen, undefinierbaren und mystischen Bewußt­
seinsschichten führt, für die dann Entsprechungen im Zeichenhaften gesucht 
werden. Die postromantische Neoklassik ist durch eine Umdeutung dieser tiefen 
Schichten in klare, konkrete, historisch-kulturelle Gegebenheiten charakterisiert, 
die im komplexen künstlerischen Zeichen eingebunden (svertyvanie ) und 
verschlüsselt sind. Die Aufschlüsselung und Entfaltung (razvertyvanie 65) des 



120 Holt Meyer 

Zeichens ist keine Traumdeutung, sondern die bewußte Aufarbeitung der im 
künstlerischen Wort (bzw. Werk) enthaltenen konkreten kulturellen Schichten, 
ein wiederholtes "Aufrollen" der Kulturgeschichte, die vom Durchspielen und 
Durcharbeiten in der Rekonstruierung der unbewußten Tiefenstrukturen nicht 
entfernter sein könnte. 

Die akmeistische Zdchensrniktur anhand eines Beispiels 

Wie generell im Postsymbolismus, wird die Vermittlung zwischen dem 
materiellen Zeichen und dem Denotat, die das automatisierte Signifikat herstellt, 
gestört. In der akmeistischen Variante erfolgt diese Störung auf synthetisch­
kumulative Weise (im Gegensatz zum analytisch operierenden Modell des 
Futurismus). Um Lotmans Terminologie zu übernehmen: Während der 
Futurismus "einen Konflikt mit der Sprache" austrägt, nehmen die Akmeisten alle 
in der Sprache (bewußt-kulturell) enthaltenen Momente an und erheben damit das 
"sekundäre System" der Kultur auf die "primäre" (d.h. im Zentrum der 
Bedeutungsschaffung lokalisierten) Ebene.66 Dies ist die Methode und die 
Funktion des akmeistischen Umbaus der herkömmlichen Zeichenstruktur. Nur 
mit dem Wissen um diese Struktur seitens des Lesers kann das Zeichensystem 
die gewünschte Bedeutung generieren. Deshalb ist die Pragmatik das wesentliche 
Moment im Verhältnis zwischen dem Signifikanten auf der materiellen Ebene 
und der Ebene des Logos; dieser besteht aus der v e r b o r g e n e n 
B e d e u t u n g des Wortes (etwa kamen'- акте), aus der E n t w i c k l u n g 
d i e s e r B e d e u t u n g i m k o n k r e t e n k u l t u r e l l e n P r o z e ß 
und aus dem auf dieser Basis n e u g e s c h a f f e n e n u n d 
a n g e w a n d t e n n e u e n K o d e s . Der Signifikant s i g n a l i s i e r t 
(=indiziert) diese Ebene, die ihrerseits das k o m p l e x e D e n o t a t durch 
den Nachvollzug der kulturellen Sinnentwicklung hervorbringt. Das prä- bzw. 
außerkulturelle D i n g (veSä*) bleibt außerhalb des Systems, während das 
komplexe Denotat aus (schon bestehenden) kulturell-vorgeformten 
G e g e n s t ä n d e n besteht und selbst ein (neuer) kultureller Gegenstand ist. 
Der dynamische Charakter dieses Denotats a k t i v i e r t die kulturelle 
Geschichte des Logos und macht sie bewußt. Darin besteht die axiologische 
Aussage des akmeistischen Zeichens, die gleichzeitig eine (syntagmatisch-
negierende) Abgrenzung gegenüber dem Symbolismus und eine (paradigmatisch-
affirmierende) Anknüpfung an die klassische Kulturgeschichte enthält. Die 
bewußte Komplexität des Zeichens selbst macht seine M o d e r n i t ä t aus. Hier 
sehen wir also das Zusammenwirken der axiologisch-orientierten 
k u l t u r s e m i o t i s с h e n Position des (v.a. Mandel'Stamschen) Akmeismus 
mit seiner 1 i n g u i s t i s c h - s e m i o t i s c h e n Beschaffenheit. 



Der Akmeismus Mandel'Stams 121 

Die ersten zwei Zeilen des Gedichts ("Ja nenavizu svet / Odnoobraznych 
zvezd") enthalten, ähnlich wie in "Net, ne luna, a svetlyj ciferblat", eine 
axiologische Aussage über den Symbolismus. Das Licht (bzw. die Welt) der 
eintönigen Sterne ist dem Ich verhaßt: Die als 'einstimmig' verstandene 
symbolistische Weltanschauung wird zu Gunsten einer neuen Polyphonie (d.h. 
des komplexen Denotats) abgelegt. Der Schwerpunkt der Verschiebung der 
Zeichenstruktur befindet sich in der zweiten und dritten Strophe des Gedichtes: 

Кружевом, камень, будь, 
И паутиной стань: 
Неба пустую грудь 
Тонкой иглою рань. 

Будет и мой черед -
Чую размах крыла. 
Так - но куда уйдет 
Мысли живой стрела? 

Der Stein wird zum Zentrum einer kombiniert metonymischen und meta­
phorischen Verwandlung. Einerseits wird er (metaphorisch) mit Elementen in 
Verbindung gebracht, die seiner materiellen Beschaffenheit entgegengesetzt sind 
(die Spitzen, das Spinngewebe), andererseits, mit Gegenständen, die 
(metonymisch) Eigenschaften mit seinem natürlichen Wesen bzw. der Etymologie 
von Kamen' teilen (akme=ica/nenr=etwas Spitzes > igla, strela ) . Diese zwei 
Momente bringen das komplexe Denotat hervor, das durch seine dynamische 
Widersprüchlichkeit die kulturelle Reihe im Wort-Logos 'Stein' aktiviert. 
Einerseits soll der Stein (als Nadel bzw. Pfeil) auf maskulin aggressive Weise die 
weibliche Brust des (symbolistischen) Himmels verwunden ("ran'!")67, 
gleichzeitig soll er sich in Spitzen und in ein delikates und durch jede aggressive 
Bewegung zerstörbares, aber sonst stabiles Spinngewebe (vergleichbar mit einem 
gotischen Kreuzgewölbe) verwandeln. Damit wird der Stein auch zu einem 
hochkomplizierten Produkt der (menschlichen oder tierischen) Arbeit. Der leere 
(dinghafte, prähistorische, akulturelle) oder metaphysische Himmel wird 
geschmückt und zerstört zugleich. Die Aufschlüsselung dieser komplexen 
Metapher kommt in der dritten Strophe. Der Stein ist auch der lebendige Gedanke 
("zivaja mysl' "), und ist damit mit dem Wort-Baustein in "Utro akmeizma" 
verwandt. Er "hypnotisiert den Raum" und besiegt ihn durch seine Bautätigkeit. 
Das Gebäude, zu dem der Stein wird, verfügt über ein delikates Gleichgewicht, 
wie ein Spinngewebe. Dieses Gebäude-Spinngewebe ist schließlich das Gedicht 
selbst. Gleichzeitig behält das Bild der (verwundend scharfen) Spitzen auf der 



122 HoltMeyer 

Brust (des Himmels) eine gewisse materielle Integrität, die als Basis für die 
dynamischen Verwandlungsprozesse dient. 

Die letzte Strophe des Gedichts, wie schon die erste, definiert die Position des 
Ichs: 

Или, свой путь и срок 
Я, исчерпав, вернусь: 
Там - я любить не мог, 
Здесь - я любить боюсь ... 

Der Haß am Anfang des Gedichts, der sich auf die fremde Poetik 
(symbolistische Welt) bezieht, geht nicht von dem lyrischen Ich als Person aus, 
sondern leitet eine Depersonalisierung, eine Auflösung des Ichs ein - daher die 
Unfähigkeit zu lieben am Ende des Gedichts. Die Kombination des männlichen 
(Stein, das Spitze) und des weiblichen Moments (Himmel, Brust) mutet erotisch 
an, bleibt aber im Rahmen der unpersönlichen Klassik. Die Schwäche und Angst 
des Ichs kann als Motivierung für den neoklassischen Rückzug des (persön­
lichen) Ichs aus dem Zentrum verstanden werden. 

Mandel'§tam und Chlebnikov - Syntherik und Analytik 

Я не Хлебников... 
Я Кюхельбекер 

Mandel'Stam68 

Da der von BuchStab angewandete Begriff zäum' aus der Sprache der 
Futuristen - v.a. Chlebnikovs - stammt, müßte man diese Quelle, wenn auch nur 
ansatzweise, als Vergleich heranziehen. Ein Vergleich zwischen der Poetik 
Velimir Chlebnikovs und Mandel'Stams wäre ein ergiebiges Thema für eine 
Monographie, da ja in dieser Periode kaum zwei andere Dichter so gegensätzlich 
und sich zugleich so ähnlich gewesen sind. Das Verhältnis wird treffend von 
Mandel'Stam selbst in seiner kritischen Prosa zum Ausdruck gebracht. Hier 
findet man eine sonderbare Mischung aus Abneigung und Faszination dem 
futuristisch-archaistischen Zeitgenossen(!) gegenüber: 

Хлебников не знает, что такое современник. Он 
гражданин всей истории, всей системы языка и 
поэзии. Какой-то идиотический Эйнштейн, не 
умеющий различить, что близже - железно­
дорожный мост или «Слово о полку Игореве»." 
(OPS, Sobr.SocS.B, S.348.) 



Der Akmeismus Mandel'Stams 123 

Gerade diese Einstellung ist bezeichnend für die Bestimmung des Gemein­
samen und des Trennenden in der Entstehungsphase des Postsymbolismus. 

Freidin formuliert den Unterschied zwischen Chlebnikov und Mandel'Stam auf 
der Basis einer unterschiedlichen Instrumentalisierung des Wortes. Während 
Chlebnikov mit Neologismen arbeitet, die in jedem einzelnem Fall nur mit einem 
ausführlichen Kommentar aufgeschlüsselt werden können, bilden Mandel'Stams 
Bedeutungsverschiebungen selbst kumulative Bedeutungskomplexe ("Wort-
Themen"), die auf ein b e к a n n t e s "Sujet" hinweisen.69 Mit anderen Worten, 
Chlebnikov schafft eine Dingsprache, deren Zweck die Erfindung eines Kodes 
selbst ist, während sich Mandel'Stams Wort auf kulturell vorgeformte und im 
kulturellen Bewußtsein bereits vorhandene Gegenstände bezieht. Die 
a n a l y t i s c h e "Entautomatisierung der Wahrnehmung", die von den 
zaumniki betrieben und von den frühen Formalisten als Illustration ihrer Theorien 
herangezogen wurde70, steht der (modernen) s y n t h e t i s c h e n Reinter-
pretation bzw. Wiederbelebung des kulturellen Erbes bei Mandel'Stam gegen­
über.71 

In Grunde genommen kann man den Kontrast und die Ähnlichkeit der beiden 
poetischen Systeme72 auf folgende Weise zum Ausdruck bringen: Beide Dichter 
waren brennend an der Belebung bzw. Aufdeckung des Erbes der Vergangenheit 
interessiert, aber jeder der beiden suchte nach diesem Erbe in einem völlig 
anderen Bereich. Für Mandel'Stam war nur die kulturell-zivilisierte europäische 
(oder evtl. byzantinische) Vergangenheit interessant, ja als dichterischer Stoff 
überhaupt vorstellbar. Chlebnikov dagegen wollte tiefer ins Unbewußte der 
Kultur hineingraben, um radikal kleinere und (scheinbar) präkulturelle Einheiten 
als 'Bausteine' in sein Werk zu inkorporieren. 

Kurz gesagt: Chlebnikov realisierte eine Gleichstellung, manchmal sogar eine 
Verquickung der unbearbeiteten Dingwelt (mir veSdej) und der Welt der Kultur 
(d.h. der menschlichen Bearbeitung), sowie eine Erweiterung des mythologischen 
Repertoires der Poesie um die neu mythologisierten Dinge, Tiere, usw. (z.B. 
"Свершился переворот. Жизнь уступила власть / Союзу трупа и вещи. / 
О человек! Какой коварный дух / Тебе шептал, убийца и советник 
сразу: / Дух жизни в вещи влей! / Ты расплескал безумно разум, / И 
в о т т ы с н о в а д а н н и к ж у р а в л е й ." aus "Zuravl"'73), während 
Mandel'Stam nur die verschiedenen Schichten derjenigen Welt beschäftigten, die 
sich der menschlichen und der europäisch-zivilisatorischen Bearbeitung bereits 
unterzogen hatten (mir predmetov) (z.B. "пришла живая поэзия слова-
предмета" (OPS Sob.Soö.II, S. 259) oder "Я список кораблей прочел до 
середины: / Сей длинный выводок, с е й п о е з д ж у р а в л и н ы й , 
/ Ч т о н а д Э л л а д о ю к о г д а - т о п о д н я л с я . " aus: 
"Bessonica. Gomer..." Sob.Soö.I, S.48). Der Kranich (wie anderswo die Fliege) 
bei Chlebnikov ist Aktant in der Zersetzung der Dinge und der lebendigen 



124 Holt Meyer 

"Bessonica. Gomer..." Sob.Soö.I, S.48). Der Kranich (wie anderswo die Fliege) 
bei Chlebnikov ist Aktant in der Zersetzung der Dinge und der lebendigen 
Wesen, die in der Dingsprache des Dichters v.a. dadurch eine so wichtige Rolle 
spielt, daß sie zu der Zersetzung der Wörter bzw. Texte in ihre in der 'Ursprache' 
bedeutungshafte Bestandteile analog ist.74 Mandel'Stams Kranichzug ist nur 
durch seine kulturell-literarische Zuordnung relevant.75 

Hansen-Löve hat das Stein-Gebäude > Wort-Text-Paradigma bei Chlebnikov 
ausführlich erläutert. Die oberflächlichen motivischen Überschneidungen 
zwischen Mandel'Stam und Chlebnikov in diesem Bereich sind zwar augenfällig, 
aber es wird bei einem Vergleich klar, daß dies ein typischer Fall von 
"neschodnost' schodnogo" ist. J.-G Lanne bringt dies auf in seinem kurzen 
Aufsatz zum Ausdruck. Er weist darauf hin, daß allein das Auftreten derselben 
Motive ("Bilder") bei beiden Dichtem nichts beweisen kann. Man könne nur auf 
der Basis einer Analyse der Motive im Rahmen der 'inneren Welt' der jeweiligen 
Poetiken die Bedeutungshaftigkeit der Überschneidungen feststellen.76 

Lanne lehnt mit Recht die Auflistung aus dem Kontext genommener Motive 
ab. Dies kann freilich dem Forscher nicht die Arbeit ersparen, die Motive zuerst 
text- bzw. werkimmanent und danach im Hinblick auf ihre Intertextualität zu 
analysieren. Es ist nämlich anzunehmen, daß die verschiedenartigen Bearbei­
tungen ähnlicher Themen und Motive weitere Belege für die hier postulierte veSä 
-predmet -Dichotomie in diesen beiden wohl wichtigsten Varianten der post­
symbolistischen Ästhetik bilden. 

Auf die Relevanz des Motives 'kamen'' in der Poetik insbesondere des frühen 
Mandel'Stams braucht man nicht hinzuweisen. Die wesentliche Differenz in der 
Rolle des Steins bei Mandel'Stam und bei Chlebnikov wird auch bei einer kurzen 
Analyse deutlich. Der Stein bei Mandel'Stam ist einerseits ein Baustein mit allen 
architektonischen Assoziationen oder eine Synekdoche einer oder vieler 
Eigenschaften des Steins (Härte, Schärfe, usw.), andererseits aber auch ein 
'Sammelpunkt' für alle Assoziationen zum 'Wort', der auch gegensätzliche 
Bedeutungen in einer komplexen Einheit vereinigt.77 Die Akkumulation der 
semantischen Möglichkeiten stellt für Mandel'Stam eine selbstgeschaffene (aber 
immer auch auf vorgeformten kulturellen Mustern basierende) semantische 
Einheit dar, dessen Entstehung u.a. den Prozess der kulturellen Wertschöpfung 
abbildet. Es wird schließlich ein Gebäude der Weltkultur postuliert, das 
synthetisch aus den 'Wort-Steinen' gebaut wird. Auf dieser Synthetik basiert 
Mandel'Stams Version der modernen Neoklassik.78 

Chlebnikovs Gebrauch des Motivs "Stein" ist ebenso bezeichnend für seine 
Poetik und läßt die Unterschiede zu Mandel'Stam deutlich erkennen. Sein 
scheinbar ähnliches Auftreten in der Reihe Stein-Gebäude > Wort-Text fungiert 
auf einer ganz anderen Ebene der Bedeutungshaftigkeit, nämlich einer 
a n a l y t i s c h e n Ebene, im Gegensatz zu Mandel'Stams s y n t h e t i s c h e r 



Der Akmeismus Mandel'Stams 125 

tatsächlichen sprachlichen Kern, sondern vielmehr dem neugeschaffenen, auf 
eigenständigen Bedeutungen der einzelnen Laute basierenden Kode der 
"Ursprache" entspricht.80 Insofern eine Synthetik bei Chlebnikov vorhanden ist, 
ist sie lediglich eine Entfaltung dieser grundsätzlichen Analytik.81 

Dem liegt scheinbar auch ein architektonisches Konzept zugrunde, da 
Chlebnikovs "Wort-Steine" zu "Wort-Gebäuden" und "Wort-Städten" werden. 
Aber die Hierarchie der Bausteine ist, wie Hansen-Löve darstellt, nicht nach 
architektonischen Prinzipien der "diskreten" Bauelemente, sondern nach 
"dingsprachlichen" primitiven gegenseitigen Substitutionen bzw. Symbolisie­
rungen zusammengesetzt. Die klassisch-hierarchisierende menschliche Kultur 
wird dadurch umgangen bzw. relativisiert.82 Wieder dominiert also die Analytik. 
Für unsere jetzige Studie ist es wichtig anzumerken, daß die Chlebnikovsche 
Analytik - etwa im Gedicht "Zuravl"' - auf archaisch-mythische Schichten abzielt, 
während Mandel'Stam im Vergleichstext "Bessonica. Gomer. Tugie parusa." 
ausschließlich bewußte, lediglich durch die Zeit verschüttete kulturelle Schichten 
an die Oberfläche bringen möchte. 

Der Unterschied zwischen Chlebnikovs "Buchstabenmythologie" und 
Mandel'Stams durch syntaktische Strukturen und lexikalische Andeutungen 
'formulierten' Appell an die kulturelle Tradition ist aber meines Erachtens 
wesentlich und rückt Chlebnikov viel näher an die analytische frühformalistische 
Verfremdungs-Ästhetik. Wenn Buchstaben als Morpheme, Lexeme oder gar 
Symbole auftreten, so kann man nur von einer Indizierung eines erwünschten, 
aber offenbar weder vorhandenen noch authentisch nachvollziehbaren 
Essentialismus sprechen. Die Verfremdungs-Ästhetik, ähnlich wie der früh­
symbolistische Panästhetismus (Vgl. Hansen-Löve 1984a), schlägt in eine 
Sehnsucht nach mythopoetischer Sinnerfüllung um, und die Träger dieser 
Sehnsucht (sei es Belyj oder Chlebnikov) bauen eine Welt auf, die diesem Appell 
als Index ohne konkreten Gegenstand Ausdruck verleiht. Wenn die Sinn­
erfüllung bei Chlebnikov (im Levi-Strauss'schen Sinne) archaischen Impulsen 
entspricht, die Hansen-Löve in seinen Arbeiten über Chlebnikov (z.B. Hansen-
Löve 1986a) ausfindig macht, müssen diese Impulse als im Unbewußten 
vorhandene angesehen werden, auch wenn sie den GG. Jungschen Archetypen 
oder anderen tiefenpsychologischen Urgestalten nicht unbedingt entsprechen. 

Mandel'Stams Sehnsucht, die toska po mirovoj kul'ture, basiert auf einem 
konkret nachvollziehbaren Bereich, der durch ebenfalls nachvollziehbare 
konkrete Ereignisse aus der Öffentlichkeit verdrängt, aber unbestreitbar 
vorhanden ist. Seine Poetik ist kein Nachfolger der V-Ästhetik und enthält 
dementsprechend nicht ihre analytischen Impulse. Der Akmeismus Mandel'Stams 
ist sozusagen ein reiner Synthetismus, der das Unbewußte nicht antasten möchte 
und den schon im Wort bzw. Logos vorhandenen b e w u ß t e n S i n n 
aufdecken möchte. 



126 Holt Meyer 

Ein Schlußwort 
Die oft nur oberflächlich oder intuitiv empfundene Gemeinsamkeit bzw. 

Verwandschaft zwischen dem Futurismus und dem Akmeismus, sowie das oft 
angesprochene (neo)klassische Wesen beider Richtungen83

 9 muß systematisch 
analysiert werden, besonders wenn eine diachrone Typologie dieser komplexen 
Phase in der russischen Literatur angestrebt wird. B. BuchStab ging mit seiner 
Theorie von der "klassiöeskaja zäum'" in die richtige Richtung, aber, wie wir 
gesehen haben, kann man mit den Begriffen "Klassik" und "zäum'" viel mehr 
anfangen, als BuchStab es in den 20er Jahren gewagt hat. I. Smirnovs 
Zusammenfassung dieser Epoche unter den Begriff "Postsymbolismus" (und v.a. 
die dazu gehörige Theorie der Diachronie) hat sehr viel zur Aufklärung dieses 
Sachverhalts beigetragen. Ich hoffe, mit diesem Versuch - unter Anwendung der 
semiotischen Begriffsbildung und Analyse der Zeichenstruktur - etwas zur 
Systematisierung der Hauptrichtungen des Postsymbolismus beigetragen zu 
haben. 

Ebenso wie die Chlebnikovsche avantgardistische zäum' urmythische, 
unbewußte Schichten indiziert, indiziert die Mandel'Stamsche klassische zäum' 
konkrete, bewußte Kulturschichten, die durch das Gedicht (auf allen Ebenen) als 
Pflug (vgl. kameri-akme-ostrie%4) an die Oberfläche gebracht - d.h. aktualisiert -
werden. BuchStab geht in seinem Aufsatz nicht über die Indexfunktion hinaus, 
aber die (wiederum Peircesche) Symbolfunktion ist bei Mandel'Stam durchaus 
vorhanden und verwirklicht eine Neoklassik mit vielfältigeren Implikationen, als 
BuchStab angenommen hat. Im Sinne Nietzsches g r ä b t s i e und 
u n t e r g r ä b t zugleich; und nach den Worten Pounds, ist sie eine 
D i с h t u h g , die die kulturelle Vorlage v e r d i c h t e t . Wichtig aber für die 
spezifisch neoklassische Beschaffenheit der Dichtung Mandel'Stams ist die 
(zumindest angestrebte) Bewußtheit auch des Substrates, das durch die 
akmeistische Spitze gleichzeitig geschrieben, beschrieben und ausgegraben wird. 

Literatur 

Averincev, Sergej S., "Greöeskaja «literatura» i bliznevostoönaja «slovesnost'»: 
dva tvoröeskich principa" in: Rehgija ihteratura, Ann Arbor 1981. S.5-33. 

Averincev, S.S., "KreSöenie Rusi i put' russkoj kul'tury" in: Russkaja mysV, 
Nr.3734 (24.7.88) Paris 1988. 

Babaev, S., "Mandel'Stam как tekstologiöeskaja problema" in: Voprosy 
Literatury, Bd.4 (1988), S. 201-213. 



Der Akmeismus Mandel'Stams 127 

Belyj, Andrej, GlossaloHja, Berlin 1922 (Nachdruck München 1971). 

Brown, Clarence, Mandelstam, Cambridge 1973. 

BuchStab, Boris, "Po6zija Mandel'Stama" in: Voprosy literatury, 1989, 1, S.123-
148; englisch: RLT 1971,1, S.27ff. 

BuSman, Irina, Podtiäeskoe iskusstvo Mandel'Stama, München 1964. 

Chlebnikov, VeUmir V., Tvorenija, Hg. M. Poljakova, Moskau 1987. 

Döring-Smirnova, Johanna Renata und Smirnov, Igor, Oäerki po istoriäeskoj 
tipologii kul'tur, Salzburg 1980. 

Driver, Sam, "Acmeism" in: SEEJ, Bd. 12, Nr.2 (1968), S.141-156. 

Dutli, Ralph, Ossip Mandelstam "Als riefe man mich bei meinem Namen " Dialog 
mit Frankreich. Ein Essay über Dichtung und Kultur. Zürich, 1985. 

Ejchenbaum, Boris, "Anna Achmatova" in: О proze. Оpodzii. L 1986. S.374-
439. 

Ejchenbaum, В., "Konspekt reöi о Mandel'Stame" in: О Literature: raboty raznych 
let,M19Sl.S.446-449. 

Engel'gart, B.M., Formal'nyj metod v istorii literatury (= Voprosy poetiki, Vyp. 
XI), Leningrad 1927. 

Erlich, Viktor, Der russische Formalismus, Frankfurt a.M. 1987. 

Eshelman, Raoul, Gumilev and Neoclassical Modernism, Diss. Konstanz 1988. 
(=1988a) 

Eshelman, Raoul, "Daj mne, Gospodi, znak": Das kryptische in Gumilevs 
akmeistischer Dichtung" in: WSA 21, S.23-36 (=1988b). 

Foster, Ljudmila A., "Nekotorye leksiöeskie i semantiöeskie osobennosti sbor-
nika Tristia Osipa Mandel'Stama" in: Slavic Poetics Essays in Honor of 
Kyril Taranovsky. (Hg. Jakobson, Roman; van Schoonveld, GH.; Worth, 
Dean S.) Paris 1973. S. 125-34. 

Frege, Gottlob, Funktion, Begriff, Bedeutung, Göttingen 1980. 

Freidin, Gregory, A Coat of Many Colors, Berkeley 1987. 

Ginzburg, Lidija, О lirike, L. 21974. 

Ginzburg, L., "Podtika Osipa Mandel'Stama" in: О starom i novom, L. 1982, S. 
245-301. 



128 Holt Meyer 

Gumilev, N.S., "Zizn* sticha" in: ApoUon, Heft 7 (Apr. 1910). 

Gumilev, N.S., "Nasledie simvolizma i akmeizm" in: ApoUon, Januar 1913 (Heft 
1), S. 42-45. 

Gumilev, N.S., Sobranie Soäinenij, Washington, 1962-64. 

Hansen-Löve, Aage A., Der russische Formalismus, Wien 1978. 

Hansen-Löve, A.A., "Semantik der Evolution und Evolution der Semantik. Ein 
Forschungsbericht zu LP. Smirnovs Modell einer diachronen Semantik." 
In: Wiener Slawistischer Almanach, Bd.6(l9SQ),S. 131-191. 

Hansen-Löve, A.A., "Intermedialität und Intertextualität. Probleme der 
Korrelation von Wort- und Bildkunst. - Am Beispiel der russischen 
Moderne", in: Dialog der Texte (Hg. Wolf Schmid, W.-D. Stempel), Wien 
1983, S. 291-360. 

Hansen-Löve, A.A., "Zum ästhetischen Programm des russichen Frühsym­
bolismus" in: Sprachkunst, Jg. XV (1984) S. 293-329. (=1984a) 

Hansen-Löve, A.A., Der russische Symbolismus: Diabolische und mytho-
poetische Paradigmatik (unveröffenüichte Habilitationsschrift) Wien 1984. 
(=1984b) 

Hansen-Löve, A.A., "Die Entfaltung des 'Welt-Text' Paradigmas in der Poesie V. 
Chlebnikovs" in Velimk Chlebnikov. A Stockholm Symposium, (Hg. Nils 
A. Nilsson), Stockholm 1985, S.27-87. 

Hansen-Löve, A.A., "Metamorphosen der truba in der mythopoetischen Welt 
V.Chebnikovs" in: Velimir Chlebnikov. 1885-1985, Sagners Slavistische 
Sammlung, Bd.l 1, München 1986, S.71-106. (=1986a) 

Hansen-Löve, A.A., "Symbolismus und Futurismus in der russischen Moderne" 
in: The Slavic Literatures and Modernism. A Nobel Symposium (1985) 
Stockholm 1986, S.17-48. (=1986b) 

Hansen-Löve, A.A., "Velimir Chlebnikovs poetischer Kannibalismus" in: 
Poetica, Bd.19, Heft 1-2,1987, S.88-133. 

Hansen-Löve, A. A., "Velimir Chlebnikovs Onomatopoetik. Name und Ana­
gramm" in Nilson 1988. 

Häuser, A., Der Manierismus, München 1964. 

Hocke, G.R., Die Welt als Labyrinth, Hamburg 1957. 



Der Akmeismus Mandel'Stams 129 

Hocke, G.R., Der Manierismus in der Literatur, Hamburg 1958. 

Ivanov, V.V. und Toporov, V.N., "Pöela" in: Mify narodov mira. M. 1980. 
S.354-55. 

Kouboulis, Demetrius J., A Concordance to the Poems of Osip Mandelstam, 
Ithaca 1914. 

Kristeva, Julia, "Bachtin, das Wort, der Dialog und der Roman" (in Literatur­
wissenschaft und Linguistik, Bd.3, Frankfurt a.M. 1972, S.345-375.) 

Lachmann, Renate, Gedächtnis und Literatur, Frankurt a. M. 1990. 

Lanne, Jean-Paul, "V poiskach novogo klassicizma: Chlebnikov i Mandel'Stam" 
in: Russkaja Mysl', Literaturnoe Prilozenie N2 6 (24.6.1988). 

Lanne, Jean-Paul, Vehmir Chlebnikov: poete futurien . Paris, 1983. 

Levin, Jurij L, "O öastotnom slovare jazyka poeta: Imena suSöestvitel'nye у О. 
Mandel'Stama" in: Russian Literature Nr. 2 (1972) (Special issue devoted to 
the poetry of Osip Mandel'Stam), S. 5-36. 

Levin, Ju. I., "O nekotorych öertach plana soderzanija v po6tiöeskich tekstach" in: 
Ivanov, Vjaö.V. (Hg.) Strukturnaja tipologija jazykov. M. 1966. S.199-
215. 

Levin, Ju. I., Segal, D.M., Timenöik, R.D., Toporov, V.N., Civ'jan, T.V. 
"Russkaja semantiöeskaja podtika как potencial'naja kul'turnaja paradigma" 
in: Russian Literature 7-8 (1974) (Special Issue Devoted to Acmeism I) S. 
47-82. 

Leviton, G.A., "Mandel'Stam i Tynjanov" in: Cetvertye mandel'Stamovskie 
ötenija, Riga 1988, S.21-23. 

Lotman, Jurij, "Stichotvorenija rannego Pasternaka i nekotorye voprosy struktur-
nogo izuöenija teksta" in: Trudy po znakovym sistemam 4 Tartu 1969. 
S.206-238. 

Lotman, Ju., "Dinamiöeskaja model' semiotiöeskoj sistemy" in: Trudy po 
znakovym sistemam, Bd. 10,1978. 

Mandel'Stam, Nadezda, Vospominanija, New York, 1970 (Übs.: Das Jahr­
hundert der Wölfe. Eine Autobiographie. Frankfurt am Main, 1970). 

Mandel'Stam, Nadezda, Vtoraja kniga, Paris 1972 (Übs.:Generation ohne Tränen. 
Erinnerungen. Frankfurt am Main, 1974.). 



130 HoltMeyer 

Mandel'Stam, О., Osip Mandel'Stam's Stone. Transl. and Intr. Robert Tracy, 
Princeton, 1981. 

Mandel'Stam, О., Slovo i kul'tura, M. 1987. 

Mandel'Stam, O., Sobranie Soäinenij v trech tomach , Hrsg.: G.P, Struve und 
B.A. Fillipov, Inter-Language Literary Associates, Washington, 1967-69. 
Band I-1967(Stichotvorenija); Band 11-1971 (Proza); Band III-Oöerki, 
Pis'ma; Band IV- YMCA, Paris, 1981(dopolnitel'nyj torn). 

Mandel'Stam, O., Stichotvorenija, M.-L. 1928 (Nachdruck: Berkeley, 1984). 

Mandel'Stam, O., Stichotvorenija, Hg.: Chardziev, N.I.; Vorwort: DymSiö. A.L., 
L. 1973. 

Mandel'Stam, O., The Complete Critical Prose and Letters, (Hg.) Jane Gray 
Harris, Ann Arbor, 1979. 

Meijer, Jan M., "The Early Mandel'Stam and Symbolism" in: Russian Literature 
VII (1979) S.521-536. 

Meyer, Holt, Die diachrone Typologie des frühen lyrischen Werks Osip 
Mandel'Stams: eine modernistische Neoklassik (Hausarbeit), München 
1988. 

Nilson, Nils Äke, Osip Mandel'Stam. Five poems. Stockholm, 1974. 

Oraic, Dubravka, "Citatnost*" in: Russian Literature XXIIHI (15.2,88). S.113-
132, 

Peirce, Charles S., Semiotische Schriften. Bd.l, Frankfurt 1986. 

Potebnja, A.A, Izzapisokpo teorii slovesnosü. Charkov 1905 (Nachdruck: The 
Hague-Paris 1970). 

Ronen, Omry, An Approach to Mandel'Stam (Biblica Slavica Hierosolymitana) 
Jerusalem, 1983. 

Ronen, O., "Leksiöeskij povtor, podtekst i smysl v poetike Osipa Maudel'Siama" 
in: Slavic Poetics Essays in Honor of Kyril Taranovsky, (Hg. Roman 
Jakobson; GH. van Schoonveld; Dean S. Worth) Paris 1973, S,367-388. 

Segal, D.M., "Pamjat' zrenija i pamjat' smysla (Opyt semantiöeskoj po&iki. 
Predvaritel'nye zametki) in: Russian Literaturel-% (1974) (Special Issue 
Devoted to Acmeism I) S. 121-132. 

Smirnov, Igor' Pavloviö, Chudoiestvennyj smysl i evoljucija poetiöeskich 
sistem, M. 1977. 



Der Akmeismus Mandel'Stams 131 

Smirnov, I.P., "О specifike chudozestvennoj (literaturnoj) pamjati" in: WSA, 
1985. S.5-20. 

Smirnov, I.P., "Avangard i simvolizm (Elementy postsimvolizma v simvolizme)" 
in: Russian Literature ХХШ-П (15.2.88). S.147-168. 

Sola, Agnes, "Mandel'Stam, Poeticien formaliste?" in: Revue des etudes slaves, 
Bd.50,Nr.l(1977),S.37-54. 

Spet, Gustav, "Estetiöeskie fragmenty" in: G.S., Sodinenija, Hg. S. Averincev 
u.a., Moskau 1989, S.345-474. 

Steiner, Peter "Poem as Manifesto: Mandel'Stam's 'Notre Dame'" in: Russian 
Literature, Vol. 5, Nr. 2 (1977). S. 239-256. 

Taranovskij, Kiril, "Dva 'molöanija' Osipa Mandel'Stama" in: Russian Literature 
Nr. 2 (1972) (Special Issue Devoted to the Poetry of Osip Mandel'Stam), S. 
126-131.(=1972a) 

Taranovskij, K., "Razbor odnogo 'zaumnogo' stichotvorenija Mandel'Stama" in: 
Russian Literature Nr. 2 (1972) (Special Issue Devoted to the Poetry of 
Osip Mandel'Stam), S. 132-151.(=1972b) 

Taranovskij, K., Essays on Mandelstam, Cambridge 1976. 

Terras, Victor, "Classical Motives in the Poetry of Mandel'Stam" in: SEEJ 
BdJO, Nr.3 (1966), S.251-267. 

Terras, V., "Osip Mandel'Stam i ego filisofii slova" in: Slavic Poetics Essays in 
Honor of Kyril Taranovsky. (Hg. Roman Jakobson; C.H. van 
Schoonveld; Dean S. Worth) Paris 1973. S.455-60. 

Timenöik, R.D., "«Po6tika Sankt-Peterburga» Epochi simvolizma/post-
simvolizma" in: Trudy po znakovym sistemam, Band VII S. 117-124. 

Timenöik, R.D., "Zametki ob akmeizme" in: Russian Literature 7-8 (1974) 
(Special Issue Devoted to Acmeism I) S. 23-46. 

Timenöik, R.D., "Zametki ob akmeizma П" in: Russian Literature Bd.. 5 Nr. 3 
(1977). S. 281-300. 

Timenöik, R.D., "Zametki ob akmeizma Ш" in: Russian Literature Bd. 9 (1981). 
S.175-90. 

Tjalsma, Howard W., Russian Acmeism: Its History, Doctrine, and Poetry 
(Dissertation) Ann Arbor (USA) 1967. 

Tjalsma, H. W., "Acmeism" in: The Modern Encyclopedia of Russian and Soviet 
Literature (Hg. Harry Weber) Bd.l, Gulf Breeze (Florida) 1977. S.25-30. 



132 Holt Meyer 

Toddes, E., "Mandel'Stam i Tjutcev" in: IJSLP, Bd.XVB (1974), S.59-85, 

Tynjanov, Jurij, "O Chlebnikove" in: Chlebnikov, V,V. Sobranie Soöinenij(A 
Bde.), M. 1928-33. (Nachdruck München 1968). Bd. I, S. 17-29. 

Tynjanov, Ju., Problema stichotvornogo jazyka, L. 1924 (Nachdruck: The 
Hague, 1963) 

Tynjanov, J., "Promezutok" in: Archaisty i novatory. L., 1929. (Nachdruck 
München, 1967) S.541-580. 

Weststeijn, Willem G., "A.A. Potebnja and Russian Symbolism" in: Russian 
Literature VII (1979) S.443-464. 

Zamjatin, Evgenij "Sovremennaja russkaja literatura" in: Sodinenija, Bd. 4, 
München 1988, S.348-365. 

Zirmunskij, Viktor Maksimoviö, "Na putjach к klassicizmu (O. Mandel'Stam -
«Tristia»)" in: Izbrannie trudy, Bd. 1, L., 1977, S. 138-37. 

Zirmunskij, V.M., "PreodolevSie symvolizm" in: Izbrannie trudy, Bd. 1, L., 
1977, S. 106-133. 

Zirmunskij, V.M., "Valerij Brjusov i nasledie PuSkina" in: Izbrannie trudy, Bd. 
1, L., 1977, S. 142-204. 

Zolkovskij, A.K. u. Söeglov, Ju. K., ""Ja p'ju za voennye astry ..." poeticeskij 
avtoporrret Mandel'Stama" in: Mir avtora i struktura teksta, Tenafly (N.J., 
USA), 1986, S. 204-277. 

Zolkovskij, A.K., "Invarianty PuSkina", in: Trudy po znakovym sistemam Nr. 11, 
Tartu, 1979, S.3-25. 

Anmerkungen 
1 BuchStab 1989. 

2 "Сказав «классик», отделывается от обязанности характеризовать 
непонятного поэта. А просто сказать «классик» - значит ничего не 
сказать. У этого слова много смыслов, и все неясные." Ibid., S. 125. 

3 Im zweiten Gedichtband, Tristia, ist antike Thematik und Motivik zwar stark 
vertreten, aber auch dort sollte man sich hüten, sie ins Zentrum der ästhe­
tischen Bestrebungen Mandel'Stams zu rücken. 



Der Akmeismus Mandel'Stams 133 

4 BuchStab weist auf einige Widersprüche innerhalb der Argumentation 
Zirmunskijs hin. Einerseits zählten laut Zirmunskij "phantastische 
Wortverbindungen" (fantastiöeskie soöetanija) zu den wichtigsten Verfahren 
in der Poetik Mandel'Stams, was einen "logischen und sachlichen Sinn" des 
Wortes gänzlich auszuschließen scheine. Andererseits behaupte Zirmunskij 
gleichzeitig, daß die Komposition des "klassischen" (im Gegensatz zum 
"romantischen") Kunstwerks dermaßen stringent sei, daß keine Strophe 
ausgelassen werden könne, ohne daß die ganze Struktur des Werkes 
zusammenbreche. Mandel'Stam aber weist eine sehr starke Tendenz zum 
Weglassen bzw. Hinzufügen von Strophen auf, wonach er nach Zirmunskijs 
Definition zu den "Romantikern" gezählt werden müßte (BuchStab 1989, S. 
125 ff.). 

5 Ibid., S. 129 

6 Ibid. 

7 Der Aufsatz ist zwar spät veröffentlicht worden, hätte aber spätestens nach der 
Erscheinung in englischer Übersetzung 1971 eine Wirkung zeigen sollen. 

8 Der hier verwendeten Begriff "Moderne" bezieht sich auf die historische 
Moderne des späten 19. und frühen 20. Jahrhunderts, die mit dem gesamt­
europäischen Symbolismus einsetzt (in Rußland um 1890, in Frankreich 
etwas früher) und mit dem Ausklingen der historischen Avantgarde (in 
Rußland etwa 1930) endet* Der Begriff ist freilich nicht nur eine zeitliche 
Eingrenzung, sondern meint diejenigen postrealistischen Strömungen der 
Literatur, die ein Bedeutungsschaffen außerhalb der Sujetebene (zwangsläufig 
in der Lyrik, aber auch in der Prosa) in den Vordergrund rücken und 
ontologisch von der einen oder anderen Art von Dualität des Universums 
ausgehen - und gerade die vorausgesetzte "andere" Sphäre ins Zentrum der 
Aufmerksamkeit rücken. 

9 Z.B. "Союзы у Мандельштама такие же условные знаки 
н е о с у щ е с т в л я е м ы х л о г и ч е с к и х с в я з е й , как и 
ф о р м у л ы . " (BuchStab 1989, S. 133; Hervorhebung von mir) oder 
"Стихотворение Мандельштама строится прежде всего как 
синтаксическая схема. Смысловые соотношения подбираются к этой 
схеме" (S.134). Und schließlich als allgemeine Definition: "Заумь -
интонационная, очищенная, альгебраизированная интонация, 
подчеркнутая о п у с т о ш е н и е м в о б л а с т и в е щ е с т ­
в е н н ы х с в я з е й . " (S.137). 
Vgl. auch Engel'gart 1927, S.67-71, wo zäum' als ein heuristisches Mittel des 
frühen Formalismus beschrieben wird, und zwar als "...'Waffe' gegen die 
weltanschaulich-inhaltliche Kunstbetrachtung, ein Intrument also, das nur 
bedingte Gültigkeit besitzt. Die zaumnost' als Prinzip ist insofern also 



134 Holt Meyer 

gerechtfertigt, die zäum' - Sprache besitzt dagegen keine objektive Realität..." 
Hansen-Löve 1978, S. 178. 

1° In Taranovskij 1972b wird eine ähnliche, eher oberflächliche Auffassung des 
Begriffes zäum' - d.h. als reiner Unsinn - verwendet und sofort negiert. Das 
Gedicht "Cto pojut öasy-kuzneöik" (1917) ist nämlich von G. Struve und 
anderen in diesem Sinne beschrieben worden. ("Такая его характеристика 
объясняется, во-первых, осложненной синтаксиче-ской структурой, 
и во-вторых, очень сложной метафоричностью образов." Taranovskij 
1972b, S.132). Taranovskij macht sich daran zu beweisen, daß es sich beim 
Mandel'Stamschen Gedicht nicht um zäum' handelt, da alles durch 
verschiedene Subtexte - semantisch - erklärt werden könne. Dabei handelt es 
sich gerade hier um ein Beispiel des BuchStabschen "klassiöeskaja zäum"'. Die 
komplexe Syntax des Gedichts, die darauf basiert^ daß die ersten drei 
Strophen auf der wörtlich wiederholten Konstruktion "Cto ... Eto" - im Sinne 
von "Daß x passiert, bedeutet у" - aufgebaut werden, und die vierte und letzte 
Strophe mit einem abschließenden und erklärenden "Potomu öto..." beginnt, 
ist meines Erachtens ein Musterbeispiel für die von BuchStab beschriebene 
logische syntaktische Struktur ohne offensichtliche semantische 
Entsprechung. BuchStab (1989, S. 130-131) führt sogar ein ähnliches Beispiel 
auf Basis der Konstruktion "Cto zvuk?" an, die er auf ähnliche syntaktische 
Strukturen bei Dmitriev und PuSkin zurückführt. 

11 "Уже из этой цитаты видно, что Мандельштам и прокламируя 
акмеизм глубоко чужд ему в том, что является основным для 
каждой поэтической школы - в отношении к слову." BucMtab 1989, 
S.139 

12 Die Begriffe "archaisch" und "archaistisch" werden hier nicht im Sinne der 
"archaisierenden" Richtung der romantischen Dichtung in der Beschreibung 
von Ju. Tynjanov verstanden, sondern im Sinne von V. Toporov (vgl. z.B. "O 
öislovych modeljach v archaicnych tekstach" [in Struktura teksta, Hg. T. 
Civ'jan, Moskau 1980]). Zum "Archaismus" im Futurismus vgl. die 
einschlägigen Arbeiten von Hansen-Löve (1985,1986a, 1986b, 1987,1988). 

13 Es wird in dieser Version häufig argumentiert, daß das Gedicht "Net, ne luna, 
a svetlyj ciferblat" die akmeistische "Erleuchtung" Mandel'Stams 
dokumentierte. Man könnte eher argumentieren, daß Mandel'Stam den 
Übergang vom Symbolismus zum Akmeismus dort i n s z e n i e r t . 

14 Wir werden sehen, daß dieser Punkt in der Moderne entscheidend uminter­
pretiert werden muß, da moderne Kunst per definitionem a-mimetisch ist. 

15 Der Neoklassizismus der totalitären Kunstrichtungen (v.a. in der Architektur) 
ist ausgesprochen anti-modern und der Neoklassik entgegengesetzt. Ganz 
anders ist es mit der Thematisierung des Petersburger Klassizismus des 18. 
Jahrhunderts (auch wiederum vorwiegend in der Architektur) in der 



Der Akmeismus Mandel'Stams 135 

neoklassischen Dichtung der Moderne - hier dient sie als Index für das 
Klassische (vgl. "Admiraltejstvo", in dem das Moment des Handwerklichen 
eine wichtige Rolle spielt: "Он учит: красота - не прихотъ полубога / А 
хищный глазомер простого столяра". 

1 6 Eshelman 1988а, S.208 (Hervorhebung von mir). 

17 Ibid.,S.l. 

1 8 "The following study ... proceeds from a critical impulse provided by 
deconstruction « namely the critique of order as such -- but at the same time 
reverses the perspective from which the analysis takes place: order is 
perceived here not as an epistemological, but as an axiological problem (i.e. 
one of value). In other words, order is not seen as the result of unsuccessful 
attempts to overcome the inherent arbitrariness of language (attempts which 
can then be reconstructed), but rather as a means of producing certain aesthetic 
values within a certain historical system of norms." Ibid., S.3. 

19 Ibid. 

2 0 Eine Ausprägung dieses Hermetismus wird in Eshelman 1988b behandelt, und 
zwar die im Laufe der Entwicklung Gumilevs zunehmende Tendenz zu 
"kryptischen Verfahren", die mit seinem distanzierten "hohen" Stil eng 
verbunden seien (S.29). 

21 Ibid., S.7. Daß dies auch als vorbildlich Beschreibung des mythopoetischen 
Symbolismus (etwa in der Darstellung von Hansen-Löve in 1984b) dienen 
könnte, zeigt, daß Eshelman in seiner typologischen Beschreibung von einer 
ganz anderen Ebene ausgeht. Er schreibt in 1988b auch vom "neoplatonischen 
Harmonie- und Einheitsstreben" des frühen, akmeistischen Gumilevs (S.34). 

22 Eshelmans automatische Zuordnung T. Gautiers zur Neoklassik ist unklar und 
möglicherweise eine direkte und unkritische Übernahme der eigentümlichen 
Mandel'Stamschen Umdeutung der Kunstepochen (vgl. weitere Erläuterungen 
zu den Umdeutungen in nachfolgenden Anmerkungen). Es ist zwar wahr, daß 
Gautiers Gedichtband Emaux et camees (1852) von den Parnassiens als 
Vorbild verehrt wurde, aber die Werke der 1830er Jahre (Albertus ou Tarne et 
le pechö, Poesies, L' Eldorado, Madamoiselle de Maupin, usw.) und die 
Beschäftigung am Lebensende mit der Histoire du romantisme (veröffentl. 
1874) deuten auf ein (zumindest zeitweise) eher romantisches Selbst­
verständnis hin. Was Emaux et camees selbst betrifft, so kann man auch viele 
Affinitäten mit der französischen Romantik finden ("Affinites secretes" mit 
Vigny, "La Fellah und "L'esclave noir" mit Hugo's Orientales). Man sollte 
auch vorsichtig sein, die "L'art pour l'art"-Ideologie im Schlußgedicht "L'art" 
als eindeutig neoklassisch zu bezeichnen - sie könnte vielmehr mit dem frühen 
Symbolismus eines Brjusov in Verbindung gebracht werden (nicht umsonst 
hat der Symbolist Baudelaire seine Les Fleurs du malT. Gautier gewidmet). 



136 Holt Meyer 

Wenn man aber auch Brjusov zur Neoklassik zählte dann muß die 
Klassikdefinition auf rein stilistischer Ebene haftenbleiben. Zirmunskij bewies 
in seiner Analyse der Brjusovschen Fortsetzung von PuSkins "Egipetskie 
noöi" (Zirmunskij 1977), daß der Vergleich auch auf dieser Ebene nicht 
stichhaltig ist. Eine undifferenzierte Einordnung Gautiers als Neoklassiker ist 
nur bei ausschließlicher Berücksichtigung von Gumilevs Bemerkung zu 
Gautier aufrechtzuerhalten: "Каждое из них {Shakespeare, Rabelais, Villon 
und Gautier - H.M.} - к р а е у г о л ь н ы й к а м е н ь для здания 
акмеизма ... Теофиль Готье для этой жизни нашел в искусстве 
достойные одежды безупречных форм." Gumilev 1913, S.44-45, 

2 3 Die Analyse des Akmeismus in Lachmann 1990 (S.354-371) setzt die 
Tendenz fort, von Mandel'Stam allein den Akmeismus abzuleiten, obwohl ein 
Anspruch auf Allgemeingültigkeit nicht fehlt: "Ich werde mich im folgenden 
auf die Interpretation einiger Essays von Mandel'Stam beschränken, obgleich 
die Hauptthesen aus meiner Sicht auch auf das Werk [von Gumilev und 
Achmatova] zutreffen." (S.354, Anm.) 

2 4 Vor allen Dingen fragt man sich, wozu diese "Ästhetik der Ordnung" in 
Opposition steht, d.h. wovon sich Gumilev mit der "Ästhetik der Ordnung" 
absetzen wollte. Wenn man die Frage so stellt, kommt man zu dem Schluß, 
daß die im Prinzip richtige Bezeichnung auf die meisten postsymbolistischen 
Richtungen angewandt werden kann, da der Kult des Chaos ein ausgeprägtes 
Merkmal jeder symbolistischen Poetik ist, sei sie Ivanovscher (d.h. betont 
dionysischer), Belyjscher oder Merezkovskijscher Prägung. So gesehen ist 
auch die "genaue Wissenschaft" der Chlebnikovschen "Buchstabenmytho­
logie" (vgl. 2.4.) und Numerologie (mit den damit verbundenen "genauen" 
Zukunftsvoraussagen) auch eine Art "Ästhetik der Ordnung". Kurz gesagt, 
der Begriff ist meines Erachtens zu weit gefaßt, um im höchst komplizierten 
Feld des russischen Postsymbolismus typologische "Ordnung" zu schaffen. 

25 "Поскольку описание...влечет за собой повышение меры организо­
ванности, самоописание той или иной семантической системы, 
создание грамматики самой себя является мощным средством 
самоорганизации системы. В такой момент исторического 
существования данного языка и - шире - данной культуры вообще в 
недрах семиотической системы выделяется некоторый подъязык (и 
подгруппа текстов), который рассматривается как метаязык для 
описания ее же самой. Так, в эпоху классицизма создаются много­
численные произведения искусства, которые являются описаниями 
системы произведений искусства. Существенно подчеркнуть, что в 
данном случае описание есть самоописание, метаязык заимствуется 
не извне системы, а представляет ее подкласс." Lachmann 1978, S.22. 
Den Unterschied zum Eshelmanschen Begriff der "Ästhetik der Ordnung" 
bildet das Moment einer S e l b s t o r g a n i s i e r u n g der Kultur bzw. der 
kulturellen Tradition, was auch auf die Dominanz des (kulturell) betont 
internen, hermeneutischen Diskurses hinweist. Die (zumindest axiologische) 



Der Akmeismus Mandel'Stams 137 

Selbstdistanzierung der frühen Futuristen von jeder (v.a. eigenen) kulturellen 
Tradition, sowie der Appell eines Chlebnikovs an das vorkulturelle 
mythologische Substrat der Sprache scheinen sich deutlich von einer solchen 
kulturellen S e l b s t o r g a n i s i e r u n g abzuheben. 
Zu den Besonderheiten der Klassikkonzeption in Rußland vgl. Lachmann 
1990, S.280ff, besonders die These, daß das Klassische als das "zentripetale" 
Modell zum "zentrifugalen" Avantgardistischen in Opposition steht, "womit 
nicht nur die historische Avantgarde gemeint ist, sondern eher das 
"Progressive" im Sinne Friedlich Schlegels" (S.283). 

26 Dies ist freilich keine neue Idee, allerdings eine, die immer wieder hervor­
gehoben werden muß, da die Versuchung der übertriebenen Verall­
gemeinerung der Romantik - übrigens ein an und für sich interessantes 
Problem aller postromantischen Kulturen - unwiderstehlich zu sein scheint. 

27 Vgl. D. Arendts ausführliche Gegenüberstellungen der religiösen Barock­
dichtung und der nihilistischen frühromantischen Poesie in Nihilismus in der 
Frühromantik, Tübingen 1977. 

2 8 Dies soll nicht zu einer wahllosen Aufzählung der intertextuellen Bezüge ä la 
Taranovskij-Ronen leiten, sondern im Gegenteil zu einer differenzierenden 
Analyse der Bearbeitung der verschiedenen Kulturschichten; diese Aufgabe 
wäre außerhalb des Rahmens dieses Aufsatzes. Ein Vergleich mit dem 
Universalismus J. Brodskijs wäre in seiner solchen Studie auch angebracht. 

29 "Der Kulturbestand wird als Anthologie von Gipfelleistungen vorgelegt. Das 
Erbe 'entsteht'" Lachmann 1990, S.284. 

30 Lachmann 1990, S.283. 

31 Ibid., 284. 

32 Bei Mandel'Stam wird dies mit der ahistorischen Bergsonschen Konzeption der 
duree in Verbindung gebracht. 

33 Es gilt in diesem Zusammenhang zu fragen, inwieweit die gesamte klassische 
Tradition - auch und wohl v.a. die Regelrhetorik - als Reaktion auf zu 
gewissen Zeiten als eine Serie von 'Verstößen' empfundene poetische Praxis 
(vgl. Hausers bereits referierte These von der Kurzlebigkeit der Klassik) und 
in dem Sinne selbst eher 'sekundär' ist. 

34 Dies wird am Beispiel des französischen Avantgardisten Francis Ponge 
deutlich, der, ähnlich wie Chlebnikov, eine Philosophie der Wort-Dinge 
entwickelte, aber ein starkes Interesse für die französische Klassik des XVI.-
XVII. Jahrhunderts zeigte (vgl. sein "Pour un Malherbe"). 



138 Holt Meyer 

3 5 Die Literatur des französischen und italienischen Mittelalters (Villon, Dante) 
wiederum, das ebenfalls wesentlich für diese Kulturkonzeption ist, stellt einen 
nicht-lokalen Rahmen für die akmeistische Dichtung dar. Dazu vgl. DUTLI 
1985, S.236ff. 

3 6 Es sei hier angemerkt, daß Mandel'ätam in seinen kritischen Schriften eine 
sehr eigentümliche Sicht der vergangenen Kunstepochen propagiert. 
Demgemäß verwendet er einen Begriff wie "Hellenismus", der wenig mit der 
historischen Periode des alexandrinischen Reiches zu tun hat, sondern 
vielmehr als Sprungbrett in seine Kulturkonzeption dienen soll. Die 
nachfolgenden Zitate sind gewissermaßen ausgewählte Ziegelsteine des 
hellenistischen .Hauses, in dem Mandel'Stam allein zu wohnen gedachte. 
Gleichzeitig war Mandel'Stams bewußte Umdeutung der Kulturepochen ein 
Appell an den Leser, diese Kulturschichten für sich selbst zu aktivieren. Vgl. 
auch meine Erläuterungen zu Mandel'Stams Beschreibung des Mittelalters, zu 
seiner überraschenden Vereinigung von Rabelais und Villon in der Ahnentafel 
des Akmeismus usw. 

37Vgl.Tjalsmal967,S.110. 

3 8 Zu den Begriffen "vitijstvennost'" bzw. "bytijstvennost" vgl. Averincev 1988, 
S.12. 

3 9 Man kann Mandel'Stams "häuslichen Hellenismus" mit dem Thema der 
"Häuslichkeit" in der russischen Kultur der Moderne - etwa bei V. Rozanov -
in Verbindung bringen. V. Rozanovs "Häuslichkeit", die sich in seiner 
intensiven Beschäfigung mit dem Tod seiner Frau in "OpavSie list'ja", aber 
auch in seinen Ansichten über das Wesen der orthodoxen Kirche in den 
explizit religiösen Schriften niederschlägt, wächst z.T. aus einer Abneigung 
gegen die "unpersönlichen", "fortschrittlichen" Ideologien seiner Zeit und aus 
dem Versuch, die seiner Meinung nach von den Gläubigen entfremdete 
Kirche wieder zu einer Einheit mit dem Volk zu führen. Die "Häuslichkeit" 
bei Mandel'Stam enthält sicherlich auch Elemente der Rozanovschen 
Weltanschauung, wird aber auf rein kultureller Ebene durch die Ausbreitung 
des Bereiches des Konkreten auf die klassische Kultur (und die Kultur 
überhaupt - siehe meine Ausführungen zur Zeichenstruktur unten) 
angereichert. Mandel'Stams postrevolutionäre Beschäftigung mit der 
"Häuslichkeit" erhält eine zusätzliche aktuelle Bedeutung durch die faktische 
Zerstörung der Häuslichkeit durch die bolschewistische Kulturrevolution und 
Sozialpolitik. Das Häusliche wird in der frühen Sowjetzeit zum faktisch 
Exotischen und erhält eine 'unzeitgemäße' Nebenbedeutung - wie etwa bei den 
einzelnen häuslichen Gegenständen in "Egipetskaja marka": "Но как 
оторваться от тебя, милый Египет вещей? Наглядная вечность 
столовой, спальни, кабинета." (Soor. so£. П, S.5). Es wird dadurch in die 
Nähe der "Häuslichkeit" etwa eines M. Bulgakovs (z.B. in Belaja gvardija) 
gerückt, aber auch an die "Häuslichkeit" des Mr. Smith in Pil'njaks Tret'ja 
stolica. Zum revolutionären Moment der mit der Häuslichkeit verbundenen 



Der Akmeismus Mandel'Stams 139 

Klassik vgl. auch den berühmten mehrdeutigen Satz am Ende von "Slovo i 
kurtura": "Классическая поэзия - поэзия революции." (Sobr. soö. II, 
S.227). 

4 0 Zahlreiche Diskussionen um "Voz'mi na radost' iz moich ladonej", 
"Zolotistogo meda struja iz butylki tekla", "Na kamennych otrogach Pierii", 
"Za to, öto ja ruki tvoi ne sumel uderzat'", "Tristia" u.a. sind in diese Richtung 
gegangen. Vgl. etwa Taranovskij 1976. 

41 Dies steht im Gegensatz zur Intention der symbolistischen Dichtung, die sich 
bei V.Ivanov auch in seiner dionysisch-orientierten Rezeption der Klassik 
niederschlägt. V. Ivanov "identifies Symbolist poetry with a deeper 
psychological response in the reader" (Tjalsma 1967, S.18). Im Gegensatz zur 
dionysischen Zerteilung und Auflösung, die in der Poetik Chlebnikovs einen 
Höhepunkt erreicht (hier deutet sich die aus akmeistischer Sicht bestehende 
Kontinuität zwischen Symbolismus und Futurismus an), bemüht sich der 
apollinisch orientierte Akmeismus um die Erstellung bzw. Aufdeckung von 
geordneten Kultur- bzw. Sprachketten. Diese Bemühung findet in der Poetik 
Brodskijs ("Cast' reöi") eine logische Fortsetzung. 

4 2 Hier sehen wir eine weitere eigenwillige (Um-)Deutung einer Kunstepoche (in 
diesem Fall des Mittelalters), die in ihr Gegenteil zu verwandeln scheint. Viele 
Kommentatoren lassen solche Äußerungen einfach im Raum stehen, vielleicht 
deshalb, weil sie sich nicht bewußt sind, wie provokant sie gemeint waren, 
oder möglicherweise, weil Mandel'Stam seine Weltsicht mit solcher 
Überzeugung darlegt, daß man nicht mehr zu widersprechen wagt. 

4 3 In seinem Aufsatz "O poezii klassiöeskoj i romantiöeskoj" (1920) gibt 
Zirmunskij eine solche, an sich sehr heterogene Zusammensetzung als Vorbild 
für die Klassik an, und definiert den gemeinsamen Nenner als die 
Abwesenheit der Persönlichkeit des Dichters bzw. die Vollständigkeit des 
Werkes ohne sie: "Поэмы Гомера, трагедии Шекспира и Расина, (в 
этом смысле одинаково «классические»), комедии Плавта и Мольера, 
«Полтава» Пушкина и его «Каменный гость», «Вильгельм Мейстер» 
и «Герман и Доротея» Гете не заключают в себе для читателя 
никакого понуждения выйти за грани совершенного и в себе 
законченного произведения искусства и искать за ним живую, 
человеческую личность поэта, его душевную « б и о г р а ф и ю » . " 
(Zirmunskij 1977, S.135). Hier wird darauf hingewiesen, daß die moderne 
Neoklassik an der Aufdeckung nicht psychologischer, sondern literarischer 
Tiefenvorgänge interessiert ist. 

4 4 "Мечта о духовном разоружении так завладела нашим домашним 
кругозором, что рядовой русский интелигент иначе не представляет 
себе конечной цели прогресса, как в виде этого неисторического 
«мира»". (Sobr.Soö П, S.289). 



140 Holt Meyer 

45 Sobr.Soö.n, S.288-89. 

4 6 "Прославленный «ум» Чаадаева, этот гордый ум, почтительно 
воспетый Пушкиным", Ibid., S.285. 

47Sobr.Soö.II,S.290. 

4 8 Die übergeordnete Wichtigkeit der Verbindungen zwischen den sekundären 
Bedeutungsträgern gerade im kulturellen Bereich ist in Mandel'Stams Prosa 
ein zentrales Prinzip. Dies ist ein wichtiger Bestandteil und die spezische 
Beschaffenheit seiner Modernität (d.h. des anti-mimetischen Charakters seines 
Schaffens) - im Gegensatz zur symbolistischen oder futuristischen 
Modernität, der anders beschaffene Substrate zugrundeliegen, 

49 "Туда, где все - необходимость, где каждый к а м е н ь , покрьггый 
паутиной времени дремлет, замурованный в своде, Чаадаев принес 
нравственную свободу, дар русской земли, лучший цветок, ею 
взращенный". Sobr. soö. II, S.290. Diese Verbindung wird zusätzlich 
verstärkt bzw. bereichert durch die wiederholte Thematisiemng von Rom und 
des Papstes ("tu es Petrus") in einem Aufsatz, der im übrigen zur gleichen Zeit 
wie die Romgedichte in Kamen' verfaßt wurde. 

50 Vgl. Babaev 1988, S. 206. Er bespricht auch die Gründe für die Entfernung 
des Vornamens aus dem Titel in der Version des Aufsatzes, die 1928 in der 
Sammlung "O poezii" erschien. Dies sei, so Babaev, Ausdruck des 
Bestrebens Mandel'Stams, den Aufsatz zu vereinfachen. 

51 Man könnte sich beispielsweise fragen, ob das Zitieren (oder, besser gesagt, 
die citatnost') in der Moderne nicht die Abschwächung der Funktion des 
Genres als "des Gedächtnisses der Literatur" (Bachtin) in gewisser Weise 
kompensiert. Die Bachtinlektüre in Kristeva 1972, die die Dialogizität in die 
Konzeption des Doubles bzw. des Paragramms weiterentwickelt und die 
Theorie der Intertextualität in Lachmann 1990 entschieden prägt, erhebt die 
notwendige Einstellung des literarischen Wortes bzw.. Textes auf 
vorangegangene literarische Worte und Texte und die daraus resultierende 
Ambivalenz zu den herausragendsten Merkmalen der Sprache der Literatur 
überhaupt. Aus dieser Sicht wäre die explizite Intertextualität des Akmeismus 
ein metaliterarischer Selbstverweis, der die Entstehung bzw. die 
Beschaffenheit des künstlerischen Wortes zum eigentlichen Thema der 
Dichtung macht und zugleich die Humboldtsche-Potebnjasche These der 
Homologie des poetischen Wortes und der Sprache entmystifiziert (vgl. 2.2.), 
da die Arbeit mit den Subtexten konkret-handwerklich (dazu gehört auch der 
Pathos des Handwerklichen in den Manifesten des Akmeismus) wird, 
Smirnov leitet diese Tendenz von der besonderen Zeichenstruktur des 
Akmeismus ab, die ihrerseits durch philosophische Grundsätze motiviert 
wird, ab: Da im Akmeismus die Erscheinungen der Kultur und die empirische 
Wirklichkeit gleichwertig, und die jetzigen Ereignisse die Wiederkehr der 



Der Akmeismus Mandel'&tams 141 

historischen Ereignisse sind, sind literarische Zitate gleichberechtigte 
materielle Denotate. "Современность воспроизводила собой уже 
готовые историко-культурные формы (пронизывающая все акмеист­
ское творчество тема «вечного возвращения» , что позволяет 
объяснить тот интерес акмеистов к литературной цитате, который 
обычно отмечается." Smirnov 1977, S.147. 

52 In diesem Sinne bildet der Akmeismus eine Art Meta-Intertextualität, die das 
bewußte Durchspielen der Subtexte bzw. den Nachvollzug der kulturellen 
Ketten inszeniert. Das heißt aber auch, daß man die positivistische 
Quellenfindung nicht als Analyse, sondern als eine nicht-poetische 
Fortsetzung (eine Fortsetzung des Akmeismus mit anderen Mitteln) betrachten 
muß. 

5 3 Im Sinne unserer Darstellung heißt dies, daß keine der konkurrierenden 
Konzeptionen der Modernität (Symbolismus, Ego-Futurismus, Primitivismus, 
usw.), die in der Entstehungsphase des Akmeismus (1910-1912) 
nebeneinander existieren, die dominante Position erlangen kann. 

5 4 Bei Gumilev ist diese Sphäre viel näher an der orthodoxen Metaphysik 
angesiedelt, während bei Mandel'Stam diese Sphäre eine von verschiedenen 
ist, die in bestimmten Zeitaltern die Kultur schaffen und weitergeben. 

55 Es soll nicht der Eindruck entstehen, daß ausschließlich Achmatova, Gumilev 
und Mandel'Stam zu den Akmeisten gerechnet werden, wenn die 
"halbsymbolistischen" Randfiguren Lozinskij, Silejko usw., wie auch "Voll­
mitglieder" wie S. Gorodeckij und Vertreter der zweiten Akmeistengeneration 
wie N. Ocup nicht ausdrücklich behandelt werden. Eine Gesamtdarstellung 
des Akmeismus, auf die diese Studie keinen Anspruch erhebt, müßte nicht nur 
diese Figuren "unter ein Dach bringen", sondern auch Ausblicke auf die sich 
explizit auf die Akmeisten berufende Neoklassik ab den 60er und 70er Jahren 
(Brodskij, KuSner, Rejn usw.) gewähren. 

56 Weststeijn 1979, S.462. 

57 Smirnovs Theorie der Diachronie in der Dichtung führt den Wechsel von einer 
Epoche bzw. Stilformation zur nächsten auf eine grundsätzlich dialektische 
Transformation in der Zeichenstruktur zurück. Er geht vom Modell der 
"fundamentalen semiotischen Antinomie" aus: die Dreiteilung in 1) das 
Bezeichnende (Signifikant, oznaöajuSöee) = Bilder der empirisch 
wahrgenommenen Hülle der Zeichen (obrazy öuvstvenno vosprinimaemych 
oboloöek znakov); 2) das Bezeichnete (Signifikat, oznaöaemoe) = die in den 
Zeichen fixierten Begriffe; 3) das Bedeutete, Gemeinte (Denotat, 
oboznaöaemoe) = die Gegenstände, auf die sich die Zeichen beziehen. Dabei 
muß der bedeutete Gegenstand als gedachter (myslitel'nyj), nicht als real 
vorhandener verstanden werden. Die Basistransformation von Stilformationen 
stellt in ihrem Wesen eine Änderung im Verhältnis der drei Momente des 



142 Holt Meyer 

Zeichens dar, wobei eines oder zwei in den Vordergrund treten bzw. 
problematisiert oder thematisiert werden. So wird beispielsweise im 
Realismus das Denotat in den Vordergrund gestellt, während im 
darauffolgenden Symbolismus (="die Semiotisierung der Welt") das Denotat 
völlig aus dem Zeichensystem verbannt wird. 
Genauer (und dialektisch) gesagt, verwandelt sich das Ding für die 
Symbolisten in einen Signifikanten (= die äußere Seite des Zeichens), 
während das ideelle Wesen der Erscheinungswelt mit dem Signifikat 
zusammenfällt ("внутреннее содержание слилось с некоторой 
идеальной сущносьтю явлений") Smirnov 1977, S.24. 
In der Basistransformation, die den Übergang vom Symbolismus zum 
Postsymbolismus hervorbringt, tritt das Denotat wieder in den Vordergrund. 
Die akmeistische Variante des Postsymbolismus lehnt die symbolistische 
Vorstellung des reinen Wesens der Dinge ab, und vertritt stattdessen folgende 
Auffassung: "Die Dinge bedeuten genau das, was sie im alltäglichen Leben, 
d.h. in der elementaren Kultur, bedeuten. Ihre Bedeutung fällt mit ihrer 
Funktion (naznaöenie) zusammen." ("Вещи значат то, что они значат в 
повседневном обиходе" Ibid. S.148. Smirnov bringt diese Vorstellung mit 
Mandel'Stams "häuslichem Hellenismus" in Verbindung). Das Wort wird 
selbst zu einer Art Materialität, die mit der empirischen gleichwertig ist. Dabei 
hört das Wort auf, an seine konventionalisierte Bedeutung 'gekettet' zu sein, 
und gewinnt eine neue Bedeutung im lokalen' Kontext des jeweiligen 
Gedichts (bzw. des gesamten Schaffens oder eines Abschnitts davon). 
Ebensowenig wird diese Bedeutung auf das Ding projiziert (wie im 
Futurismus), sondern der Wort-Logos gewinnt materielle Eigenständigkeit. In 
bezug auf das Zeichensystem heißt dies, daß das (automatisierte, lexikalische) 
Signifikat an Wichtigkeit verliert. Signifikant und Denotat treten in ein 
unmittelbares Verhältnis ein. 

58 Ibid., S.35. 

59Fregel980,S.44. 

60Weststeijnl979,S,449. 

61 M. Poljakov "Kriticeskaja proza O. Mandel'Stama" in Mandel'Stam 1987, S. 
27. 

6 2 Die These der Verbindung der dichterischen Epochen mit der zeitge­
nössischen Forschung erscheint mir eine rückprojizierende Übertragung einer 
Verbindung, wie sie zwischen den Futuristen und den Formalisten vorlag, zu 
sein. Weststeijn hat eine überzeugende Darstellung des Verhältnisses der 
symbolistischen Theorie mit der Potebnjas gebracht, aber einen ebenso 
überzeugenden Beweis dafür geliefert, daß es sich um eine Übernahme seitens 
der Symbolisten auf der Suche nach theoretischer Legitimation handelt. Vgl. 
auch Hansen-Löve 1978, S.43ff., Erlich 1987, S.24-28 und Sola 1977, 
S.37ff. (Darstellungen der Kontinuität von Potebnja zu den Formalisten [v.a. 



Der Akmeismus Mandel'Stams 143 

Sklovskij] und der Position Potebnjas als geistiger Gründer der formalen 
Schule). 

6 3 In diesem Sinne ist die Dichtung Maudel'Stams eine Parallelerscheinung zur 
"formal-philosophischen Schule" G. Spets, die ebenfalls keine bloße 
Wiederholung der Potebnjaschen Sprachtheorie darstellt. Vgl. z.B. die 
Äußerungen Spets zum "Wort" in den "Ästhetischen Fragmenten": "Слово -
обман, говорили натуралисты, - идола. Слово - символ, говорили 
символисты. Слово не обман, не символ только (!), слово -
действительность, вся без остатка действительность есть слово, к нам 
обращенное, нами уже слышимое, ждущее вашего, философы, 
уразумения, - призван сказать новый художник-реалист." Spet 1989, 
S.369). (Dazu vgl. auch seine Unterscheidung zwischen "Realismus" und 
"Naturalismus"). Oder später im Kapitel "Struktura slova in usum 
aestheticae": "Слово есть не только явление природы, но также 
принцип культуры: культура - культ разумения, слова - воплощение 
разума." (Ibid, S.380). Diese besondere Spetsche Ausprägung des 
linguistischen Essentialismus steht der Mandel'Stamschen Konzeption in 
gewisser Weise näher als die Potebnjasche Ausprägung, denn die konkrete 
Wirklichkeit des Wortes bzw. der Kultur wird deutlicher herausgestellt. Vgl. 
in der formal-philosophischen Schule auch die Hervorhebung des "Sinnes" 
des Wortes im (Gegensatz zur "Bedeutung"), was an Mandel'Stams 
"bewußten Sinn" erinnert. 
Zum hier erläuterten Realismusbegriff vgl. die im Jahre 1918 von E. Zamjatin 
entwickelte Konzeption des "Neorealismus" unter explizitem Bezug auf die 
Akmeisten: "Символисты сделали свое дело в развитии литературы - и 
на смену им, во втором десятилетии XX века, пришли неореалисты, 
принявшие в наследство черты как прежних реалистов, так и черты 
символистов (...) Из поэтов к этому течению относятся - Клюев, 
Есенин, Ахматова, Гумилев, Мандельштам, Городецкий, Зенкевич." 
Zamjatin 1988, S.353-354. 

6 4 Ich bringe hier Potebnja rein chronologisch mit der Neoromantik in der 
russischen Literatur in Verbindung, was angesichts seiner Anknüpfung an 
Humboldt um so berechtigter erscheint. 

6 5 Vgl. Mandel'Stams Bild des Fächers als Metapher für die Kultur in 
"Egipetskaja marka". 

66 "Глубокий конфликт с языком, роднивший Пастернака с футу­
ристами, акмеистам был чужд (...) в системе акмеизма культура -
вторичная система - фигурирует на правах первичной, как материал 
для стилизации - построения новой культуры" Lotman 1969, S.229. 

6 7 Die zwei größten Männer des Akmeismus, Mandel'Stam und Gumilev, 
nehmen am allgemeinen - im Futurismus wohl am stärksten durch 
Majakovskij vertretenen - avantgardistischen, männlich-sadistischen Aufstand 



144 HoltMeyer 

gegen den weiblichen Symbolismus teil. Zum Sadismus in der Avantgarde 
vgl. Smirnovs Aufasatz im Sonderband des WSA zur Psychopoetik (Bd. 31, 
im Druck). 

6 8 Zitiert in Leviton 1988, S.23. 

6 9 "But unlike Khlebnikov's neologisms, which were indeed new and could not 
be easily thematized without a new narrative elaboration, Mandelstam's poetry 
and prose functioned as an aggregate of 'word-themes', each one capable of 
projecting or implying a familiar narrative ..." Freidin 1987, S.161. 

70 Vgl. Hansen-Löve 1978, S.65ff, insbesondere die Unterscheidung zwischen 
dem "Primitivismus" Kruöenychs und des "Naivismus" Chlebnikovs. 

71 "Die bisherige Darstellung der futuristischen zäum -Poetik läßt erkennen, daß 
das fututristische novatorstvo... nicht nur die Reform einer bestimmten Norm 
des Sprachgebrauchs (eines Stils etc.) erkämpfen wollte - wie etwa PuSkin -
sondern die Sprache selbst sowohl substantiell wie auch funktionell 
neuzuschaffen trachtete." (Hansen-Löve 1978, S.115) Auch Mandel'Stam 
wollte nicht lediglich einen neuen Stil (im engeren Sinne des Wortes) 
schaffen, sondern auch die Sprache (allerdings nur in der Dichtung) 
umfunktionieren. Trotzdem befindet er sich mehr auf der im Zitat 
beschriebenen Linie PuSkins, da es ihm immer um einen konstruktiv­
synthetischen Gebrauch einer immer schon geschaffenen poetischen Sprache 
geht. 

12 Die zwei poetischen Systeme werden hier individuell beurteilt, nicht etwa als 
Vertreter der jeweiligen künstlerischen Strömungen. Dies bedeutet, daß wir 
die Ergebnisse unserer Analyse des Verhältnisses zwischen der Epoche (bzw. 
Teilepoche) und der individuellen poetischen Variante außer Kraft setzen 
werden, da die Konfrontation dieser zwei poetischen Systeme die Anwendung 
einer grundsätzlich verschiedenartigen Systematik erfordert. 

73 Chlebnikov 1987, S. 191. 

74 Vgl. Hansen-Löve 1984, S.35ff. 

75 Dies muß freilich nicht heißen, daß Mandel'Stam nur alte, längst kon-
ventionalisierte Bedeutungen einsetzt bzw. wiederbelebt. Gerade das Bild des 
keilförmigen Kranichzuges in "Bessonica. Gomer...." ist ein gutes Beispiel 
für ein spezifisch Mandel'Stamsches und zugleich auf die kulturelle 
Überlieferung ausgerichtetes Motiv. Das Paradigma der Spitze bzw. des 
spitzen Gegenstandes ist ja schon im Begriff "Akmeismus", sowie im "Stein" 
vorhanden und erreicht einen vorläufigen Gipfel im zentralen Bild der 
"Grifel'naja oda". Der Schreibstift ist das materielle Werkzeug des Dichters 
und findet sich wieder in der Feder (рею) des Kranichs und im keilförmigen 
Kranichzug. Dies ist wiederum das Mittel zur Erschließung des Fremden und 



Der Akmeismus Mandel'Stams 145 

gleicht der Fahrt der griechischen Truppen im Trojanischen Krieg: "Как 
журавлиный клин в чужие рубежи." Die spezifisch Mandel'Stamsche 
Entfaltung des Bildes erschließt also ein neues poetisches Gebiet auf Basis der 
konkreten kulturellen Überlieferung. Deshalb ist "Bessonica. Gomer..." auch 
ein Anzeichen für die Stabilisierung des akmeistischen Kodes am Ende der 
Periode des Kamen'. 
Vgl. ein weiteres Musterbeispiel der grundverschiedenen Verwendung des 
gleichen Motives - in Chlebnikovs "Zuravl"': "Где златом сияющая игла/ 
покрыла кладбище царей", und in "Bessonica. Gomer...": "На головах 
царей божественная пена -". Die Jenseitsbezogenheit der in der 
Petersburger Peter- und Pauls-Festung begrabenen Zaren löst sich in 
dinghafte Verwesung auf, wärend die präkulturellen griechischen Könige mit 
kulturstiftendem Schaum versehen, und damit sozusagen auf dem Weg nach 
St. Petersburg sind. Chlebnikov und Mandel'Stam gehen in diametral 
entgegengesetzten Richtungen. 
Vgl. auch als thematisches Pendant zu "Bessonica. Gomer..." die im selben 
Jahr - übrigens dem zweiten Jahr des Weltkriegs - verfaßte Reihe von 
Kriegsgedichten ("Kurgan", "Trizna", "Vospominanija", "V cholopij gorod 
parus tjanet", "Zver' + öislo"), in denen altrussische Begriffe und die 
Hervorhebung des Todes den Krieg in einem archaischen, d.h. vorkulturellen 
Zusammenhang darstellen, z.B. in "Trizna": "Гол и наг лежит строй 
трупов / Песни смертные прочли ... И когда легла дубрава / На конце 
глухом села, / Мы сказали: «Небу слава!» - / И сожгли своих тела. / 
Люди мы иль копья рока/Все в одной и той руке?" Die semantische 
Umgebung des spitzen Gegenstandes (кор'ё ) macht ihn zum Gegenstück des 
Mandel'Stamschen "ostrie/akme", da er bei Chlebnikov die Rolle des 
zersetzenden, zerstörerischen Schicksales spielt. Thematisch noch näher ist "V 
cholopij gorod parus tjanet": bei Chlebnikov heißt es "Куда гнется - это 
тайна, / Золотая судна райна.", und bei Mandel'Stam : "Куда плывете 
вы? Когда бы не Елена, / Что Троя вам одна, ахейские мужи?" Die 
semantische Orientierung ist wieder entgegengesetzt: Dem Mandel'Stamschen 
synthetisierenden, mit kulturellen Gegenständen übersäten Zusammenhang 
steht der "dinghafte" archaische Krieg Chlebnikovs gegenüber: "Всюду 
копья и ножи,/Хлещут мокрые ужи (hier: Seile) ... Видишь, сам 
взошел на мост, / Чтоб читать приказы звезд. / Догорят тем часом 
зори / На смоле, на той кокоре. / Корщик, корщик, видишь, пря / В 
небе хлещется, и зря? ... В нашей пре заморский лен, / В наших веслах 
только клен." Chlebnikov 1987, S.98. 

7 6 "Если отстранить как «нерелевантные» такие критерии сближения, 
как, например, принадлежность к антагонистическим поэтическим 
школам или отношение к революционной катастрофе, если признать 
неубедительными повторения у обоих поэтов одинаковых образов, 
тем или поэтических формул (образ «пахаря», державинский мотив 
«реки времени», темы «камня» и «времени»; все эти мотивы, 
оторванные из контекста, ровно ничего не значат, и ничего не 
доказывают), то остается лишь имманентный критерий, исходящий 
из самой сердцевины поэтического факта, тот «внутренний мир», 



146 Holt Meyer 

который, согласно формулировке Мандельштама, составляет то 
объективное ценное, что находится за пределами любой 
субъективной оценки." Lanne 1988, S.1 

7 7 Vgl. auch Freidins Argumentation für die Verbindung 'Stein-Mandel'Stam'. 
Freidin 1987, S.41. 

7 8 Die Beschreibung der Poetik Mandel'Stams und Chlebnikovs als jeweils 
synthetisch und analytisch entspricht auch einer Dichotomie innerhalb der 
russischen Literaturtheorie bzw. Philosophie des gleichen Zeitraumes, nämlich 
der Opposition zwischen der analytischen formalistischen und der 
synthetischen formal-philosophischen Schule. Daß sich der eher der formal-
philosophischen Schule nahestehende Zirmunskij von der akmeistischen 
Poetik angezogen fühlte und sich von allen postsymbolistischen Richtungen 
hauptsächlich mit ihm beschäftigte, ist ebenso bezeichnend wie die Neigung 
der Formalisten (am stärksten in der Frühphase, aber eigentlich während des 
ganzes Verlaufes des Formalismus) zur Beschäftigung mit dem Futurismus, 

79 Vgl. z.B. Chlebnikovs "Zver' + öislo", das ebenfalls mit dem oben erläuterten 
'Kriegszyklus' zusammenhängt: "Напишу в чернилах: верь! / Близок 
день, что всех возвысил! / И грядет бесшумно зверь / С парой белых 
нежных чисел! // Но, услышав нежный гомон / Этих уст и этих дней, 
/ Он падет, как будто сломан, / На утесы меж камней" Chlebnikov 
1987, S.101. Der Stein spielt keine konstruktive, sondern eine todbringende, 
zerstörende Rolle. Die hinter diesem Gedicht stehende Chlebnikovsche 
Numerologie ist eine analytische, präkulturelle und unbewußte Ebene 
("...грядет бесшумно зверь..."), die sich des Steines als destruktiven 
Mittels des Schicksals bedient. 

8 0 "Chlebnikov formuliert... das Gegenprogramm z u r s y n t a g m a t i s c h e n 
Montage der futuristisch-konstruktivistischen Poetik (als horizontale 
Serialisierung autonomer verbaler Motive zu einer 'Sujet'-Reüie), indem er die 
Konzeption einer v e r t i k a l e n Montage theoretisch postuliert und 
gleichzeitig im Text selbst realisiert. (...) [Die Ebenen der Sprache] sind 
insofern v e r t i k a l hierarchisiert, als sie - wie die Schalen einer Zwiebel -
den 'Kern' bzw. den innersten 'Keim' des Wortes (die Einzellautsemantik) mit 
immer neuen etymologischen Ausfaltungen (die einer jeweiligen historischen 
und bewußtseinsgenetischen Sprachpragmatik entsprechen) umgeben," 
Hansen-Löve 1984, S. 20-22. 

81 In einem anderen, der Hansen-Löveschen gesamtdiachronen Konzeption der 
Avantgarde entsprechenden Sinne sind sowohl Mandel'Stam als Chlebnikov 
Vertreter einer s y n t h e t i s c h e n avantgardistischen Dichtung, da sowohl 
Chlebnikovs archaistische zäum'als auch Mandel'Stams "klassiCeskaja zäum'" 
auf einen tiefgehenden E s s e n t i a l i s m u s zurückzuführen sind, der der 
sinnentleerten und -entleerenden frühfuturistischen Verfremdungsästhetik 
entgegengesetzt ist. Sowohl die Ursprache Chlebnikovs als auch die" 



Der Akmeismus Mandel'Stams 147 

Weltkultur bei Mandel'Stam sind Bereiche, die als im höchsten Maße 
bedeutungshaft a priori vorausgesetzt werden und in der Sprache selbst 
vorhanden sind. 

Wenn Chlebnikov in der Einleitung zu "Zangezi"' von der 'Autonomie' der 
'rasskazy', 'slova'und 'zvuki' spicht, so meint er ... nicht die syntagmatische 
Eigenständigkeit und Diskretheit des (metonymisch funktionierenden) 
Montageelements, sondern die paradigmatische, symbolische Autonomie einer 
'Elementarsprache', deren 'Bausteine' sich als das 'entpuppen', was sie 
diskursiv '(be)sagen'" Hansen-Löve 1984, S. 22-23. 

Vgl. etwa Tynjanovs "Promezutok", in dem er die futuristische Poetik mit der 
russischen Neoklassik des 18. Jahrhunderts vergleicht. Wie schon mehrmals 
erwähnt wurde, ist die Nähe des Akmeismus zur Klassik bzw. der klassische 
Charakter des Akmeismus von aller Anfang bekannt gewesen, wenn auch z.T. 
auf rein thematischer Basis. 

Inwieweit die zentrale Stellung dieses Paradigmas als eine Entmystifizierung 
des romantischen, im 9. Teil der Vorschule der Ästhetik Jean Pauls explizit 
beschriebenen, "Scharfsinns" bzw. "Witzes" ist, der wiederum auf das 
acumen bzw. acutezza der manieristischen Manifeste des 17. Jahrhunderts 
zurückgeführt werden kann (vgl. die "unio" an der Spitze des Dreiecks des 
acumen in Sarbiewskis "De acuto et arguto" [1627]), ist für die hier versuchte 
Standortsbestimmung der Poetik bzw. Metapoetik Mandel'Stams nicht 
unwichtig. Die Allgegenwärtigkeit des Oxymorons bei Mandel'Stam in 
Kombination mit der konkreten handwerklichen Thematisierung des 
Schaffens, die einen Höhepunkt in der »Grifel'naja oda« erreicht, läßt eine 
solche kritische Anknüpfung als wahrscheinlich erscheinen; hier wäre auch 
die idiosynkratische Verwendung des Begriffes "Hellenismus" einzuordnen 
(vgl. die Verknüpfung der hellenistischen Dichtung und des Manierismus in 
Hocke 1957 und Hocke 1958). Dies wäre ein weiteres geistes-geschichtliches 
Pendant zur schon angesprochenen und in Toddes 1974 analysierten 
kritischen Einverleibung Tjutöevs durch Mandel'Stam und wird in einer 
kommenden Studie gesondert analysiert werden. 




