
Alfred Sproede (Freiburg/Schweiz) 

LITERATUR ALS PRAKTISCHE PHILOSOPHIE. 
Bemerkungen zum Werk von Aleksandr Zinov'ev 

Die folgenden Überlegungen gelten den "literarischen" Arbeiten des 
sovetischen Logikers Aleksandr Zinov'ev, welche beginnend mit Zijajugöie 
vysoty ab 1976 in westlichen Verlagen erschienen sind.1 Nach dem Bild zu 
urteilen, das aus den bisher veröffentlichten Untersuchungen hervorgeht, stehen 
in diesem Werk die literarischen Aspekte unvermittelt neben dem Anspruch einer 
"wissenschaftlichen" Gesellschaftsanalyse. Die Zwittergestalt der Texte wird 
nicht von allen Interpreten entweder zur Satire bzw. literarischen Parodie oder zur 
soziologischen Systemanalyse vereinseitigt. Es ist aber noch nicht gelungen, die 
scheinbar widersprüchlichen, bestenfalls koexistierenden Aspekte des Werks in 
ihrem inneren, notwendigen Zusammenhang darzustellen.2 Dies wird im folgen­
den versucht, und zwar ausgehend von den früheren logischen Publikationen des 
Autors. Dieser Ansatz soll Aufschluß über die literarischen Verfahren und Gat­
tungen geben, auf denen die ungewöhnliche Gestalt der Texte beruht. Von ihm 
wird auch erwartet, daß er auf Zinov'evs Gesamtwerk als intellektuelles Ereignis 
der jüngsten Sovetzeit ein neues Licht wirft. 

I PROBLEMSKIZZE 

Für Zinov'ev resultiert die sovetische Lebensform aus einer Revolution, die -
ganz konform mit erklärten Zielen und durchaus im Sinne des Rousseauismus 
etwa der Marxschen Frühschriften - den bürgerlichen Überbau des ancien regime 
zerstört und das Land in den Zustand der unentfremdeten "natürlichen Gesell­
schaft" versetzt hat. Nun interpretiert Zinov'ev den gesellschaftlichen Natur­
zustand ganz im Sinne einer skeptischen Anthropologie: Er setzt eine soziale 
Natur des Menschen voraus, die gegenüber moralischen Normen indifferent ist. 
Diese Idee - in Rußland vor allem durch Dostoevskijs Kritik am utopischen 
Sozialismus bekannt - ist auch aus der Tradition der politischen Philosophie 
durchaus geläufig. Auf einen ihrer Vertreter, nämlich Hobbes, spielt Zinov'ev 
sogar explizit an. Er verspottet die vermeintliche sozialistische 'Überwindung' des 
gescholtenen Engländers: Während die bürgerliche Gesellschaft nach dem Prinzip 
"homo homini lupus" - "Celovek öeloveku volk" - funktioniere, gelte für den 
Sozialismus "Celovek öeloveku tovariSö volk" (PR 344). Mit seiner Darstellung 
des absurden und bedrückenden Alltags im "realen Sozialismus" bzw. in der 
unanständigen Utopie "Ibansk" illustriert Zinov'ev unermüdlich dieses Axiom. 
Der Kampf aller gegen alle, Zynismus, Neid, Karrierismus und Denunziation -

115 



dies sind gleichsam die Naturgesetze der in Ibansk wirkenden "Soziomechanik" 
(ZV/GH 14f. /29ff./). Diese Lebensform herrscht überall, wo die "Soziome­
chanik" und die gesellschaftlichen Elementargewalten nicht durch die "Erfindun­
gen" der Kultur, durch Rechts- und Moralinstitutionen (gewissensorientiertes 
Handeln, religiöse Überzeugungen etc.) kurz: durch "anti-soziale" Konstruktionen 
(ZV/GH 57/110/) in Schach gehalten und kanalisiert werden. Dieser Gesell­
schaftszustand - gemeint sind der Kommunismus und (als dessen prägnanteste, 
typische Gestalt) der Stalinismus - ist also nicht in erster Linie ein Ergebnis von 
Unterdrückung und Tyrannei: "Izm ne est' nekoe uklonenie ot normy ili osobaja 
forma obäeestva. Eto est' social'nost' как takovaja, v öistom vide." (ZV/GH 414 
/797/) 

Da die Gesellschaft den Kampf aller gegen alle nicht durch die Begründung 
einer Ordnung der Sittlichkeit beenden kann, da sie keine Instanzen vernünftigen, 
d.h. gewaltlosen, gesellschaftlichen Ausgleichs kennt (Normen des Zusammen­
lebens, Gewissen, Toleranz etc.), bleibt gegen die Anarchie des Naturzustandes 
nur die äußere soziale Kontrolle und Handlungssteuerung. Das Werkzeug dieser 
Steuerung nennt Zinov'ev "Ideologie": 

"Ideologiju obrazujet opredelennoe uöenie о rnire, о öeloveöeskom 
obSöestve, о öeloveke i voobSöe о (...) javlenijach zizni ljudej. (...) 
Naselenie prinimaet eto uöenie ne v silu very v ego istinnost' ili 
dokazatel'stva i opytnogo podtverzdenija ego polozenij, a iz 
soobrazenij social'nogo rassöeta i po prinuzdeniju. Zadaöa ideologii -
organizacija i standartizacija soznanija ljudej, upravlenie ljud'mi putem 
formirovanija opredelennogo tipa ich soznanija (...). Ideologiöeskij 
apparat priuöaet i zastavljajet (vsech) ljudej (...) dumat', govorit' i 
postupat' odinakovo (v nekotorych situacijach, ziznenno vaznych dlja 
ovSöestva)." (KR 193f /352/, im Original Zeilenvertauschung) 

Zinov'ev postuliert nun eine moralische Alternative zur blinden 
'darwinistischen' Soziomechanik der "natürlichen Gesellschaft" und zu den 
kalkulierten 'strategischen' Handlungsweisen, die der ideologischen Lebensform 
entsprechen. Sein Ausweg heißt: Entwicklung einer ethisch orientierten Kultur als 
einer Domäne der Sittlichkeit, planvolle Erfindung (PR 19,55) "anti-sozialer" 
Lebensformen und Institutionen, Freisetzung des Einzelnen aus dem Kollektiv. 
Diese moralistische Intention ist in den Arbeiten zum Satiriker Zinov'ev bereits 
dargestellt worden. Wenn es sich dabei nicht um einen unverbindlichen Appell 
handelt - und dies darf man annehmen -, dann stellt sich die Frage, wie diese 
Intention argumentativ entfaltet und mit welchen Verfahren sie im literarischen 
Werk umgesetzt werden soll. 

Gerade hier ergibt sich eine Reihe von Schwierigkeiten. Zinov'ev lehnt den 
Rückgriff auf eine traditionalistische Moralkonzeption ab und kritisiert ebenso die 
Hoffnung auf die vielbeschworene "religioznoe vozroMenie": Er befürchtet bloße 

116 



Wiedereinsetzung überholter Vorbilder und kompromittierter Moralschablonen 
(MZ/WW 32 /28f/). Seine Formulierung "Moral'noe povedenie i sootvetst-
vujuSöie emu normy zarozdajutsja (...) как by na pustom meste" (MZ/WW 37 
/34/) verschärft diesen Befund zur Ablehnung von materialer Ethik überhaupt. 
Zinov'evs Projekt zielt keinen expliziten Sittenkodex an, sondern eine Freiheits­
lehre als Zusammenhang formaler Prinzipien, die nur durch Akte eines autono­
men Gewissens materialisiert werden können.̂  Zinov'evs Werk ist deshalb in 
einem doppelten Sinne negativ: Sein Projekt bestimmt sich erstens als Widerpart 
zur bestehenden Sozialität und zum bloß strategischen Handeln, indem es Kultur 
und Gewissen als "anti-soziale Kräfte" definiert; und zweitens verbietet es sich 
jede Setzung einer Gegenwelt positiver Normen.4 Denn "regulierte" Sittlichkeit 
als Anwendung vorbestimmter Verhaltensregeln wäre ein Selbstwiderspruch. 
Zusammengefaßt: "Moral' absoljutna" - "Moral ist absolut." (ZV/GH 279 /533/) 

Kann unter dieser Voraussetzung von einer formalen bzw. konstruktiven 
Ethik gesprochen werden? Woran soll die Begründung normenorientierten 
Handelns ansetzen, das dem Einzelnen erlauben würde, sich gegen die Sozialität 
abzuschirmen? Ist der dem Leser angesonnene Willensakt des 'Sprungs in die 
Sittlichkeit' (ZV/GH 279 /533/; SB/LZ 81 /154/) vielleicht doch nur ein im 
schlechten Sinne utopischer Aufruf, ein provozierendes, letztlich nicht befrie­
digend aufgelöstes Paradox? Nach meiner Ansicht ist Zinov'ev die Auflösung 
dieses Paradoxes gelungen, und ich betrachte insofern etwa ZijajuSöie vysoty als 
eine herausragende literarische und philosophische Leistung. Meine These ist, daß 
Zinov'evs Projekt auf einem Modell sprachanalytischer Philosophie aufbaut und 
daß es im Horizont der Sprachkritik von Ludwig Wittgenstein gesehen werden 
muß.5 In Zinov'evs literarischer Sprachkritik zeichnen sich sehr deutlich bestimm­
te Denkfiguren ab, die insbesondere durch Wittgensteins Tractatus auch unter 
philosophisch nicht-spezialisierten Intellektuellen weithin bekannt geworden sind. 
Die philosophische Intention, die hinter diesen Denkfiguren steht, möchte ich jetzt 
in ihren Grundzügen vorstellen. 

II SPRACHKRITIK 

Wittgensteins Schriften kreisen um die Frage, wie zwischen beschreibenden 
Sätzen und nicht-beschreibenden Sätzen der Philosophie eine klare Grenze zu 
ziehen sei. Nur Beschreibungssätze sind für ihn sinnvolle Aussagen; ihre Be­
deutung gründet in dem Weltausschnitt, den sie abbilden, d.h. in einem bestimm­
ten Sachverhalt (in etwas, "das der Fall ist"), oder anders: in einer intersub -
jektiven Verwendungsregel, die den Gebrauch des Ausdrucks in einem 
"Sprachspiel" (in der Lebensform) definiert. Die "philosophischen" Sätze 
dagegen sind Äußerungen über die Welt als Ganzes, über ihren Sinn, über 

117 



"höchste Werte" etc. Sie beschreiben nicht das Wie von Sachverhalten, sondern 
wollen ein nicht-naturwissenschaftliches Warum erklären, müssen sich mithin auf 
Intuitionen und "Einsichten" berufen, d.h. auf eine Art von Privatsprache, für 
deren Elemente sich keine allgemeinen Verwendungsregeln angeben lassen. 
Wittgenstein spricht hier von "Scheinsätzen", die aus der "Verhexung unsres 
Verstandes durch die Mittel unserer Sprache" rühren (PU 109).6 Diese Sätze, 
heißt es in Wittgensteins Tractatus, wollen "die Koordinaten eines Punktes 
angeben, welcher nicht existiert." (3.032). Wittgensteins Kritik trifft insbesondere 
ethische und geschichtsphilosophische Sollensaussagen und Werturteile: "6.41 
Der Sinn der Welt muß außerhalb ihrer liegen. In der Welt ist alles wie es ist und 
geschieht alles wie es geschieht; es gibt in ihr keinen Wert (...). Wenn es einen 
Wert gibt, der Wert hat, so muß er außerhalb alles Geschehens und So-Seins 
liegen. (...) 6.42 Darum kann es auch keine Sätze der Ethik geben. Sätze können 
nichts Höheres ausdrücken."7 

Wittgenstein versteht seine Tätigkeit als eine "Therapie", die die Philoso-
pheme - das unsinnige Reden über höchste Werte, über Sein und Sollen - zum 
Verschwinden bringt. Durch die logische Vermessung des faktischen bzw. in 
Sprachspielen übersehbaren "Gerüsts der Welt" soll das, was vernünftig gesagt 
werden kann, gegen das "Höhere" und "Unaussprechliche" hin begrenzt werden. 
Was jenseits dieser Grenze liegt, ist Unsinn. Die Scheinsätze, formuliert der 
Tractatus, "sind nicht falsch, sondern unsinnig. (...) (Sie sind von der Art der 
Frage, ob das Gute mehr oder weniger identisch sei als das Schöne.)" (4.003). 
Wittgenstein führt hier die erhellende Funktion des Unsinns vor: Aus den "tiefen" 
oder rätselhaften Aussagen läßt sich ein "grammatischer Witz" (PU 111) erheben, 
und dieser zeigt einen vorher unerkannten Mißbrauch der Sprache an. 

Das literarische Gesamtwerk von Zinov'ev baut auf eben diesem 
erhellenden Gebrauch des Unsinns auf. Das anekdotische Alltagsreden wird bei 
Zinov'ev immer wieder von "Traktaten" (sie) unterbrochen, in denen die 
gesprächsweise Selbstdarstellung der Gesellschaft logisch geschieden wird in 
das, was - nach Wittgenstein - "sich klar sagen läßt", und das, was "jenseits der 
Grenze" (zum Unsinn) liegt. Übrig bleiben auf der einen Seite die Sätze über 
Sachverhalte der Soziomechanik oder Sozialität und, auf der anderen Seite, die 
Aussagen über den "Sinn" von Vorgängen sowie über die Perspektiven von 
Geschichte und Gesellschaft, d.h. Sätze der Ideologie. Wittgenstein hatte 
formuliert: "In der Welt ist alles wie es ist und geschieht alles wie es geschieht; es 
gibt in ihr keinen Wert (...). Denn alles Geschehen und So-Sein ist zufällig." 
(6.41). In Zinov'evs literarischen Texten ist diese Formulierung grundsätzlich 
überall mitverstanden; sie steht hinter der titelfähigen Haltung der "Illusions-
losigkeit" (BI/OI). Diese Haltung wird am konsequentesten von Anton, der 
Zentralgestalt in Svetioe buduSöee, vertreten und ist geradezu das Grundmotiv 
seiner Gesellschaftsanalysen, - ob er über seine "zufällige" Kriegsauszeichnung 

118 



spricht (SB/LZ 17 /28/), sich als "Wissenschaftler" von den Werturteilen der 
"Apologeten" oder der "Feinde" des Systems distanziert /ebd. 30 /52f./) oder 
lakonisch feststellt: "(stroj) - Ne choroSij i ne plochoj, (...) Ne nuzno ocenok (...). 
On takoj, kakoj est'." (ebd. 153 /298f./). Vor dem Urteil dieses "positivistischen" 
Betrachters sind die Erklärungen der Sovetideologen über die Humanität des 
Systems, über die moralisch-ideologische Festigkeit und das Verantwortungs­
bewußtsein der Bürger oder über das unausweichliche Fortschreiten zu Glück 
und Sozialismus nichts anderes als unsinnige Scheinsätze. 

Unsinn dieser Art enthält praktisch jeder Ausdruck der offiziellen 
politisch-philosophischen Terminologie. Nehmen wir ein naheliegendes Beispiel, 
den Ausdruck "wissenschaftlicher Kommunismus". Dieser Ausdruck unterstellt 
die wissenschaftliche Behandlung eines Gegestandes, der (auch nach offizieller 
Doktrin) noch nicht existiert, mißachtet mithin die Verwendungsregel für das 
Wort "Wissenschaft", nämlich den Zusammenhang mit Tatsachenbeobachtung. 
Auf ähnlichem Mißbrauch beruht die Unterscheidung von "faktisch" (faktiöeski) 
und "objektiv" (ob-ektivno). So kann man etwa "objektiv" mit dem Klassenfeind 
kollaborieren", ohne überhaupt einen Finger zu rühren. Und Zinov'ev verspottet 
denn auch die "historischen Gesetze" und die "objektive Geschichtstendenz", 
durch welche die Sovetmenschen unausweichlich in die "lichte Zukunft" befördert 
werden: "ziteli Ibanska (...) osu§öestvljajut istoriöeskie meroprijatija (...) daze 
togda, kogda о nich niöego ne znajut i v nich ne uöastvujut. I daze togda, kogda 
meroprijatija voobSöe ne provodjatsja." (ZV/GH 9 /19/). Die pathetische, 
geschichtphilosophisch drapierte Sprache der Macht - die "Holzsprache"8 - wird 
in ihre äußersten Konsequenzen getrieben und auf diese Weise als unsinnig 
herausgestellt. 

Zinov'evs Sprachkritik hat allerdings ein noch weitergehendes Ziel, nämlich 
die Verdeutlichung der unterschwellig normativen Inhalte in der Sprache des 
Marxismus-Leninismus. Beispiel ist hierfür etwa der manipulierte Gebrauch des 
Wortes "Kollektivierung". Richtig verwendet, meint das Wort den Vorgang, in 
dessen Verlauf sich Menschen zu Kollektiven zusamenschließen. Der transitive 
Gebrauch "jemanden bzw. etwas kollektivieren" ist Unsinn - eine Perversion des 
Sprachspiels. Es heißt dann auch in ZijajuSdie vysoty. "V 6to vremja как raz 
naöali krest'jan zagonjat' v darmachozy. Zagonjat', razumeetsja, dobrovol'no." 
(ZV/GH 301 /574/). Parodiert werden immer wieder der Voluntarismus und die 
Werthaftigkeit vermeintlich "historisch objektiver", in Wirklichkeit dagegen bloß 
pseudo-deskriptiver Aussagen; so etwa, wenn der erbauliche und unvergleich­
liche "polnyj izm" (der vollendete /Kommun/ismus), zum "psism" abgekürzt und 
damit unversehens zum "Hundeleben" (ps'ja/ sobaö'ja zizn') wird. Große Teile der 
Zijajuuöie vysoty, beginnend mit dem Titel, sind also - ganz im Sinne eines Satzes 
von Wittgenstein - "die Entdeckung irgendeines schlichten Unsinns und Beulen, 

119 



die sich der Verstand beim Anrennen an die Grenze der Sprache geholt hat." (PU 
119). 

Wie bei Wittgenstein, so hat auch bei Zinov'ev diese Sprachkritik selbst 
keine normativen Voraussetzungen. Sie beruht lediglich auf dem Vergleich von 
Situationen und Sprachspielen, in denen bestimmte Sätze verwendet werden. 
Dieses, wie Wittgenstein formuliert, "Zusammentragen von Erinnerungen zu 
einem bestimmten Zweck", diese "übersichtliche Darstellung" (PU 122-27), 
kommt bei Zinov'ev ganz deutlich zur Anwendung, wo der sovet-offizielle 
Unsinnsatz über das historisch notwendige (und vermeintlich deshalb auch 
moralisch wünschenswerte) Eintreten des "Kommunismus als lichte Zukunft" 
durch "übersichtliche Darstellung" und den Vergleich von Verwendungs­
situationen "zum Verschwinden gebracht" wird: "pered vchodom v peS£eru 
pervobytnogo öeloveka visit lozung 'Da zdravstvuet rabovladel'öeskoe obSöestvo -
svetioe buduSöee öelove£estva' " (SB/LZ 138 #69f./). 

An diesem Beispiel wird deutlich, wie Zinov'ev den Ansatz auch des späten 
Wittgenstein in Anschlag bringt. In der Perspektive der Wittgensteinschen Spät­
philosophie sind die von Zinov'ev vorgeführten Sätze insofern unsinnige 
Äußerungen, als sie vorgeben, einem bestimmten Sprachspiel anzugehören, es in 
Wahrheit aber nicht tun, weil sie unter der Hand die Regeln verletzten, durch die 
das fragliche Sprachspiel definiert ist. Im vorliegenden Fall wird gezeigt, wie das 
Sprachspiel des Historikers ("auf die Urgesellschaft folgt die Sklavenhalter­
gesellschaft") mit dem Sprachspiel des Geschichtsphilosophen ("die Geschichte 
impliziert den Fortschritt zu immer mehr Humanität") vermengt wird. Es kommt 
damit ein grundsätzliches Problem in den Blick: die Tatsache, daß sich die 
Ideologie parasitär in mehreren anderen konsistenten Sprachspielen einnistet und 
diese durch bloß eklektische Befolgung oder Verletzung der Regeln korrumpiert. 
Betroffen sind von dieser inneren Aushöhlung, wie Zinov'ev zeigt, insbesondere 
die Sprache der Wissenschaft, der Religion und der Moral (vgl. ZV/GH 163 
/317/; KR 194/353/; PR 120). 

Wenn, wie gezeigt, grundlegende Verfahren des Literaten Zinov'ev auf eine 
sprachanalytische Matrix zurückgehen, genauer: auf den philosophischen Ge­
brauch der reductio ad absurdum, wie ihn Wittgenstein in seinem Werk mit der 
größten Tragweite in Geltung gesetzt hat, so läßt sich dieser Zusammenhang auch 
durch die Arbeiten über Logik und Wissenschaftstheorie belegen, die Zinov'ev 
noch als Lehrstuhlinhaber an der Moskauer Universität verfaßt hat und teilweise 
als offiziell approbierte Lehrbücher für sovetische Studenten veröffentlichen 
konnte.9 In der Tat lassen sich ganze Passagen aus den literarischen Werken als 
Illustration oder als satirische Radikalisierung von Überlegungen verstehen, die 
man bereits in diesen offiziellen Publikationen finden kann. Hier ein Beispiel aus 
ZijajuSöie vysoty: 

120 



"Ibanskie fiziki otkryli novuju 61ementarnuju öasticu. Nazvali ее v 
öest' izma izmatronom. (...) Izmatron predstavljajet soboju edinstvo 
protivopoloznostej, vse vremja perechodit iz koliöestva v kaöestvo, 
odnovremenno nachoditsja i ne nachoditsja v odnom i torn ze meste, 
razvivaetsja ot nizSego к vysSemu putem otricanija otricanija po 
spirali i reguljarno perechodit na storonu proletariata." (ZV/GH 384f. 
/738/) 

An derartige Sätze mag wohl Wittgenstein gedacht haben, als er formulierte: 
"die philosophischen Probleme entstehen, wenn die Sprache feiert." (PU 38). 
Zinov'ev hat die logischen Hintergründe der komischen Passage, das sogenannte 
"Paradox der Veränderung", in seinem Buch Logische Sprachregeln behandelt: 

"Meistens wird auf die Frage 'Kann sich ein physischer Körper zu ein 
und derselben Zeit an einem gegebenen Ort befinden und nicht 
befinden?' verneinend geantwortet. (...) Tatsächlich (...) werden (wir) 
(...) niemals einen derartigen Fall erfahren. Die Ursache hierfür 
unterscheidet sich jedoch prinzipiell von der Ursache dafür, daß wir 
keine Pferde mit zehn Hörnern und keine Hasen mit Pferdehufen 
antreffen. Die Ursache hierfür liegt darin, daß wir die Zeichen "und" 
und "nicht" verwenden (...). Keinerlei andere Weisheit ist hier 
enthalten. Die Behauptung 'Ein sich verändernder Gegenstand besitzt 
ein bestimmtes Merkmal und besitzt es gleichzeitig nicht' ist logisch 
falsch als Spezialfall eines Widerspruchs Р(а)Л ~ P(a) oder 
Р(а)Лп P(a). Sie ist falsch auf Grund der Eigenschaften der in ihr 
vorkommenden logischen Operatoren."10 

Dieses Zitat beleuchtet noch einmal den Unsinn der erstgenannten Passage: 
Der Satz von dem Gegenstand, der gleichzeitig das Prädikat a und non-a haben 
soll, ist zunächst nur ein notwendig falscher Satz und insofern keineswegs 
Unsinn. Sehr wohl Unsinn ist aber der Sprung vom logisch-falschen Satz zur 
Kategorie der Aussagen über die Beschaffenheit der Wirklichkeit. Eben diese 
Kategorienfehler bzw. die Vermengung von Sprachspielen sind das Vorzugs­
objekt von Zinov'evs Sprachkritik. 

Bemerkenswert ist nun aber nicht nur die Kontinuität von logischer 
Abhandlung und literarischer Illustration. In den logischen Schriften zeichnet sich 
bereits auch die Frage nach den Bedingungen ab, unter denen der Unsinn entsteht 
und sich als sprachlich-gesellschaftliche Institution verfestigt. Es heißt im 
Anschluß an die oben zitierte Passage über das "Paradox der Veränderung": 

"Trotzdem (sc. unter Mißbrauch der Operatoren, A.S.) wird die 
betrachtete Behauptung verwendet. Wie kommt man dazu? Ist diese 
Aussage das Ergebnis von Beobachtungen oder von Experimenten? 
Keineswegs. (...) Folglich kann sie nur ein Postulat (Axiom) oder 
eine Folgerung aus anderen Behauptungen sein. Wenn sie ein 

121 



Postulat ist, so muß sie verworfen werden, da aus ihr ein logischer 
Widerspruch folgt (nämlich sie selber). Wenn sie eine Folgerung aus 
anderen Behauptungen ist, so muß man das zeigen." (ibid.). 

Zinov'ev zeigt nicht weiter, aus welchen "anderen Behauptungen" das Paradox 
folgt. Dennoch ist ganz deutlich, worauf seine Bemerkung abzielt: auf die 
Hegeische Dialektik als das durch Lenins Philosophische Hefte zum Dogma 
erhobene Kernstück der Sovetideologie. Der Verweis auf Hegels Wissenschaft 
der Logik, der unmittelbar an dieser Stelle eine Provokation bedeutet und 
Zensurschwierigkeiten verursacht hätte, wird deshalb an einer anderen Stelle des 
Buches untergebracht und auch dort noch diskret in die Fußnoten relegiert.11 

Zinov'evs literarisches Werk ist eine Entfaltung dieser kleinen Provokation. Denn 
die Sprachkritik wird darin konsequent auf jene Ideologien und gesellschaftlichen 
Umstände hin weitergeführt, die unsinniges Reden als allseits akzeptierte 
Gewohnheit absichern. 

In beiden Schritten, in der Sprachkritik und in der Untersuchung der 
Mechanismen der Ideologie, treten die aus Wittgensteins Philosophie übernom­
menen Verfahren deutlich zu Tage, In Zinov'evs Erledigung des Paradoxes der 
Veränderung als "Pseudoproblem" kann man unschwer das Verfahren wieder­
erkennen, das Wittgenstein mit dem Satz meinte: "Der Philosoph behandelt eine 
Frage; wie eine Krankheit." (PU 255). Zinov'ev folgt Wittgenstein aber auch 
insofern, als auch für ihn der durch Unsinn korrumpierte Sprachgebrauch, das 
deformierte Sprachspiel, als Symptom zu interpretieren ist: Es zeigt eine verzerrte 
Lebensform an. 

Es stellt sich allerdings die Frage, ob diese radikale Sprachanalyse - Kritik 
am Unsinn der "Holzsprache" und Demolierung der dahinter stehenden 
Geschichtsphilosophie - uns der Verwirklichung des angekündigten ethischen 
Projekts näher gebracht hat. Von logischer Reinigung der Alltagssprache nämlich 
ist - dies betont Zinov'ev auch selbst (ZV/GH 297f. /534ff./) - nur in einem 
trivialen Sinne sittliche Erneuerung zu erwarten. Wie soll durch die Restriktion 
des Bereichs sinnvoller Sätze eine positive Begründung von Sittlichkeit geleistet 
werden? Um die Pointe des Zinov'evschen Ansatzes ans Licht zu heben, will ich 
noch einmal auf das Modell von Wittgenstein zurückgreifen. 

III "SAGEN" UND "ZEIGEN". VOM GEGENSTAND DER LITERATUR 

Wittgenstein hat sich wiederholt zu dem Vorwurf geäußert, seine Philosophie 
schweige zu den Lebensproblemen. Er akzeptiert diesen Vorwurf: "Wir fühlen, 
daß selbst wenn alle möglichen wissenschaftlichen Fragen beantwortet sind, 
unsere Lebensprobleme noch gar nicht berührt sind." (6.52). Er erläutert: sein 
Werk "bestehe aus zwei Teilen: aus dem der (...) vorliegt, und aus alledem, was 

122 



ich nicht geschrieben habe. Und gerade dieser zweite Teil ist der wichtigste. Es 
wird nämlich das Ethische durch mein Buch (sc. den Tractatus, A.S.) gleichsam 
von innen her begrenzt. (...). Alles das, was viele heute schwefeln (sie), habe ich 
in meinem Buch festgelegt, indem ich darüber schweige."12 Bereits im Tractatus 
selbst hieß es "6.522 Es gibt allerdings Unaussprechliches. Dies zeigt sich (...)." 

Das Befremden der Leser über diese Aporie - daß nämlich gerade das 
Wichtigste nicht in klare Propositionen gefaßt werden kann - hat auch bei der 
Aufnahme von Zinov'evs Werk nicht auf sich warten lassen. Provoziert durch den 
Vorwurf vieler Leser, er huldige einem ausweglosen und menschenfeindlichen 
Pessimismus13, versucht Zinov'ev in der Studie "Kommunizm, religija, moral'" 
(MZ/WW 31-38 /27-35/) einige Annäherungen an das, was in seinen literarischen 
Texten "gezeigt" werden sollte. Man kann diesen Aufsatz als einen Kommentar 
zum ethischen Sinn der mit ZijajuSöie vysoty beginnenden Serie literarischer 
Arbeiten betrachten. Aber auch hier ist wieder das Verfahren der gegenbildlichen 
Bestimmung präsent. Zinov'ev umschreibt den Bereich des "Unsagbaren" als 
Gegenbild zur Ideologie: als Domäne der persönlichen Existenz, die nicht 
wissenschaftlichen oder sozialen Gesetzen gehorcht, sondern einer "Lebens­
formel" ("formula zitija", ebd.;vgl. ZV/GH 217 /421/). Dieser abstrakte Imperativ 
macht den Einzelnen offen für die fortschreitende Entdeckung einer Sphäre 
jenseits der Sozialität, zur Erfindung von Formen moralisch gelungenen, 
gewissensorientierten Handelns. 

Zinov'evs Projekt kann hierfür aber lediglich die formalen Bedingungen 
skizzieren. Wichtig am Vollzug dieses Projekts, und also an den literarischen 
Texten, vor allem den Zijaju§öie vysoty, ist also nicht das Ausgesagte, sondern 
dessen Verweischarakter und die dahinter waltende Tätigkeit des Zeigens. Beide­
mal geht es um die Ausgrenzung einer Domäne der Sittlichkeit als einer gelun­
genen Lebensform und Vorbedingung persönlicher Identität, um eine Freisetzung 
des Einzelnen aus den Zwängen der Sozialität und des Kollektivs. Die 
Ausgrenzung dieses Bereichs ist für Zinov'ev recht eigentlich der Gegenstand der 
Literatur. Er tritt damit deutlich den Motiven des Sozialistischen Realismus 
entgegen, der Erziehung zum kollektiven Handeln und aktive Anpassung an eine 
unermüdlich ausgemalte 'Logik der Geschichte' (zakonomernpst') postuliert. 

Die in Zinov'evs Texten "gezeigte" anti-soziale Sphäre ist nicht der 
Aufmarschplatz für einen Kampf um Veränderungen gesellschaftlicher Sachver­
halte oder Machtverhältnisse, sondern Ort für ein in abstrakterem Sinne 'kontra­
faktisches' Verhalten (In diesem Sinne meinte Wittgenstein von seiner Philoso­
phie: "Sie läßt alles, wie es ist" (PU 124)). Der vielfach auch von Kritikern des 
sovetischen Systems vertretene Glaube an Führerpersönlichkeiten, Parteien und 
gesellschaftliche Bewegungen verwischt genau diese Trennung zwischen 
strategischem und moralischem Handeln und erwartet auf dem "Manoeuvrier"-
und Kräftefeld der Sozialität die Lösung von Lebensproblemen. Ein wichtiges 

123 



Verfahren in literarischen Texten von Zinov'ev ist es, solche Erwartung in die 
Aporie zu treiben. Die Unterhaltungen seiner Helden arbeiten sich unvermeint 
immer wieder an dieser Grenze ab; der Leser ist ständig genötigt, die 
unerträglichen oder grotesken Szenen - ja, die Ibansker Welt als ganze - durch die 
Ersinnung einer kontrafaktischen, moralischen Alternative auf einen Ausweg hin 
weiterzudenken. 

In Kommunizm как real'nost' erscheint die Grenzziehung zwischen der 
Faktenwelt und der anti-sozialen Sphäre als Schlußpointe. Die Darstellung der 
wissenschaftlich beschreibbaren Soziomechanik endet mit den Sätzen : "Teper1 

vse zavisit liöno ot tebja samogo, öelovek! Pokazi, na 6to ty sposoben, venec 
tvorenija!" (KR 230/421/). Die paradoxe Operation am Rande des vernünftigen 
Redens - das "Zeigen" - wird hier nicht nur vorgeführt. Der Leser selbst wird in 
einen Prozeß moralischer Reflexion hineingezogen und in die Tätigkeit des 
Faktenüberschreitens verstrickt; der Text wird zur Frage ad personam. Freilich 
gibt es auf diese Frage nichts mehr zu antworten: - "Die Tatsachen gehören alle 
nur zur Aufgabe, nicht zur Lösung", hatte es dazu bei Wittgenstein geheißen 
(6.4321). Zinov'evs Appell an die "Krone der Schöpfung" repliziert deutlich auf 
die ebenfalls von dem Wiener Pholosophen formulierte Provokation, die Ethik 
reduziere sich auf den Satz "Lebe glücklich!"14 

Aber genau in diesem vermeintlich aporetischen Abbrechen - im 
"Anrennen" (PU 119) gegen und letztlichen Zurückscheuen vor den Grenzen der 
Sprache und dem Bereich des Ethischen - ist das Projekt praktischer Philosophie 
auf den Weg gebracht: Anleitung zum logisch gezügelten Reden über das, was 
vernünftig gesagt werden kann, und Anstoß zu freiem und selbstverant­
wortlichem Handeln dort, wo es kein Wahr und Falsch gibt, sondern nur 
Abwägung nach Gewissensgründen. Solche Anleitung zum Abwägen und 
Argumentieren möchte ich nach alter Gepflogenheit eine Rhetorik nennen. Bereits 
Wittgenstein hatte den "zeigenden Sprachgebrauch" in der philosophischen 
Tätigkeit von den stringenten Beweisen einer Lehre abgesetzt und mit 
"Überredung" verglichen, durch die eine "richtige Sicht der Dinge gezeigt wird" 
(ÜG 262,612,669). Auch hierauf repliziert Zinov'ev: in der Ablehnung 
"ideologiekritischer" Korrekturen am marxistischen Dogma und dem folgenden 
Postulat, man solle eher die "Sicht der Dinge und (...) die Redeweisen von Grund 
auf (...) verändern" (SB/LZ 42 /77/). Grundmotiv dieser Rhetorik ist die 
Erarbeitung und Einübung einer gereinigten Doxa, vernünftiger Gemeinplätze. 
Von solcher Übung her läßt sich auch die offene und bisweilen beschwerlich 
repetitive Gestalt von Zinov'evs Texten positiv begründen. 

124 



IV ZUR LITERARISCHEN FORM VON ZINOV'EVS PROJEKT 

Die Gestalt von Zinov'evs Texten erinnert an Wittgensteins Idee vom Philo­
sophieren als kommentierender Tätigkeit und als Folge von "Bemerkungen"15. 
Wesentlich an diesen Bemerkungen ist ihr aporetischer bzw. "negativ-bildlicher" 
Charakter, d.h. die Vorentscheidung, daß der Bereich des Ethischen nur durch 
negative Bestimmungen erreicht werden kann, daß vor ihm das sinnvolle, 
definitorische Reden versagt. Das moralische Ziel kann also nur jeweils durch die 
Darstellung hindurch erscheinen - gleichsam wie die Transzendenz in negativer 
Theologie oder wie ein mystisch beschworenes "ganz Anderes". Wo Wittgenstein 
vom "UnaussprechHchen" sagt "Dies zeigt sich, es ist das Mystische." (6.522), da 
nennt Zinov'ev den Bereich der Moral "neöto principial'no inoe" (ZV/GH 540 
/1047/). Die Autoren unterscheiden sich nun aber insofern, als Wittgenstein das, 
was "sich zeigen" soll, jeweils nur schockartig erhellt, Zinov'ev hingegen darauf 
zielt, diesen Bereich durch den rhetorischen Apparat zu umreißen und gleichsam 
in kasuisistischer Einübung auszugrenzen. Damit ist unsere nächste Aufgabe 
umrissen: Versuchen wir nun den Schritt von den Denk- und Argumentations­
mustern zu den literarischen Formen und Gattungen, in denen diese dargeboten 
werden. 

Wie G. Gabriel überzeugend nachweist, hat Wittgenstein eine seinem philoso­
phischen Verfahren adäquate Form in den gnomischen Sätzen und Aphorismen 
seines Tractatus gefunden. Vorbild für sein Verfahren ist ihm die Formulierung 
von Karl Kraus: "Ein Aphorismus braucht nicht wahr zu sein, aber er soll die 
Wahrheit überflügeln. Er muß mit einem Satz über sie hinauskommen." In 
deutlicher Anknüpfung an diese Bestimmung kann Wittgenstein sagen: "6.54 
Meine Sätze erläutern dadurch, daß sie der, welcher mich versteht, am Ende als 
unsinnig erkennt, wenn er durch sie - auf ihnen - über sie hinausgestiegen ist. (...) 
Er muß diese Sätze überwinden, dann sieht er die Welt richtig."16 

Zinov'ev schlägt hier einen anderen Weg ein. Während nämlich Wittgen­
stein gleichsam jeden Augenblick zum 'Hinausspringen' über seine Sätze nötigt, 
baut er die Serie unsinniger Sätze zu einem zunächst beklemmend kohärenten 
System aus: Die von Wittgenstein stets ad hoc kurierten "Krankheiten" und 
Problemlagen konsolidieren sich zur umfassenden Fiktion einer universal 
beschädigten Lebensform: zu der vertrackten (negativen) Utopie Ibansk17. In 
dieser Utopie gibt es Geschichten und Schicksale, ja sogar - in blassen Umrissen 
- positive Helden, Figuren, deren Verhalten im Sinne des Vorgriffs auf eine 
ethische Kultur vorbildlich ist: Anton in Svetloe buduSöee, der Märtyrer in V 
preddverii raja. (Indem Zinov'ev die Vorbildgestalt in Zijajuuöie vysoty paradox 
"VerujuSöij bezboznik" nennt (ZV/GH 467 /901f./), macht er allerdings deutlich, 
daß er sich des Risikos der Erbaulichkeit bewußt ist und den "zeigenden" Ansatz 
nicht aufs Spiel setzen will.) Nun können Zinov'evs Texte zwar Utopie genannt 

125 



werden, insofern sie, wie oben gezeigt, ein "Entwurf der praktischen Vernunft" 
sind und der Frage nachgehen, "wie man gemeinsam besser leben kann"18. Sie 
weichen aber vom Erzählmuster der Utopie insofern beträchtlich ab, als sie die 
Illusion des utopischen Zustands nicht durchhalten, sondern letztlich doch 
verweigern. Anstatt sich als zusammenhängendes Gegenbild (als "andere Welt") 
kritisch auf die Welt des Lesers zu beziehen, nähert sich die Welt von Ibansk 
immer wieder an diese an und vermischt sich streckenweise mit ihr. In Svetloe 
buduSöee resultiert aus dieser Annäherung sogar ein nur leicht verfremdeter 
Moskauer Gegenwartsroman. 

Einige Zinov'ev-Interpreten haben auf die Schwierigkeiten der Utopien-
These mit einer neuen Interpretation geantwortet und die Texte, deutlich beeinflußt 
von den Arbeiten Michail Bachtins, als menippische Satire eingestuft. Im hier 
abgesteckten Rahmen kann von den Einwänden gegen diese Auffassung nur der 
wichtigste genannt werden. Die menippische Satire ist, wie die maßgebenden 
Muster seit Lukian zeigen, ein Medium der kynischen und sophistischen Kritik 
und Verspottung der systematischen Philosophie, eine Gattung zur Propagierung 
anti-theoretischer, philosophiefeindlicher Lebensanschauungen.19 Obwohl 
Zinov'ev nun zweifellos die Sovetphilosophie, die Systemtheorie, den Struktura­
lismus u.a. verspottet und obwohl seine Texte über das gesellschafts-, sprach-
und moraltheoretische Philosophieren hinaus auf eine neue Form von Lebens­
führung zielen, mithin ein praktisches Motiv verfolgen, so tun sie dies doch unter 
ernsthaftem und positivem Bezug auf Konzeptionen der akademischen Philosopie 
(neben Wittgenstein und der formalen Logik wurde hier auf Kant verwiesen). 
Kurz: Bei der Anwendung des Begriffs der "menippischen Satire" auf Zinov'evs 
Texte werden bestimmte literarische Aspekte dieses Werks treffend charakte­
risiert, nicht aber deren Verhältnis zu Zinov'evs moralphilosophischem Projekt. 

Die im Folgenden unterbreitete Gattungsbestimmung scheint angemessen, 
den philosophischen und literarischen Aspekt, die argumentative und die unstet 
fiktionale Natur der Zinov'evschen Texte zu beschreiben. Sie scheint gleicher­
maßen geeignet, den theoretischen Bezug auf Wittgenstein und die genannten 
Abweichungen von diesem zu fassen. Zuletzt gibt sie Rechenschaft sowohl von 
den Entstehungsbedingungen der Texte als auch von ihrem ursprünglichen "Sitz 
im Leben". 

Keimzelle von Zijajuuöie vysoty und von Zinov'evs weiteren Büchern ist 
eine Form von "Alltagsliteratur", in der die aus der traditionalistischen, dörflichen 
Sozialstruktur Rußlands verbliebene spezifische Geselligkeit mit der von den 
Sovetbehörden im Interesse sozialer Kontrolle verordneten "Kultur des Betriebs­
kollektivs" (kul'tura trudovogo kollektiva) zusammengeht: die Produktionen für 
die betriebliche "Kulturecke" ("krasnyj ugolok") und für die kritische, 
moralisierende oder rekreative Wandzeitung als deren wesentlichen Bestandteil 
(vgl. ZV/GH 159f./298ff./). Zinov'ev berichtet in seinen Aufsätzen und Inter-

126 



views (BI/OI) wiederholt davon, daß er in seiner Betriebseinheit im Sinne der 
obligatorischen innerbetrieblichen Gemeinschaftsaktivität ("soc.-objazatel'stva") 
als Gestalter der Wandzeitung verpflichtet war. Die satirischen Gedichte aus 
Zijajuäöie vysoty und vor allem vom Beginn von Svetloe buduSöee sowie die 
Karikaturen des Autors sind deutliche Spuren dieser Aktivitäten.20 Die russische 
Sprache hat einen speziellen Begriff für die Veranstaltungen der "Spaßmacher 
vom Dienst" und für die kritisch-parodistische Darstellung des Lebens im 
"Betriebskollektiv": das Wort "kapustnik". Zunächst definiert als "akterskaja, 
studenöeskaja i t.p. veöerinka s raznoobraznymi samodejatel'nymi nomerami 
Sutlivo-parodijnogo charaktera, svjazannymi s ziznju dannogo kollektiva (ot 
starogo obyöaja ustraivat' veselye veöerinki po sluöaju rubki kapusty)", bezeichnet 
es schließlich auch speziell die Darbietungen und Texte selbst, die den "bunten 
Abend" oder die "Bierzeitung" bzw. "Wandzeitung" ausfüllen21; zur Gattung 
"kapustnik" wäre der in den französischen Facultes de Medicine gepflegte (und 
z.B. im Werk von Rabelais vielfach präsente) "humour carabin" ein westliches 
Gegenstück. 

Es leuchtet ein, daß die £apustaifc-Produktionen für die Wandzeitung einer 
logisch-philosophischen Arbeitsstelle - an einem solchen Institut arbeitete 
Zinov'ev bis zu seiner Entlassung - in Wittgensteins "kommentierender" Philo­
sophie reiche Inspiration finden können: Für die Kurzweil und Geselligkeit unter 
philosophischen Kollegen wird Wittgensteins Tractatus wieder von der wissen­
schaftstheoretischen Abhandlung zur Sammlung von Aphorismen - und nähert 
sich wieder der Sprachkritik von Karl Kraus an, der er, wie bereits erwähnt, 
einiges verdankt. Es handelt sich also in Zinov'evs literarischen Arbeiten um 
Philosophie in einer "Situation geringerer professioneller Zügelung". Aus dieser 
Situation heraus läßt sich Zinov'evs Rückgriff auf ein vielfältiges Formen­
repertoire, von Anekdote, Gassenhauer und Knüttelvers bis zum philosophischen 
Dialog, verstehen. Hier Hegt eine untersuchenswerte Parallele zu dem polnischen 
Philosophen Leszek Kolakowski und dessen Aktualisierung nicht-akademischer 
Formen des Philosophierens wie Dialog und Parabel in Klucz niebieski und 
Rozmowy z diablem. Zu betonen ist auch bei Kolakowski, daß er Philosophie 
treibt und keineswegs die theoretische Spekulation, wie in der menippischen 
Satire üblich, im Namen des "gesunden Menschenverstandes" bzw. der 
Lebenserfahrung abwertet. 

Mit der Aufdeckung der alltagsweltlichen und zunächst rein komisch-
rekreativen Ursprungsbedingungen des Zinov'evschen Schreibens ist der 
philosophische Ernst und der ethische Anspruch seines Projekts keineswegs 
negativ präjudiziert; dieser Hinweis zeigt nur, daß am Ursprung dieses 
Unternehmens nicht Wittgenstein der Logiker, sondern der in kollegialer 
Konversation zitierte Aphoristiker stand. Bedeutsam ist aber, daß gerade die 
"popularisierte" Anwendung - der Durchgang durch Wandzeitung und kapustnik 

127 



- dem Ansatz Wittgensteins posthum zu enormer Sprengkraft in der Sovetunion 
und zu ungewöhnlich intensiver Wirkung im Westen, insbesondere in Frankreich, 
verholfen hat. Dieses sprachkritische Modell gehörte in eine Literaten- und 
Geselligkeits-Atmosphäre (im Wien des Jahrhundert-Beginns22), bevor es in der 
akademischen Philosophie zu wirken begann. Zinov'ev hat zur Rückkehr dieser 
Ideen in eine breite Öffentlichkeit beigetragen. 

Mit Zinov'evs Werk ist letztlich aber nicht nur eine öffentlichkeitswirksame 
Literarisierung der Philosophie erfolgt. Umgekehrt wurde auch die Sovetliteratur 
mit einem neuen philosophischen Anspruch konfrontiert. Die Folgen, welche 
diese Wiederbegegnung von Philosophie und Literatur zeitigen wird, sind noch 
nicht abzusehen, auch wenn man bereits jetzt sagen kann, daß Zinov'evs Werk der 
Tradition philosophisch-grotesker Literatur (von Charms bis Mamleev) im 
sovetischen Literaturkanon zu neuer Bedeutung verholfen und verschiedenen 
Erzeugnissen der "Soc-Art", darunter etwa V.Sorokins Roman Oöered (Paris 
1985), mit einiger Sicherheit als Vorbild gedient hat. Eine gesonderte 
Untersuchung könnte im übrigen zeigen, daß mit Zinov'evs Unternehmung ein 
entscheidender Beitrag zur Überwindung des sozialistisch-realistischen Kanons 
geleistet wurde. Sein Werk hat für die Literatur ein Aufgabenfeld definiert, das 
mit der "Darstellung der Wirklichkeit in ihrer revolutionären Entwicklung" nichts 
mehr zu tun hat. Die neue Frage, für deren Austragung Zinov'ev die Leistungen 
der Literatur beanspruchen will, führt über den speziell sovetischen Kontext 
hinaus; an ihr orientieren sich auch andere auf Wittgenstein und der 
sprachanalytischen Philosophie aufbauende Forschungen der jüngsten Zeit, etwa 
im Bereich der sog. "Diskursethik". Bei Jürgen Habermas, einem ihrer Vertreter, 
heißt diese Frage "Können komplexe Gesellschaften vernünftige Identitäten 
ausbilden?". Damit sind, wie es scheint, auch Problemstellung und Intention des 
ethischen Projekts von Zinov'ev recht treffend umrissen. 

A n m e r k u n g e n 
1 Zinov'evs literarische Arbeiten werden hier als ein zusammenhängendes 

Werk untersucht. Sie sind in russischer Sprache insgesamt erschienen im 
Verlag L'Age d'Homme, Lausanne ab 1976 (dort auch französisch); in 
Deutsch erschienen einige Titel bei Diogenes, Zürich. Zitiert wird mit 
folgenden Kürzeln: ZV - ZijajuSöie vysoty (1916, Gähnende Höhen 1981 
/GH/); SB - Svetloe buduuöee (1978, Lichte Zukunft 1979 /LZ/); KR -
Kommunizm как real'nost' (1981, Kommunismus als Realität, Diogenes 
Taschenbuch 1982 /KR/); PR - V preddverii raja (1979); BI - Bez illjuzii 
(1980, Ohne Illusionen. Interviews, Vortage, Aufsätze 1982 /Ol/); sowie MZ -
My i zapad (1981, Wir und der Westen 1983 /WW/). 

128 



2 Außer in den rein sozialkritisch orientierten Aufsätzen, wie etwa A.-
M.Roviello, "Zinoviev observateur, theoricien et moraliste" in: Esprit, avril 
1983 und M.Heller, "La nostalgie de la zone", ebd. oder jüngst W.Berelowitch, 
"Le sociologue chez Zinoviev", in: L'Autre Europe Nr. 13 (1987), ist in den 
meisten Studien ein unentschiedenes Nebeneinander der beiden Aspekte zu 
beobachten; vgl. J.Scherrer, "Soziologische Satire oder satirische Soziologie? 
Alexander Sinowjews 'encyclopedia sovietica"' in: Merkur Jg. 32, 1978,Nr.ll; 
J.-U.Peters, "Satire als Ideologiekritik. Der Schriftsteller Aleksandr Zinov'ev" 
in: Wiener Slawistischer Almanach Bd. 9 (1982); P.Petro, "A.Zinov'ev's 'The 
Yawning Heights' as an Anatomy" in: Canadian Slavonic Papers vol ХХШ, 
Nr.l (1980). Die Arbeit von G.Andreev, A.Zinov'evs "Klaffende Höhen". Im 
Land der alogischen Gesetzmäßigkeit (=Berichte des Bundesinstituts für 
ostwiss. u. internat. Studien Nr.36), Köln 1978, berücksichtigt die logischen 
Aspekte von Zinov'evs Werk, geht aber nicht auf den systematischen 
Zusammenhang mit Zinov'evs ethischem Projekt ein. S. auch H.Günther, 
"Utopie nach der Revolution (Utopie und Utopiekritik in Rußland nach 1917)" 
in: W.Voßkamp (Hg.), Utopieforschung. Interdisziplinäre Forschungen zur 
neuzeitlichen Utopie, 3 Bde., Frankfurt/M. 1985, Bd.3. 

3 Im hier gesetzten Rahmen kann nur zitatenweise vermerkt werden, daß 
bei Zinov'ev Kantische Begriffe anklingen. Seine Abgrenzung der kalkulierten, 
zweckorientierten Verhaltensweisen von den ethischen Lebensformen ist mit 
Kants Unterscheidung zwischen Handlungen nach Zwecken, Interessen oder 
"Regeln der Geschicklichkeit" und solchen nach dem "Prinzip des sittlich 
guten Willens" zu vergleichen (s. Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, 
S.44f in Werke, 6 Bde., Hg. W.Weischedel, Bd.4, Wiesbaden 1956). Kantisch 
ist auch die Betonung des unbedingten Charakters dieses Prinzips (vor aller 
empirischen Einsicht, 37-40). Kant zeigt, daß das Subjekt der Sittlichkeit nicht 
"als Stück der Natur, (..als) ihren Gesetzen (..) unterworfen", sondern einer 
"intelligibelen" (sie) "anderen Ordnung der Dinge" zugehörig zu denken ist 
(93f): Der Gedanke praktischer Vernunft "führt (..) die Idee einer anderen 
Ordnung und Gesetzgebung, als die des Naturmechanismus (!, A.S.) (...) 
herbei" (96). Zu Kants Idee, man könne "der Sittlichkeit nicht übler raten, als 
wenn man sie von Beispielen entlehnen wollte" (36) und zur "Heteronomie des 
Willens als (..) Quell aller unechten Prinzipien der Sittlichkeit" (75) vgl. 
Zinov'evs zahlreiche Passagen und Dialoge über relativistische "Pseudo­
Moral" (KR 208 /379/); vgl. "Nikakich pravil morali voobSöe ne suSöestvuet." 
(ZV/GH 540/1047/) und (ebd. 279/533/): "Ocenka postupkov как dobrych i 
zlych, absoljutna. (..) Те, kto nastaivaet na otnositel'nosti dobra i zla, t.e. na 
zavisimosti moral'nych ocenok ot konkretnych situacij, te apriori (..) prepod-
nosjat vidimost' nravstvennosü' (Hervorh. A.S.). 

4 Dies wird in der ersten Monographie zum Werk Zinov'evs, der 
theologischen Dissertation (Montpellier 1983) von Claude Schwab Alexandre 
Zinoviev. Resistance et lucidite, Lausanne 1984, bisweilen vernachlässigt. 
Schwab gibt der Versuchung nach, aus Zinov'evs Helden - etwa dem 
"gottlosen Gläubigen" - erbauliche Vorbildgestalten zu gewinnen und 
Zinov'evs durchweg paradoxe Konstruktionen zu positiven Bestimmungen 
aufzulösen. Im folgenden möchten wir zeigen, daß Zinov'ev gerade von der 

129 



provozierenden Spannung seiner Paradoxe eine spezifische ethische Wirkung 
erwartet. 

5 Die These wird hier allerdings mit zwei wichtigen Einschränkungen 
vertreten: Sie bezieht sich nur auf Zinov'evs literarisch-praktisches Projekt, ist 
also nicht als Charakteristik seiner logischen Arbeiten gemeint. In der Tat 
weichen letztere von bestimmten Grundannahmen der Wittgensteinschen 
Logik-Konzeption ab (Unmöglichkeit sinnvoller meta-logischer und ethischer 
Aussagen etc.). Meine zweite Einschränkung betrifft die Formulierung vom 
"Horizont der Schriften Wittgensteins": Die Redeweise setzt das Einver­
ständnis des Lesers darüber voraus, daß im folgenden Wittgensteins frühe 
Philosophie des Tractatus und die späten Arbeiten, hier die Philosophischen 
Untersuchungen und Über Gewißheit, als Ausdruck einer identischen 
Grundintention angesehen werden. 

6 Das Kürzel PU bezeichnet die Philosophischen Untersuchungen, ÜG 
signalisiert Über Gewißheit, die folgende Ziffer bezieht sich auf Wittgensteins 
Abschnitte-Numerierung. Der Tractatus logico-philosophicus wird durch 
bloße Abschnittnummem, erkennbar an der Dezimalzählung, nachgewiesen. 

7 Daß Wittgenstein selbst seinen Tractatus in diesem Sine als paradox 
verstand, nämlich als seinerseits aus im strengen Sinne "unmöglichen" Sätzen 
aufgebaut (6.54), kann hier vorläufig außer Betracht bleiben (zu diesem Punkt 
s. unten Abschnitt IV und den dort referierten Aufsatz von G.Gabriel). 
Bemerkenswert ist allerdings, daß Zinov'ev, wie sich an seinen Texen zeigen 
läßt, auf dieses Problem bewußt reagiert: Er legt die "unmöglichen Sätze" 
seines Texts, selbst unter dem Risiko von deren Entwertung, verschiedenen 
Personen seiner Erzählung ("Sizofrenik", "Boltun" etc.) in den Mund und 
vermeidet es, die Aussagen ex kathedra, d.h. mit auktorialer Geltung, in den 
Text einzuführen. Die Problematik von Autoren- und Personenrede in 
Zinov'evs Texten wäre an anderer Stelle zu behandeln. 

8 Den Begriff "Holzsprache" (vgl. Zinov'evs "dubalektika", ZV/GH 354 
/679/) biete ich als Übersetzung der in Osteuropa eingeführten Termini für die 
Sprache des Marxismus-Leninismus bzw. die Sprachen totalitärer Regime an 
(russ. "dubovyj jazyk", "derevjannyj jazyk"; poln. "dr^twa mowa" sowie das 
dem Orwellschen "new-speak" nachgebildete "nowo-mowa"). Die an Thesen 
von A.Besancon (Les Origines intellectuelles du leninisme, Paris 1977) 
anschließende Studie La langue de boisvon F.Thom (Diss. Paris 1983, jetzt im 
Verlag Julliard, Paris 1987, erschienen) ist die grundlegende Arbeit. Vgl. auch 
L.Bod, "Langage et pouvoir politique: reflexions sur le stalinisme" in: Etudes, 
fevrier 1975; L.Martinez, "La langue de bois' sovietique" in: Commentaire 
Nr.16, hiver 1981/82. Zu den bei F.Thom zitierten polnischen Arbeiten sind 
jetzt Mowa do ludu. Szkice ojezyku polityki von J.Karpinski, London 1984 
(s. dort S.4 weitere polnische Titel) und Nowo-mowa. Materialy z sesji 
naukowej (Uniwersytet Jagiellonski 1981), London 1985 hinzugekommen; 
vgl. auch die jüngste Studie mit Literaturbericht "Was ist neu am New-Speak?" 

130 



von D.Weiss in: Slavistische Linguistik 1985. Referate des XI. Konstanzer 
Slavistischen Arbeitstreffens, Hg. R.Rathmayr, München 1986. 

9 Vgl. die DDR-Ausgabe A.Sinowjew/H.Wessel, Logische Sprachregeln. 
Eine Einführung in die Logik, Berlin 1975; auf S.565 ff. enthält dieser Band 
eine Bibliographie (24 Titel, darunter mehrere Monographien) einschlägiger 
Arbeiten Zinov'evs in Russisch. 

10 Logische Sprachregeln, S.502. 

11 Op. cit. S.29 und 524, Anm. 13 . 
12 L.Wittgenstein, Briefe an Ludwig von Ficker (Hg. G.H. von Wright), 

Salzburg 1969, S.35. 

13 Vgl. etwa R.Lert, "Podstupy к Zijajuuöim vysotam" in: Pois -
ki. Svobodnyj Moskovskij Zurnal Nr.2 (1980). 

14 "Tagebücher 1914-1916" in: Schriften 1, Frankfurt a.M., S.170: "Man 
scheint nicht mehr sagen zu können als Lebe glücklich! Die Welt des 
Glücklichen ist eine andere als die des Unglücklichen." Die vorsätzlich 
aporetischen Formeln zeigen einmal mehr das Risiko der von Schwab (vgl. 
Anm.4) versuchten theologisch-religiösen Interpretation von Zinov'evs Projekt 
an. 

15 Erinnert werden kann hier auch an Wittgensteins Aussage, die 
Philosophischen Untersuchungen seinen lediglich eine Sammlung von 
"Landschaftsskizzen", ein "Album" (Vorwort). S. auch PU 133. 

16 "Logik als Literatur? Zur Bedeutung des Literarischen bei Wittgenstein" 
von G.Gabriel in: Merkur Jg.32 (1978); zu K.Kraus vgl. ebd. S.360 f. 

17 Das Problem der Utopie behandeln die Aufsätze von Günther und 
Peters (s.o. Anm.2). 

18 J.Mittelstraß, Neuzeit und Aufklärung. Studien zur Entstehung der 
neuzeitlichen Wissenschaft und Philosophie, Berlin 1970 (Teil II, §10: 
"Definition der Utopie", "Utopie und praktische Vernunft"). 

19 Alfred Scherbantin, Satura Menippea. Die Geschichte eines Genos 
(Diss.masch), Graz 1951; zum Zusammenhang der menippischen Satire mit 
der anti-philosophischen Diatribe der Kyniker und der Sophisten, s. die 
Kapitel "Die Voraussetzungen" und "Von Menipp zu Lukian". Diese Arbeit 
erlaubt die Korrektur einiger nicht unproblematischer Gattungs-Bestim­
mungen, die durch M.Bachtins Dostoevskij-Studie Verbreitung gefunden 
haben. Im Lichte der Arbeit von Scherbantin erscheint die für die menippische 
Satire bei Dostoevskij vermeintlich zentrale "Karnevalisierung der Autoren­
position" als ein eher sekundäres, abgeleitetes Moment: Wesentlich ist, daß 

131 



Dostoevskij mit den Verfahren der Diatribe gegen die Systemphilosophen und 
deren (vgl. CernySevskij) totalitäre Geschichtslehren vorgehen will, und zwar, 
ähnlich wie sein Zeitgenosse Kierkegaard, im Namen der Existenzerfahrung 
bzw. einer personalistischen, theoriefeindlichen Lebens-"Philosophie". 

2 0 Vgl. die Titelbilder sämtlicher russischen und französischen Ausgaben 
sowie die illustrierte Sonderausgabe Les Hauteurs beantes, Lausanne 1977. 

2 1 "Kapustnik": Slovar' russkogojazyka v 4-ch tomach, M. 1958, T.2. Zur 
abgeleiteten speziellen Bedeutung vgl. Slovar' sovremennogo russkogojazyka 
(AN SSSR) 17 Т., T.5, S.794. 

2 2 S. dazu erneut den Aufsatz von Gottfried Gabriel (Anm. 16) sowie die 
Studie von A.Janik und StToulmin Wittgensteins Wien, München/Zürich 
1987, Kap. IV-VI. 

132 


