
Михаил Вайскопф (Иерусалим) 

НОС В КАЗАНСКОМ СОБОРЕ: О ГЕНЕЗИСЕ 
РЕЛИГИОЗНОЙ ТЕМЫ У ГОГОЛЯ 

В своем фундаментальном исследовании гоголевского творчества 
Дональд Фангер отметил, что установка на литературный эксперимент, 
вдохновлявшая автора "Носа", заведомо ограничивает правомерность 
любой символической интерпретации повести1 вроде тех, что 
предпринимались психоаналитиками или Н. Ульяновым2 и Вебером.3 

Не оспаривая этого мнения, я хотел бы, однако, указать на наличие 
функциональной связи между демонстративной антиконвенциональ -
ностыо повести и тем конкретным семантическим материалом, которым 
Гоголь в ней оперировал. "Нос" считался шуткой, но что именно, кроме 
литературных шаблонов, в нем "вышучивалось"? "Ревизор" назывался 
"комедией", - отменяет ли это возможность его иносказательного, сим -
волического понимания? Игнорируя последнее, мы рискуем уподо­
биться незадачливым скептикам из "Развязки Ревизора": 

"Все то, что вы говорите, красноречиво; но где здесь вы 
нашли подобие? Какое сходство Хлестакова с ветренной 
светской совестью или настоящего ревизора с настоящей со -
вестью? Николай Николаич. Скажите мне поистине: находите 
вы здесь какое-нибудь сходство? 
Николай Николаич: Признаюсь, никакого. 
Семен Семенович: И я тоже, как ни таращу свои глаза, но 
ничего не вижу. (...) Вздор! Он (автор - М.В.) и в помыш­
лении этого не имел!"4 

В специальной литературе, посвященной "Носу", не находят разъя­
снения две важнейшие загадки: внезапное появление носа в хлебе и его 
последующая персонификация. Центральные мотивы эти невыводимы 
ни из журнальноринологической традиции, обстоятельно изученной 
Виноградовым, ни из романтического сюжета об отражении или двои -
нике героя. Не освещают вопроса и несколько созвучные метоними­
ческие ходы, прослеживаемые в других текстах Гоголя: Одно дело, 
когда персонаж достаточно условно отождествляется с доминирующей 
чертой его облика (вступление к "Невскому проспекту", "Портрет" и т. 
п.) - и совсем другое, когда нос, отделившийся от своего обладателя, 
сам становится личностью во всей целокупности понятия: от мето­
нимии до буквальной, непосредственной метаморфозы пролегает зна­
чительная дистанция. Чтобы наметить решение проблемы, повесть 
необходимо вывести из сферы ближайших, но в сущности, иллюзор -
ных аналогий и включить в более широкий, а главное, более концепту -

25 



альный контекст. При таком рассмотрении ее сюжет следовало бы, 
вероятно, связать с телесной аллегорикой средневековья, унаследован -
ной барокко и классицизмом, и с мистической физиономикой (возро -
лившейся в протонаучной форме в 18-ом веке: Лафатер), которая могла 
служить основанием для известной гоголевской склонности иденти -
фицировать внешние черты с характером персонажа. Нос в этой системе 
обозначал способность к постижению добра (см. Лицо в словаре В. 
Даля), и, шире, духовные устремления личности, поскольку метафори -
зировалась обонятельная функция. Довольно прозрачное совмещение 
понятий нос - запах - дух мы находим и у Гоголя. История "проис -
шествия" предваряется словами о том, что Иван Яковлевич "услышал 
запах горячего хлеба" - скрывающего в себе нос; жена цирюльника 
восклицает: "Чтоб я духу его не слыхала!" (III, 50), и т. д. Примеча­
тельно, что приравнивание потери носа к духовному омертвлению 
встречается в барочной мистической литературе. Ср. у Г, Сковороды 
(мысль о его возможном влиянии на Гоголя - применительно к "Мерт -
вым душам" - была высказана в 1936 г. Д. Чижевским5): 

"Сказано (...): "Всяк человек: слеп, или хром, или корносый, 
или ухорезан (...) да не приступит принести жертв" (...). А что 
ж есть слеп, или хром, или корнос? Слушай Давида: "Очи 
имут и не узрят, уши имут и не услышат, ноздри имут и не 
обоняют" (...). Но кто есть корнос? Тот, кто лишен носа сего 
(...). Сей Исааков нос есть высокий, исполнен острейшего 
чувства. Он везде чувствует сладчайший дух (...) присутствия 
божия. Таков нос имел Иов. "Дух божий, сущий в ноздрех 
моих". Таков нос имели безневестные те девы, кои говорят 
(...) "В воню мира твоего течем".6 

"Дабы возмогти обонять благоухание нетленного оного 
человека, нужно нажить оный нос (...). Сим-то носом 
обоняет Исаак ризы (...) Иякова. Потеряли было сей нос, и за 
то услышали вот что. "О несмысленные галаты!" "И косные 
сердцем" (...) Все те были безносы, коих вопрошает Павел: 
"Прилете ли духа свята?" (...) Не без толку у евреев не ставили 
во священники безносых и кратконосых. Лишен чувства, 
обоняющего Христово благовоние (...) как может показать 
другим невеждам: "Се агнец божий",7 

Как известно, ап. Павел, цитируемый Сковородой, и был провоз­
вестником христианской мистической концепции тела, согласно кото -
рой община отождествлялась с плотью Иисуса: "Тело Христово мы 
есмы и уды от части" (I Кор. 12:27). В весьма общем виде на глубокое 
внимание Гоголя к взглядам и деятельности апостола указал недавно 
Р.-Д. Кайль, преимущественно в связи с темой духовного преобра­
жения личности8 (параллель между "гуманным местом" в "Шинели" и 
прозрением Савла на пути в Дамаск). Думается, что Павел оказался для 

26 



Гоголя не только притягательной и в определенном смысле парадигма -
тической фигурой - но и писателем, чьи конкретные высказывания, 
отражаясь на лексическом уровне, могли подвергнуться также разверты -
ванию в сюжетные построения. Как мне предстоит показать, его 1-ое 
Послание к коринфянам, видимо, послужило отправным пунктом для 
"Носа": 

"Якоже бо тело едино есть, и уды имать многи, вси же уды 
единаго тела, мнози суще, едино суть тело: тако и Христос. 
Ибо единем духом мы вси во едино тело крестихомся (...) и 
вси единем духом напоихомся. Ибо тело несть един уд, но 
мнози. Аще речет нога, яко несмь рука, несмь от тела: егда 
сего ради несть от тела; И аще речет ухо, яко несмь око, несмь 
от тела: егда сего ради несть от тела; аще все тело око, где 
слух; Аще все слух, где ухание; Ныне же положи Бог уды, 
единого коегождо их в телеси, якоже изволи. Аще ли быша 
вси един уд, где тело; Ныне же мнози убо удове, едино же 
тело. Не может же око рещи руце, не требе ме еси: или паки 
глава ногам, не требе ми есте" (I Кор. 12:12-21). 

Последний стих пародийно дублирован в реплике Шиллера в 
"Невском проспекте": "Я не хочу, мне не нужен нос!" (III, 37) Обратная 
ситуация, данная, так сказать, с точки зрения носа, обрисована в часто 
цитируемом письме Гоголя к Билибиной: "Верите, что часто приходит 
неистовое желание превратиться в один нос, чтобы не было больше 
ничего - ни глаз, ни рук, ни ног" (XI, 144). Получается, что "уд" сам 
становится телом. Этот сюжет, очерченный Павлом в аспекте негатив -
ной возможности, и реализуется в рассматриваемой повести. 

Аналогом соединения Христа и Церкви выступает у Павла воз­
главляемый мужем брачный союз - "И будета два в плоть едину" (Еф. 
5:30). Идеальной картине супружеской гармонии он противопоставляет 
повадки некоей обобщенной неправедной четы, порицаемой им в 
предшествующей, 11-й главе 1 Послания к коринфянам: "Несть бо муж 
от жены, но жена от мужа: Ибо не создан бысть муж жены ради, но 
жена мужа ради (...) Обаче ни муж без жены, ни жена без мужа, о 
Господе" (11:8-9, 11). 

Повесть начинается с показа отталкивающей пары, живущей вопреки 
заветам апостола: цирюльника и его сварливой жены, помыкающей 
сожителем. Иными словами, бегство носа предварено и обусловлено 
распадом супружеской единой плоти. То есть, тело в "Носе" трактуется 
сразу же и в буквальном, и в символическом плане. Означенный мотив 
немедленно вступает во взаимодействие с другим, смежным. Речь идет 
о причащении к телу Христову в акте ритуальной трапезы. Развивая 
тему поведения, недостойного христианской общины, Павел укориз -
ненно замечает: "Сходящымся убо вам вкупе, несть господскую вечерю 

27 



ясти: Кийждо бо свою вечерю предваряет в снедение, и ов убо алчет, ов 
же упивается" (11:20-21). 

По Павлу, себялюбие и алчность участников трапезы лишает хлеб и 
питье - "плоть Господню" - высокого символического статуса. Ср. в 
"Носе": 

"Пусть дурак ест хлеб, мне же лучше, - подумала про себя 
супруга, - останется кофию лишняя порция" (III, 49). 

Так проступает глубинный пласт повествования - травестия евхари -
стии,9 а точнее, всего евангельского сюжета о Воплощении. 

Исходный момент земной жизни Иисуса - Благовещение; как раз к 
этому празднику, отмечавшемуся 25 марта, Гоголь и привязал "проис -
шествие"1 0 (на что указал еще И. Ермаков,11 интерпретировавший, 
правда, свое наблюдение в русле фрейдистского редукционизма). И 
обводя биографию Носа теми же временными контурами, что и 
воплощение Христа, Гоголь косвенно привнес вторую символическую 
датировку в экспозицию "события": оно случилось на Вознесенском 
проспекте. При этом, постепенно сдвигая в ходе работы над повестью 
приуроченность сюжетного действия к пасхальным марту-апрелю, 
Гоголь практически сближал его с главным христианским праздником -
Светлым Воскресением. Вместе с тем, Благовещенье, обычно пред­
шествующее Пасхе, в "Носе", по наблюдению Ермакова, приходится на 
пятницу. Сверхъестественное "отделение" носа перекликается потому и 
с крестными муками Иисуса: в пятницу, в сумерках, Ковалев со вздохом 
восклицает: "Боже мой! Боже мой! За что это такое несчастие?" (III, 64) 
- ср. Матф. 27:46. Нельзя тут упускать из виду и специфический слой 
значений, коренящихся в украинском фольклоре, столь близком 
Гоголю (отмечу попутно украинскую этимологию фамилии Ковалев). 
На Украине пятница в ритуальном аспекте вбирала в себя и семантику 
воскресенья: еще в 16-17 вв. ее празднование "состояло в том же, в чем 
состоит и празднование дня воскресного".12* Видимо, память об этих 
"повсюдных и сильно вкоренившихся" обычаях сохранялась и в более 
позднее время - Гоголь, к тому же, прекрасно знал историю Мало -
россии. 

Во всей семиотической полноте рождество, а равно, распятие и вое -
кресение Спасителя воспроизводятся в обряде рассечения хлеба. Го­
голь, питавший напряженный интерес к литургии, детально описал ее в 
своей поздней и, пожалуй, итоговой книге. Ею мы и воспользуемся: 

28 



Hoc 

"Иван Яковлевич для прили-чия 
надел сверх рубашки фрак" (III, 
49). 
"Супруга его (...) вынимала из 
печи только что испеченные 
хлебы (...) И бросила один хлеб 
на стол (Там же). 
"Разрезавши хлеб на две поло­
вины, он поглядел в середину и 
(...) вытащил - нос!" (III, 49-50). 

Выбросив нос в воду, цирюль­
ник "отправился в заведение с 
надписью: "Кушанье и чай" 
спросить стакан пуншу" (III, 52). 

"Но здесь происшествие совер­
шенно закрывается туманом, и 
что далее произошло, реши­
тельно ничего неизвестно" (Там 
же). 

"Размышления о божественной 
лигургии" 

"Священник и диакон присту­
пают к облачению себя в свя­
щенные одежды". 1 3 

"Иерей берет одну из просфор с 
тем, чтобы изъять ту часть, ко­
торая станет потом телом Хри­
стовым" (1611). 
Священник крестовидно над­
резает хлеб "и приподъемлет 
йотом (...) вырезанную среди­
ну" (Там же). 
"Диакон (...) наконец вливает 
вина и воды в чашу, соединяя 
их вместе (...). Таким образом, 
приготовлены и вино и хлеб, да 
обратятся потом во время 
священнодействия предстоя­
щего" (1612). 
Проскомидия "совершается вся 
в алтаре, при затворенных две­
рях, при задернутом занавесе, 
незримо от парода, как и вся 
первоначальная жизнь Христа 
протекла незримо от народа" 
(1610). 

Бездетный цирюльник с женой - скрытая карикатура на Иосифа-
обручника и Богородицу; ср. в монологе Прасковьи Осиповны намеки 
на импотенцию мужа, вдумчиво проанализированные фрейдистами: 
"Знай умеет только водить бритвой по ремню, а дела своего скоро 
совсем не в состоянии будет исполнять" (III, 50). На фоне украинской 
народной традиции испечение хлеба Прасковьей Осиповной получает 
отчетливое значение Рождества: "О празднике в честь полога Бого­
матери патриарх Иеремия (конец 16 в. - М.В. ) в окружной грамоте 
своей говорит: 

"На второй день (назавтрие) праздника Рождества Христова 
празднуют полог Богородицы и приносят в этот день 
семидалион, муку печеную (в других актах: пироги (...), что 
есть великое нечестие, потому что пресвятая Дева родила и 
паки неизреченно пребыла Девою. Это есть догмат без­
божных еретиков, которые выдумали его к унижению 
Пресвятыя Богородицы."1 4 (Курсив оригинала -М.В.) 

29 



"Догмат" сохранял живучесть и в середине 19 в.: "В Малороссии до 
сих пор народ в этот день приносит в храм хлеб, пироги и др. пред -
меты". Кроме того, принято было выставлять "в храмах и домах иконы, 
представлявшие Богоматерь в муках рождения и бабку, повивающую 
младенца-Спасителя: Это представление внесено и в молитву бабе, при -
емшей отроча"15 (курсив оригинала - М.В.). 

В свете "безбожной" трактовки Рождества становится понятной 
демоническая роль сходной пары, изображенной в "Записках сума­
сшедшего" - цирюльника и повивальной бабки, стремящихся "по всему 
свету распространить магометанство" (III, 568). 

Символика разделения хлеба в "Носе" комически актуализирует и 
последние события Евангелия - явление воскресшего Христа перед 
Вознесением. Иван Яковлевич с ужасом "узнал, что этот нос был не чей 
другой, как (...) Ковалева (III, 50) - ср. в Ев. от Луки: испуганными 
учениками Иисус "был узнан в преломлении хлеба" (24:30 - 31, 35). В 
дальнейшей сцене триумфального посещения Носом Собора нетрудно 
опознать шокирующую пародию на соединение Христа с Церковью 
(безносые же сидят у церковных врат и на Воскресенском мосту). 
Симптоматичен и выбор храма: Казанский собор славился чудотворной 
иконой Божьей матери - центральной фигуры литургии. 

Отождествление части ("уда") и целого ("тела"), означенное персо­
нификацией Носа, обретает скрытую основу: в пресуществлении и при -
чащении. "Но не дробитея в сем дроблении самое тело Христово, 
которого и кость не сокрушилась, - говорит автор "Размышлений", - ив 
малейшей частице сохраняется тот же всецельп% Христос , как в каждом 
члене нашего тела присутствует та же человеческая душа нераздельная и 
всецелая" (1642). Очевидно, сюжетная семантика повести балансирует и 
на этом конструктивном принципе, и на том, который негативно рас -
крывается в тезисе Павла о недопустимости разрушения функциональ -
но-телеологического телесного единства. 

Комментируя слова апостола "Едино тело, един дух есте" (Еф. 4:4), 
св. Григорий Синаит, один из авторов "Добротолюбия" - сборника, 
оказавшего влияние на Гоголя, 16 - пишет: 

"Как тело без духа мертво и бесчувственно, так и умерт -
вившийся страстьми (...) бывает бездействен, как непро-
свящаемый Святым духом и благодатью Христовою: ибо (...) 
Он в нем недвижим по душевной мертвости. Душа у нас од -
на, а членов тела много, но она все их держит, животворит и 
движет, - (...) те же, которые (...) иссохли, как мертвые и 
неподвижные, хотя держит в себе, но безжизненными и 
бесчувственными (ср. "Нос был как деревянный и падал (...) 
как (...) пробка"; (III, 68 - М.В. ). Так и Дух Христов, весь во 
всех членах Христовых пребывая, те из них, кои могут быть 

30 



причастны жизни, движет и животворит; но и те, кои 
неспособны к сему (...) человеколюбиво удерживает, как 
собственные. Таким образом всякий верный, хотя по вере 
причастен сыноположения духовного, бывает однакож без -
действен и непросвещен по причине нерадения и неверия, 
лишась света и жизни Иисусовой: так что, хотя всякий 
верный, как член Христов, имеет Духа Христова, но иной 
остается бездейственным и неподвижным, как неспособный 
к причастию благодати".17 

У Гоголя Нос парадоксально выведен в двойной роли: персонифи­
цируя низменные "страсти" Ковалева - его карьеристские и сексуальные 
амбиции (вторые естественно увязываются с избитыми ходами эроти -
ческой носологии) - он, в религиозном понимании, становится наибо­
лее "безжизненной и бесчувственной" частью распадающегося образа; 
и одновременно Нос, воплотивший в себе самую сущность героя, - это 
утрированно-вещественный образ духа, "нечеловеколюбиво" разрываю­
щего союз с телом. 

Поскольку духовное, подлинно личностное начало в героях сведено 
к нулю, перипетии - к перестановке "удов", а "тело" - к агрегату вещей, 
не приходится поражаться, в частности, тому, что нос майора обнару -
жен в чужом доме. То, что на одном, квазиперсональном уровне вы­
глядит индивидуальной и необъяснимой травмой Ковалева, на другом 
предстает метафорой всеобщего распада. 

Древнее уподобление мира (государства, города и т. п.) человечес­
кому телу, закрепленное и обогащенное средневековой традицией, 
перешло из последней в барокко и классицизм. В период создания 
"Носа" соматический образ империи, канонизированный Ломоносо­
вым, стойко сохранял употребительность, судя, скажем, по книге В. 
Лебедева, широковещательно излагавшей все благонамеренные баналь -
ности николаевской эпохи: "Заря Российского величия (...) разлилась 
ныне над горизонтом единственной в мире и в летописях веков 
Империи, которая, опершись главою о Северный океан и попирая 
стопами Китай, Персию, Турцию и Черное море, заключает в объятиях 
Восток и Запад. На пространной груди ее опочиет в счастии (...) народ 
Русский с бесчисленными племенами, прильнувшими к сосцам ее".18 

Позволительно оттого предположить, что в петербургской повести, 
смысловой диапазон которой охватывает всю Россию "от Риги до 
Камчатки" (III, 53), показано разъятие бюрократизованного государ -
ственного организма, обернувшегося конгломератом "частей", обуян­
ных сословным эгоизмом.19 Действительно, в "Выбранных местах из 
переписки с друзьями" Гоголь мечтает о том, чтобы государь, побу -
ждаемый любовью к Богу и к подданным, обратил "все, что ни есть" в 
государстве "как бы в собственное тело свое" (VIII, 256); призвание же 

31 



Церкви - заставить "всякое сословие, звание и должность войти в их (...) 
пределы, (...) изумить весь мир согласной стройностью организма" 
("Несколько слов о нашей церкви и о нашем духовенстве", VIII, 246). Но 
организмом, или по определению св. Павла, "телом", предстает у 
Гоголя прежде всего сама Церковь, долженствующая сплачивать во -
круг себя христианское общественное устройство. Тягостная мысль о ее 
внутренней мертвости не покидала Гоголя и тогда, когда он сделался 
искренним апологетом церковности и государственности - всего того, 
что в "Носе" подверглось уничижительному осмеянию. В той же статье 
о церкви и духовенстве Гоголь несколько противоречиво разграничи -
вает храм и общину, которую он реально в себе объединяет, отделяя 
Церковь от ее, так сказать, соматической основы: "Мы должны быть 
Церковь наша (...) . Они (католики - М.В. ) говорят, что Церковь наша 
безжизненна. Они сказали ложь, потому что Церковь наша есть жизнь; 
но ложь свою они вывели логически, вьгоели правильным выводом: мы 
трупы , а не Церковь наша, и по нас они назвали и Церковь нашу 
трупом." (VIII, 245). В другой статье, о церковном "просвещении", 
резкость усугублена тавтологическим эпитетом: противники называют 
Церковь "мертвым трупом" (курсив Гоголя - М.В.). 

Одна из центральных гоголевских идей сопряжена с воскресением и 
Пасхой как предвестием чаемого братства. В "Носе" она, естественно, 
решается негативно, но любопытно, что в статье "Светлое воскресение", 
завершающей "Выбранные места", Гоголь словно перечисляет ретро-
спективно все то, что изображено в повести: демонический "дух гордо -
сти" разъединяющей людей, "с дерзким бесстыдством смеется" над ни -
ми (ер, комическую линию "Носа"); владычество его зиждется на 
"глупейших законах" моды и приличий; миром правят "ремесленники"; 
и главное обвинение: "И к чему при таком ходе вещей сохранять еще 
наружные святые обычаи Церкви, небесный Хозяин, которой не имеет 
над нами власти? Или это еще новая насмешка духа тьмы?" (VIII, 415). 

Церковь в "Носе" - это телесность как таковая, безблагодатная и 
мертвая. В храме, сохраняя внешнее благочестие, поминают черта и 
предаются любострастным помыслам. По Павлу, уподобившему тело 
храму, блуд есть осквернение и разъятие Тела Христова (I Кор., 6:13-20). 
Эротические злоключения Ковалева и крушение его матримониальных 
чаяний реализуют огромную символическую тему, намеченную в пер -
вых строках повести, - тему распада единой супружеской плоти, растор -
жения брачного союза между Христом и Церковью. Божественный 
Свет (тема статьи "Просвещение") подменен чиновником, служащим по 
ведомству просвещения, материализованной бюрократической фик­
цией: следуя известным мистическим концепциям, Гоголь устанавли -

32 



вает аналогию между заведомой мнимостью косного материального 
мира и ложной реальностью государственного уклада - царства пустых 
форм. 

Евхаристия в этом призрачном бытии выглядит бесцельным и бес­
смысленным коловращением плоти, и ритуал причащения, утратив спи -
ритуальную подоплеку, развенчивается как убогая и отталкивающая 
магия. 

Параллели с западноевропейской "parodia sacra" и т. п. здесь крайне 
сомнительны ввиду отсутствия данной традиции в русско-украинской 
культуре. В ней наличествовало зато решительное неприятие церков -
ности и обрядового христианства. В середине 18-го века на Слобод­
ской Украине сложилось поддерживаемое Г. Сковородой широкое 
антицерковное движение духоборов,20 активно продолжавшее разви -
ваться и во времена Гоголя. Вызвав к жизни взгляды, восходящие к 
гностическим течениям 2 1 с их отрицанием "плотского", сотворенного 
мира как "темницы" и царства зла, ереси, наряду с другими факторами, 
могли послужить для Гоголя своеобразным проводником в деле 
приобщения к мистицизму антиконфессионального толка. 

Религиозная ориентация Гоголя во многом прояснится, если при­
смотреться к проведению им темы причастия в "Тарасе Бульбе". В от­
личие от "Носа", она разработана здесь не в профанно-магическом, а в 
торжественно-символическом ключе, но по своей морфологии сюжеты 
тождественны. Уход Андрия в Дубно - метафора нового крещения 
(обращение в католичество). Отправляясь в крепость, он запасается 
хлебом "из монастырской пекарни", и затем проникает в лаз, похожий 
отверстие "хлебной печи" (II, 94). Под землей ему попадаются кости 
"святых людей", рассыпавшиеся в муку ; "под ногами (...) была 
совершенная вода (ср. Неву и мотив крещения в "Носе"). Потом 
Андрий встречает "образ католической мадонны", и подземный ход 
приводит его в церковь. Образ евхаристии, претворяющей вино и хлеб 
в плоть божества, метонимизируется: той же ночью поляками захвачен 
в плен захмелевший атаман Хлиб. И, наконец, новое рождение: 

Нос Тарас Бульба 

"Он был в мундире, шитом зо- "Теперь он такой важный ры-
лотом, (...) при боку шпага. По царь (...) . И наплечники в зо-
шляпе с плюмажем можно бы- лоте (...) и шапка в золоте (...) и 
ло заключить, что он считался в все в золоте" (II, 111). 
ранге статьского советника" (III, 
55). 

33 



Как же можно, (...) чтобы нос "Зачем же он надел чужое 
был в мундире?" (Там же). одеянье?" (II, 112). 
"Он разъезжает теперь по го- "И сам разъезжает, и другие 
роду" (III, 61). "Карет неслось разъезжают" (Тамже). 
(...) множество" (III, 57). 
"Я (...) по ученой части" (Первая "И он учит, и его учат" (Там же). 
полная редакция - III, 389). 

Тему евхаристии в "Тарасе Бульбе" приходится признать едва ли не 
ключевой, ибо осквернением освященных просфор в значительной 
мере инспирированы и погром, и война, развязанная запорожцами: 
"Пусть же не ставят значков на святых пасхах!" (II, 78). Но в чем состоит 
здесь смысл поруганного ритуала? Казнь "батьки" уподоблена рас­
пятию Христа, что особенно заметно в первой редакции повести; и хотя 
расчленение тела Тараса (предвосхищенное участью Остапа) внешне на­
поминает символику литургии, на деле оно знаменует собой полную 
спиритуализацию плоти, бесследно исчезающей с земли: "И я знаю, что 
меня заживо разнимут по кускам, и что кусочка моего тела не оставят 
на земле" (II, 355). "Казалось, он стоял на воздухе, и это (...) делало его 
чем-то похожим на духа" (Там же, 354). 

Телесная мощь Тараса зримо воплощает духовное величие и цель­
ность запорожцев, тогда как предательское бегство Андрия к "полячке" 
означает отрьш от спиритуализованного "тела" общины и причащение 
к земным, плотским ценностям, освящаемым церковью - в данном 
случае, католической. 

С другой стороны, вся атмосфера Сечи - пиры-сраженья и пиры-
застолья, принимаемые некоторыми исследователями за "сатурналии", -
это причащение к тому свету , динамика тотального уничтожения 
материального мира22 - людей, городов, хлебов - и, в конечном счете, 
целеустремленного самоистребления запорожцев; их "товарищество", 
воспетое Тарасом, - это братство смерти, пропитанное пафосом эсхато -
логического освобождения.23 Месть за православные церкви и про -
сфоры - только мотивировка истребительного порыва; и начинается по -
весть с того, что из ненавистной бурсы сыновья Бульбы уходят в Сечь, 
где нищий "храм" пребывает в небрежении, и где обрядов не соблю -
дают. Лишь такую церковь и такую веру, начисто лишенную позитив -
ного содержания, славословит Гоголь в "Тарасе Бульбе". Вера эта, 
риторически имитирующая православие, любому конфессиональному 
христианству чужда: ее отдаленный источник - гностикоманихейские 
ереси. 

34 



Глумление над литургией в "Носе", над таинством крещения в 
"Шинели" 2 4 , насмешки над причастием в цит. письме к A.C. Данилев­
скому от 28.9.38 свидетельствует о затаенной вражде писателя к цер­
ковному, ритуализованно-овеществленному христианству, подме­
нившему дух плотью. Проницательно писал об этом Н. Ульянов: "СТ. 
Аксаков считал его святым мучеником. И не разгадал ли он истинную 
драму Гоголя словами: "мученик христианства"? Не считал ли он 
кошмар, которым всю жизнь мучился Гоголь, созданием христианства, 
церкви?" 2 5 Правильнее, впрочем, сказать, что гоголевский "кошмар" -
страх перед дьяволом, навеянный, по мысли Н. Ульянова, церковной 
демонологией, был не "созданием" церкви, а постоянным внутренним 
содержанием ее образа у Гоголя. В его художественном мире она 
является естественной средой обитания нечистой силы. В "Ночи перед 
Рождеством" церковь пугает намалеванным чертом ребенка, стилизо -
ванного под младенца - Христа; в числе прихожан ведьма, любовница 
дьяка - ср. сходную пару уже в "Сорочинской ярмарке". В "Закол­
дованном месте" бесы завладевают пространством между "поповым 
огородом" и "голубятней". В "Вие" героя губят в церкви мертвая 
ведьма и злые духи, а храм оборачивается склепом; но и в "Мертвых 
душах" церковь - место гибели плотника Пробки (ср. христианские 
коннотации профессии). В повести о двух Иванах миргородский храм 
Божий - такое же средоточие мертвенной, демонической пошлости, как 
Казанский собор в "Носе"; и там, и здесь церковь разъединяет, а не 
сплачивает героев. Финал "Повести" - идентификация сумрачной и 
пустой праздничной церкви ("И самые богомольные побоялись грязи" 
- II, 275) с "этим светом". Для зрелого Гоголя не слишком существенно, 
имеется ли в виду обрядовое православие или католичество: Ритуальные 
различия только заслоняют общехристианскую истину (по своей глу -
бинной, внеконфессиональной сути обе веры, пишет Гоголь матери, 
"совершенно одно и то же" - XI, 118). Пагубна церковность вообще: и 
он заранее готов перевести нос из Казанского собора в католический; 
эквивалент обоих - Гостиный двор (вариант "Современника"). Тарас 
Бульба сжигает костелы и убивает ксендзов, но косвенным виновником 
его собственной смерти оказываются православные "попы в светлых 
золотых ризах" (И, 167), вступившиеся за католиков. 

В интересной и остроумной книге о "Шинели" Ранкур-Лаферрьер 
справедливо указал на демонизм тех гоголевских героев, чьи имена со -
относятся с именем первого русского императора и его "святого по -
кровителя" - апостола Петра.2 6 Причиной тому, однако, - не чуждый 
католицизм, якобы олицетворяемый апостолом (между прочим, 
популярнейшим персонажем русского православного фольклора), и 

35 



даже не консервативно-националистическое восприятие царя в качестве 
чужака - хотя и оно присутствовало - а резко негативное отождест­
вление светских и духовных (земных и небесных) властей, присущее 
гностически окрашенному сознанию. 

Между прочим, демоническая семантика обнаруживается и в тех 
героях, которых зовут Андрей, по имени брата евангельского Петра -
ап. Андрея, мифического создателя русской церкви. Последнее обсто­
ятельство отнюдь не помешало Гоголю превратить Лндрия Бульбу в 
католика; точно так же в "Повести о том..." от православной церкви 
представительствует "отец Петр, что живет в Колиберде". Суждения о. 
Петра дают адекватное представление о гоголевских взглядах на реаль -
ное православие: священник "всегда говорит, что он никого не знает, 
кто бы исполнял долг христианский и умел жить, как Иван Иванович" 
(II, 224), - Иван Иванович, выведенный, по словам А. Белого, 
"мерзавцем".27 

Гоголь открыто сближает имена обоих апостолов в "Портрете", 
изобразив там Андрея Петровича Чарткова (Черткова в ранней ре­
дакции). Номинация тем более симптоматична, если учесть, что ро­
ковая картина найдена среди "фамильных портретов" (III, 403). Ла-
феррьер несомненно прав, говоря о гоголевской восприимчивости к 
народно-еретическому представлению о царе-антихристе. Здесь, по­
жалуй, стоит уточнить: в "Портрете" имя ростовщика-антихриста Петро -
михали произведено от псевдонима Петра I - Петр Михаилов. 

В свете сказанного напрашивается вывод - главным объектом опи­
сания в "Носе", как и в других петербургских повестях, является город, 
взятый в стяжении обеих символических функций - мирской (детище 
Петра I) и церковной (град ап. Петра). 

Среди прочего, сатанинский замысел усматривался народом в за­
ботах императора об изменении наружности своих подданных -
прежде всего, в обезличивающем бритье бород как умалении и иска­
жении образа Божия. Царь и сам нередко подвизался в роли брадо­
брея. Неудивительно, что в повести, писавшейся в годы растущего тя­
готения Гоголя к славянофилам, "главным виновником" пропажи 
носа, идентифицируемого с "я" героя, объявлен именно цирюльник. 

С образом цирюльника ассоциируется и обряд пострижения кре-
щаемых, совершаемый пастырем. Напомним, что Иван Яковлевич бро -
сает нос в Неву с Исаакиевского моста. Мост, как и сам Исаакиевский 
собор, был посвящен имени св. Исаакиа Далматского, фактически же -
имени Петра Великого: выбор святого объяснялся совпадением дня 
его памяти с днем рождения императора.28 С учетом совмещения у 
Гоголя образов обоих Петров - царя и апостола - получается, что 

36 



цирюльник, высматривающий, "много ли рыбы бегает" (III, 51-2), 
словно пародирует своими действиями евангельское изречение о Петре 
- рыбаре, обернувшемся "ловцом человеков" (Матф. 4:18-19). Метафора 
"бегающей рыбы" уже содержит оттенок метаморфозы, рыба же -
символ христианства и крещения. За "крещением" Носа с технической, 
так сказать, необходимостью следует его "вочеловечивание" и поя­
вление в Церкви - отдаленным основателем которой и был Петр-рыбарь. 

Но сцена бросания носа в воду ощутимо перекликается еще с одной 
мифологемой. Р. Грегг опубликовал несколько лет назад остроумную 
статью, в которой, анализируя некоторые мотивы разбираемой повести, 
отметил орнитологическую семантику носа в гоголевском творчестве, 
соотнесенную с фамилией писателя.29 Наблюдение Грегга было бы 
целесообразно ввести в фольклорный контекст. По сообщению Г.П. 
Данилевского, Гоголь живо интересовался украинской легендой 
"своеобразной космической поэмой" о том, как Бог и сатана создавали 
землю.30 Александр Веселовский, подробно проанализировавший тот 
же сюжет на огромном материале (включая и текст, записанный Дани -
левским), пришел к выводу о его богомильском происхождении. 
Многочисленным вариантам предания присуща общая серия мотивов: 
черт ныряет в воду, достает со дна толику "персти земной", а затем из 
утаенной от Бога ее части творит собственный мир - карикатуру на 
Божий. Иногда черт замещается св. Петром, но чаще - универсальным 
космогоническим персонажем, водоплавающей птицей. 

Среди наиболее выразительных вариантов Веселовский приводит 
такой: 

"Когда не было ни неба, ни земли, было одно море 
Тивериадское. На этом море плавал гоголь. Бог велел гоголю 
достать со дна моря два камня (...). Бог начал бить камень о 
камень: от искр (...) явились ангелы. Гоголь также ударил 
камень о камень, и у него явились свои ангелы (...). Далее 
гоголь этот снес яйцо, на этом яйце отразился Бог - второе 
лицо. Бог велел гоголю принести пять земель (...) и из них 
Бог сотворил человека. Сотворивши человека, Бог скрылся; 
дьявол - гоголь воспользовался этим случаем и сотворил 
людей уродливыми".31 

Наиболее примечательно здесь даже не то, что в индивидуальной 
гоголевской мифологии разросшийся, трансформировавшийся Нос 
как бы предстательствует от автора в качестве носителя его продук­
тивной способности, - а богумильско-дуалистическая, т. е. гностическая 
в своих истоках подкладка сюжета, шаржирующего у Гоголя сюжет 
церковно-христианский. В преданиях типа вышеприведенного Весе­
ловский находил "те или иные подробности космогонического мифа 
(...). Дьявол был творцом всего видимого, плотского, материального, 

37 



и это представление было разработано в отдельных рассказах, значение 
которых мы можем разглядеть под их христианской оболочкой".32 

Судя по всему, то же воззрение на мир было глубоко свойственно 
Гоголю, но распространялось ли оно на воплощение художественное, 
писательское? И шире - как понимал Гоголь связь между автором и 
создаваемым им текстом? 

Творческий процесс Гоголь настойчиво приравнивал к эманации, 
понимавшейся им в буквальном, телесно-вещественном смысле - как 
"полное воплощение в плоть" (VIII, 453) образов, изначально словно 
отчленяемых от "тела" автора, "Герои мои еще не отделились вполне от 
меня самого, а потому не получили настоящей самостоятельности", -
сетует он, например, по поводу "Мертвых душ" (VIII, 295). Окон -
чательная материализация осуществится тогда, когда читатель действи -
тельно почувствет, "что выведенное лицо взято именно из того самого 
тела, из которого создан и он сам, что это живое и его собственное 
тело" ("Авторская исповедь" - III, 453). В "Носе" Гоголь вскрывает 
сокровенный механизм творческого процесса, опредмечивает свой 
метод; повесть есть явленная в литературном материале, но не до конца 
отделившаяся "часть" автора, сохраняющего с ней особый психический 
контакт (на уровне символики) и знающего то, что неведомо читателю 
и повествователю-резонеру; "часть", не получившая настоящей само -
стоятельности, недовоплотившаяся в целостную стабильную структуру; 
отсюда семантическая зыбкость текста, пропускающего сквозь себя 
иные, гипотетические варианты развернутых в нем ситуаций. 

Фабула и сюжет соотносятся в повести по принципу часть - целое -
как зримый, отделившийся Нос и сокрытое от читателя "лицо". Этот 
подход выдержан на всех уровнях изложения" расщеплению образа 
отвечает разъятие и оборванность связей темпоральных (зияния во 
времени), модальных и логических (абсурдность, провалы в повество -
вании), вплоть до синтаксических (несогласованность, фрагментарность 
предложений, особенно в концовке повести); сюда же примыкает 
заключительное заявление насчет "редкости" таких происшествий - в 
"редкость" переводится предельно низкая вероятность описанных 
событий. Вдобавок рассказчик причисляет себя к обобщенному набору 
"авторов", а собственный рассказ - к неопределенной совокупности 
"подобных сюжетов"; его комическое недоумение манифестирует не­
кую неполноту, неадекватность самовосприятия писательской личности. 
Всюду автономизированная разросшаяся часть заслоняет собой неяс -
ное, разплывчатое целое. 

38 



И как раз в этом комплексе приемов обнажается исходная эстетиче -
екая установка "Носа", подчиняющая себе и его идеологическую тен­
денцию. 

Сквозная тема магизма имманентна поэтике повести, в которой 
события и образы - не более чем разрозненные знаки "запредельных" 
идеологических структур, не включенных в текст, а напротив, намеренно 
от него отграниченных. На фабульном уровне дана магия, на сюжет -
ном, незримом и нуждающемся в реконструкции - символика. Гоголь 
заостряет в "Носе" художественные принципы барокко. Разбирая 
метафорический телесный образ в поэме русского барочного поэта 
Петра Буслаева, написанной в 1734 г., И.З. Серман замечает: "Религиоз -
но-символическое толкование в его примечаниях окончательно отрыва -
ется от "содержания" самой поэмы (...). В метафору у него превращается 
такое словосочетание, в котором совершенно не содержится возмож -
ностей толкования в переносном смысле. Буслаев как бы хочет оторвать 
читателя (...) от предметного мира действительных отношений и связей 
для того, чтобы заставить его (читателя) прозреть, увидеть за обман -
чивой внешней оболочкой истинную, духовную сущность мира". 3 3 

Вероятно, собственно метафизическая перспектива повествования 
обыгрывается в словах квартального надзирателя, обращенных к Кова -
леву: "И странно то, что я сам принял его сначала за господина. Но, к 
счастью, были со мною очки, и я в тот же час увидел, что это был нос. 
Ведь я близорук, и если вы станете передо мною, то я вижу только, что 
у вас лицо, но ни носа, ни бороды, ничего не замечу" (III, 66). Эта 
сентенция - иронический отклик на слова ап. Павла о грядущем мире: 
"Видим убо ныне якоже зерцалом в гадании, тогда же лицем к лицу: 
ныне разумею от части, тогда же познаю, якоже и познан бых" (I Кор. 
13:12). Гоголь в буквальном смысле, в соответствии с логикой своей 
поэтики воплощения, реализует иносказание апостола: Очки, стекло 
(кстати, в русском переводе, доступном Гоголю "зерцало" было 
заменено на "тусклое стекло") предстает помехой - скрывая от надзи -
рателя спиритуализованное целое (лицо), они открьтают ему лишь часть 
телесного облика (ср. "ныне разумею от части"), обыденную реальность, 
которая сама по себе нелепа и фантасмагорична - "нос" вместо 
"господина"; более того, согласно контексту, очки заставили бы его 
созерцать части лица, вовсе не существующие - "нос и бороду" бритого 
и безносного Ковалева. Уместно добавить, что Гоголь, очевидно, 
вообще считал очки характерным и символическим атрибутом безбож -
ной цивилизации - инструментом, по сути, ослепляющим людей. Ср. в 
статье "Близорукому приятелю" из "Выбранных мест": "Вооружился 

39 



взглядом современной близорукости и думаешь, что верно судишь о 
событиях! Выводы твои - гниль: они сделаны без Бога" (VIII, 347). 

Связь между "зерцалом" и очками прослеживается в экспозиции 
сцены: возвращению надзирателем носа предшествуют размышления 
Ковалева о колдовстве и появление зеркала со свечой - непременных 
принадлежностей гадания, определяющего собой магическую, то есть, 
в сущности, языческую атмосферу гоголевского Петербурга. 

Героям и предполагаемым читателям повести доступно только фраг -
ментарное, хаотическое и оттого обманчивое восприятие подлинного 
мира,34 огражденного от них овеществленностью их собственной ду -
шевной жизни - "зерцалом в гадании".3^ И прикидываясь беспри­
страстным регистратором событий, вовлекаемых в фабульную толчею, 
рассказчик озадаченно и гадательно вглядывается в свое отражение: 
"Но что страннее, что непонятнее всего, это то, как авторы могут брать 
подобные сюжеты" (Ш, 75). 

И все же, как ни парадоксально, само использование приема ове­
ществления применительно к религиозной тематике предрешало по­
следующую идеологическую эволюцию писателя в сторону сближения 
с церковью. 

В "Петербургских повестях" идеал Гоголя чисто негативен: бегство, 
уход из мира, разрыв с "существенностью" (ср. заодно фантастический 
полет Поприщина с побегом Носа в пограничную Ригу - на фоне 
фольклорной семантики границы, зоны, разделяющей "этот" и "тот" 
свет). Однако присущий ему дар обрекал его на бесконечные попытки 
материализации этого идеала, и со временем поэтика воплощения, 
освобождаясь от сатирической окраски, трансформировалась в рито­
рику "прочного дела жизни". Поздний Гоголь, увлеченный идеями 
жизнестроительства, стремился, так сказать, реабилитировать понятие 
"тела", но и тогда оно фактически воспринималось им скорее отрица­
тельно, сохраняло значение препятствия, нуждающегося в устранении. 
Телесно-творческая эманация казалась ему очищением от пороков -
объективируя из в своих текстах и персонажах, автор сбрасывал с себя 
греховную, бренную оболочку: "Я уже от многих своих гадостей изба -
вился тем, что предал их своим героям" (VIII, 296-7). Очерчивавшиеся 
им позитивные образы, получая вещественное заполнение, автома­
тически выталкивались потому в неприемлемую для Гоголя ценност -
ную сферу: грубо говоря, "дух" неизбежно становился носом. Пре­
одолеть это принципиальное противоречие Гоголь не мог. 

Идеи христианского гностицизма, внутренне родственные Гоголю, 
он мог почерпнуть не только из религиозного фольклора или сек­
тантских источников. На протяжении ряда лет Гоголь пристально 

40 



изучал восточную патристику и сочинения православных писателей, 
собранные в "Добротолюбии". Негативно-гностические тенденции, 
которыми изобиловало православие (на них, к слову, охотно ссылались 
католические полемисты), причудливо уживались в этой религии с 
элементами домостроительства. Поэтика материализации заставила 
Гоголя переключить внимание на вторые, хотя первые никогда не 
теряли для него притягательности. Его духовный кризис, видимо, был 
сопряжен с двойственностью самого православия - двойственностью 
наглядно отразившейся в поздних гоголевских рассуждениях о 
восточной церкви. Взятая им на себя роль глашатая православных 
домостроительных ценностей36 была ему внутренне чужда, и сюжет о 
Носе в Казанском соборе может служит иронической иллюстрацией к 
литературной и житейской судьбе Гоголя. 

В заключение позволю себе вернуться к вопросу, затронутому в 
начале этой статьи. Насколько оригинальной была конструкция по­
вести, и насколько справедливо считать ее художественным манифе -
стом? 

Поэтика "Носа" во всей своей идеологической насыщенности 
укладывается в нормы архаического мышления, описанные, например, у 
П. Бицилли: "Теория (...), согласно которой общество во всем подобно 
человеческому телу, подтачивается подсознательной работой младен -
ческого духа, оказывающегося не в состоянии охватить организован -
ное, расчлененное единство, ибо едва только он начинает фиксировать 
часть, как она уже закрывает от взоров все остальное, заполняет собою 
целиком поле зрения. Если же он сосредоточивается на созерцании 
целого, он перестает видеть части. Тогда всякое разнообразие начинает 
ему казаться "отпадением" от единства, нарушением целости и 
гармонии, невыносимой ересью".37 "Мир есть целое, лишь постольку, 
поскольку он весь, целиком, зависит от Бога (...). Это ключ свода; как 
только он выпадает, все рассыпается, и мира - как целого - не существует; 
каждая вещь довлеет самой себе. Отсюда странная - для нас -
бессвязность средневековых произведений литературы, бессвязность, 
которая только подчеркивается внешней схематичностью построения".38 

Приемы ностальгирующего романтизма, культивировавшего фраг -
ментарность и прочие черты средневековой поэтики, послужили для 
Гоголя лишь подспорьем, стимулом в работе над "Носом". Его под­
линное новаторство заключалось в той ошеломляющей смелости, с 
какой он спроецировал средневековую архаику на современный ему 
литературный процесс.39 

В той же системе обновления средневековья он материализовал 
мистические темы барокко. Я ограничусь здесь ссылкой на гоголевскую 

41 



реализацию одного мотива Якоба Беме - мыслителя, не менее 
популярного в России, чем среди немецких романтиков. В физиогно -
мическом разделе "Авроры", где Беме подчеркивает символическую 
функцию носа, он называет голову "княжеским советом" духа, а 
органы чувств - "советниками". Перечисляя их, Беме уточняет: "Третий 
княжеский советник ("Der dritte fürstliche Rath"40) есть нос". 

У Гоголя "княжеский советник" - нос - преобразовался в государ­
ственного, то-есть статского советника. 

Примечания 

1 Donald Fanger, The Creation of Nicolai Gogol. Cambridge: Harvard University 
Press, 1979, 120. 

2 H. Ульянов, "Арабеск или Апокалипсис?" Новый журнал LVII, 1957, 
116-131. 

3 Jean-Paul Weber, "Les transpositions du nez dans l'ceuvre de Gogol." La 
nouvelle revue frangaise, Juillet 1959,108-120. 

4 H.B. Гоголь, Полное собрание сочинений. М., 1937-1952. T.IV, 133-4. 
Последующие ссылки на это издание - в тексте с указанием тома и 
стр. Во всех цитатах, далее приводимых в статье, курсив мой, за 

, исключением специально оговоренных мест. 

5 D. Tschizewskij, "Zur Komposition von Gogol's "Mantel"." GogoT, Turgenev, 
Dostoevskij, Tolstoj. Zur russischen Literatur des 19. Jahrhunderts. Forum 
Slavicum, Band 12, München, 1966,113-4. 

6 ГригорШ Сковорода, Повне з!брання твор!в у двох томах. Т. I, Киев, 
1973,229-30. 

7 Там же, 300-1. 

8 R.-D. Keil, "Gogol und Paulus". Die Welt der Slawen, XXXI, Heft 1, 1986, 
97. 

9 Мотив "кофия" вполне увязывается с темой причастия в трактовке 
Гоголя. Ср. описание евхаристии в его письме к A.C. Данилевскому 
от 28.9.1838: "О вкусе и благоухании жертв нечего и говорить, на 
дубовые желуди похож и делается из чистой цикории. Так что, 
признаюсь, поневоле находят вольнодумные и богоотступные 
мысли, и чувство, что ежеминутно слабеют мои религиозные правила 
и вера в истинную религию, так что, если б только нашлась другая с 

42 



искусными жрецами и особенно жертвами, например, чай или 
шеколад, то прощай последняя набожность" (XI, 173). Ср. в повести 
сцены в кондитерской и тот эпизод, когда, обретя нос, ликующий 
Ковалев заказывает себе "чашку шоколаду". 

1 0 Непосредственным толчком к установлению окончательной дати­
ровки явился, видимо, "Тристрам Шенди", с учетом того, что в 
истории "почти безносого" стерновского героя Гоголь мог легко 
различить мотивы, пародирующие Рождество. В начале романа 
говорится: "В день Благовещения, приходившийся на 25-е число 
того самого месяца, которым я помечаю мое зачатие, отец мой 
направился в Лондон" (цит. по изд.: Лоренс Стерн, Жизнь и мнения 
Тристрама Шенди, джентльмена. Сентиментальное путешествие. М., 
1968, 30). В принципе гоголевское прочтение Стерна было гораздо 
более концептуальным, чем считал Виноградов; этот вопрос, 
впрочем, заслуживает отдельного рассмотрения. 

1 1 И.Д. Ермаков, Очерки по анализу творчества Н. В. Гоголя (Органич -
ность произведений Гоголя). М.-Л., 1924, 207. 

1 2 Руководство для сельских пастырей. Киев, 1860, № 12, 295. 

1 3 Н. В. Гоголь, Сочинения в одном томе. СПб., 1901, 1608. Далее цита -
ты из "Размышлений" - в тексте с указанием стр. 

14Тамже. 

15Тамже. 

1 6 Ср. Д. Чижевский, "О "Шинели" Гоголя". Современные записки , 
LXVII, 1938,193. 

1 7 Цит. по изд. Добротолюбие , т. 5, М., 1889, 230. 

1 8 Виктор Лебедев, Правда русского гражданина. Спб., Изд. Н. Греча, 
1836,5-6. 

1 9 Ср.: Г.А. Гуковский, Реализм Гоголя. М.-Л., 1959, 283. 

2 0 О связи Сковороды с духоборами см.: А. А. Клибанов, Народная 
социальная утопия в России. Период феодализма. М., 1977, 228-35. 

2 1 О гностических элементах в духоборстве см.: Владимир Бонч-Бруе-
вич, Материалы к изучению русского сектанства и старообрядчества. 

43 



Вып. 4. Новый Израиль. Спб., 1911, XXXI; А,И. Клибанов, Ук. соч., 
235. 

22 См. в социологической интерпретации Г. Гуковского - Ук. соч., 157-
58, - а также: Ю. М. Лотман, "Проблемы художественного про­
странства в прозе Гоголя." - Ученые записки ТГУ, вып. 209, Труды 
по рус. и слав, филологии, XI, Тарту, 1968, 32-3, 

2 3 Ср. "Но добро великое в таком широко и вольно разметавшемся 
смертном ночлеге!" (11,131); "И понеслась к вышинам Бовдюгова 
душа рассказать давно отшедшим старцам, как умеет биться на 
Русской земле и, еще лучше того, как умеют умирать в пей за святую 
веру" (11,140). Но и "разгулы" запорожцев поданы в том же метафи -
зическом ракурсе: "Только в одной музыке есть воля человеку. Он в 
оковах везде (...). Он - раб, но он волен, только потерявшись в 
бешеном танце, где душа его не боится тела и возносится вольными 
прыжками, готовая завеселиться на вечночть" (II, 300). Между 
прочим, у Гоголя Сечь несколько напоминает мусульманские мисти­
ческие братства. Видимо, не случайно о "бусурменах" Бульба отзы­
вается значительно менее враждебно, чем о католиках (см.: II, 325). 

2 4 См. М. Вайскопф, "Поэтика петербургских повестей Гоголя (Приемы 
объективации и гипостазирования)". - Slavica Hierosolymitana, III, 
1978,33-4. 

2 5 Н. Ульянов, Ук. соч., 130. 

2 6 Daniel Rancour-Laferriere, Out of Gogol's Overcoat. A Psychoanalytic Study. 
Ann Arbor: Ardis, 1982, 59-60, 226-7. Уместно добавить, что отноше­
ние Гоголя к св. Петру, возможно, было подсказано контрастным 
совмещением двух образов апостола в рамках одного и того 
фрагмента Ев. от Матфея: Петр - основание церкви, которую не 
одолеют "врата ада" (16:18), и он же - "сатана" (16:23). Любопытна 
эволюция этой темы у раннего Гоголя. В "Ночи перед Рождеством" 
изображен св. Петр, изгоняющий дьявола из преисподней, но в 
концовке повести, как видим, врата церкви (вход в нее) на деле сами 
оборачиваются "вратами ада" ( и характерно, кстати, что благочести -
вая ведьма - Солоха в черновике названа Симонихой). 

2 7 Андрей Белый, Мастерство Гоголя. М., 1934, ,56. 

28Энциклопедический словарь. Изд. Ф. А. Брокгауз, И. А. Ефрон. Спб., 
1894, т. XIII (25), 357. 

44 



2 9 Richard Gregg, "A la recherche du nez perdu: An inquiry into the Genealogical 
and Onomastic Origins of "The Nose". - The Russian Review, 1981, no. 40, 
375-6. 

3 0 Г. П. Данилевский, "Стория о Господе и о земле (К воспоминаниям 
о Гоголе)". - Полное собрание сочинений в 24 томах, т. 14, Спб., 
1901, 128-35. 

31 А. Н. Веселовский, "Дуалистические поверья о мироздании." - в его 
кн. Разыскания в области русского духовного стиха . XI - XVII. Спб., 
1889, 50-51. В своем эссе о Гоголе А. Синявский приводит типоло­
гически близкое северорусское сказание о "белом и черном гоголях", 
используя его в литературно-прикладных видах - как метафору худо -
жественного дара писателя. См.: А. Терц, В тени Гоголя. Лондон, 
1975,411. 

3 2 Там же, 78. 

3 3 И. 3. Серман, "Ломоносов, Сковорода и борьба направлений в 
русской и украинской литературах XVIII в." - в сб. Русская литература 
XVIII века и славянские литературы. Исследования и материалы. М.-
Л., 1963, 56-7. 

3 4 Ковалев, например, в этом смысле ничем не отличается от надзи -
рателя. Ср. сцену с доктором: "Ковалев не заметил даже лица его и в 
глубокой бесчувственности видел только выглядывавшие из рукавов 
его черного фрака рукавчики белой и чистой, как снег, рубашки"(Ш). 

3 5 Подробнее о зеркалах в "Носе" см.: М. Вайскопф, Ук. соч., 11. 

3 6 Показательно вместе с тем, что, по наблюдению Д. Чижевского ("Не -
известный Гоголь". Новый журнал, Нью-Йорк, XXVII, 1951, 147-9), 
за практическим руководством Гоголь обращался порой к проте­
стантской этике с ее конкретностью и вещественностью, а с другой 
стороны, как отметил Гуковский, - к мистическому утопизму Сен-
Симона. См.: Г. А. Гуковский, Ук. соч., 148-9. 

3 7 П. Бицилли, Элементы средневековой культуры. Одесса, 1919, изд. 
"Гносис", 87. См. также: А. Я. Гуревич, Проблемы средневековой 
народной культуры. М., 1981, 257-8, 301-2. 

3 8 П. Бицилли, Ук. соч., 61. 

3 9 Ср. наблюдение Ю. Лотмана о "средневековом" по типу построении 
мифологического сюжета в "страшной мести": Ю. М. Лотмаи, "Из 

45 



наблюдений над структурными принципами раннего творчества 
Гоголя". - Уч. записки ТГУ, Вып. 251, Труды по рус. и слав, 
филологии, XV, 1970, 43-4. 

4 0 Jakob Böhme, Aurora, oder Morgenröte im Aufgang. Sämtliche Schriften. 
Faksimile-Neudruck der Ausgabe von 1730 in elf Bänden. Erster Band. 
Stuttgart, 1955, 64. 

46 


